
UNIVERSIDADE FEDERAL DO AMAZONAS 

INSTITUTO DE FILOSOFIA, CIÊNCIAS HUMANAS E SOCIAIS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM GEOGRAFIA 

MESTRADO EM GEOGRAFIA 

 

 

 

 

ANDERSON TOMÁS FERREIRA – WEREKENA 

 

 

PARTICIPAÇÃO DO POVO WEREKENA NA ELABORAÇÃO DO PLANO DE 
GESTÃO TERRITORIAL E AMBIENTAL – PGTA, NA TERRA INDÍGENA ALTO 

RIO NEGRO – AMAZONAS 

 

WEREKENA MIRAITA UPARTISIPARISA MURAKI YUPIRŨGASA RAME, KUA 
MAYE YUMUYÃ ARÃ MURAKI IWI UPE ASUI RIKUESAITA RESEWA – PGTA, 

TETAMA IWI ÏDIJENA UIKUWA PARANA WASU-AMAZUNA UPE 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

MANAUS – AM 

2025



ANDERSON TOMÁS FERREIRA – WEREKENA 

 

 

 

PARTICIPAÇÃO DO POVO WEREKENA NA ELABORAÇÃO DO PLANO DE 
GESTÃO TERRITORIAL E AMBIENTAL – PGTA, NA TERRA INDÍGENA ALTO 

RIO NEGRO – AMAZONAS 

 

WEREKENA MIRAITA UPARTISIPARISA MURAKI YUPIRŨGASA RAME, KUA 
MAYE YUMUYÃ ARÃ MURAKI IWI UPE ASUI RIKUESAITA RESEWA – PGTA, 

TETAMA IWI ÏDIJENA UIKUWA PARANA WASU-AMAZUNA UPE 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-
Graduação em Geografia, da Universidade 
Federal do Amazonas, para obtenção do título 
de Mestre em Geografia. Área de concentração: 
Amazônia: Território e Ambiente. 

 

 

 

 

 

 

Orientadora: Profa. Dra. Ivani Ferreira de Faria 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

MANAUS – AM 

2025





ANDERSON TOMÁS FERREIRA – WEREKENA 
 
 
 

PARTICIPAÇÃO DO POVO WEREKENA NA ELABORAÇÃO DO PLANO DE 
GESTÃO TERRITORIAL E AMBIENTAL – PGTA, NA TERRA INDÍGENA ALTO 

RIO NEGRO – AMAZONAS 

 

WEREKENA MIRAITA UPARTISIPARISA MURAKI YUPIRŨGASA RAME, KUA 
MAYE YUMUYÃ ARÃ MURAKI IWI UPE ASUI RIKUESAITA RESEWA – PGTA, 

TETAMA IWI ÏDIJENA UIKUWA PARANA WASU-AMAZUNA UPE 

 
 
 
Dissertação apresentada ao Programa de Pós-
Graduação em Geografia, da Universidade 
Federal do Amazonas, para obtenção do título de 
Mestre em Geografia. Área de concentração: 
Amazônia: Território e Ambiente. 

 
 
 

Aprovado em: 11 de novembro de 2025 
 
 

BANCA EXAMINADORA 
 
 
 
 

_______________________________________ 
Profa. Dra. Ivani Ferreira de Faria, Presidente 

Universidade Federal do Amazonas 
(PPGEOG – UFAM) 

 
 
 

_______________________________________ 
Profa. Dra. Marilina Conceição Oliveira Bessa Serra Pinto 

Universidade Federal do Amazonas 
(PPGS – UFAM) 

 
 
 
 

_______________________________________ 
Profa. Dra. Jesuete Pachêco Brandão 
Universidade Federal do Amazonas 

(PPGEOG – UFAM)



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Aos meus pais Luiz Silva Ferreira, 
minha mãe Sidônia Tomás, pelo 
companheirismo, dedicação, paciência, 
incentivo nas horas difíceis em que tudo 
parecia dar errado e o mais importante 
pelo seu amor e carinho. O meu avô 
Fortunato e minha avó Loureça Tomas, 
dedico, de modo especial, essa 
conquista que é fruto de sua dedicação, 
amor e carinho. Obrigada pelos 
conselhos e por sempre estar ao meu 
lado nas orações. Ao meu povo 
indígena Werekena do Rio Xié pela 
disponibilidade e o comprometimento 
com este estudo. Este estudo é para 
nós. 



AGRADECIMENTOS 

 

Agradeço a todos os Povos Indígenas do Alto Rio Negro, em especial ao 

Povo Werekena, detentores de conhecimentos ancestrais sobre o Bem Viver, pelo 

compartilhamento desses saberes, que são base para a construção de um novo 

mundo no que se refere ao que o PGTA representa para nós. Esta pesquisa é uma 

semente que surgiu como proposta voltada ao Bem Viver do povo Werekena e que 

hoje se torna o resultado de um trabalho verdadeiramente coletivo. 

Aos meus pais e amigos de luta, que sempre me motivaram e incentivaram 

ao longo desta jornada, e a todas as lideranças, povos e professores das 

comunidades, pela recepção e pela realização conjunta de todas as atividades de 

pesquisa; pela oportunidade de trabalharmos lado a lado na construção deste 

estudo, que marca nossa história como o primeiro trabalho acadêmico, em nível de 

Mestrado, escrito por mim enquanto pertencente ao povo Werekena. 

Agradeço imensamente pelos dias vividos em cada comunidade, por poder 

experienciá-las e sentir de perto o sabor e o cheiro da floresta Werekena, 

confirmando que nosso povo permanece ali, resistindo e vivendo na terra deixada 

pelos nossos ancestrais. 

Agradeço pelos conhecimentos e pelas partilhas sobre a vivência e os 

saberes vivos dos Werekena; por me receberem nas comunidades e nas famílias; 

e pela amizade fraterna que sempre existiu e continua firme, permitindo-nos 

construir um novo saber na elaboração desta dissertação. 

À minha professora e orientadora, Ivani Ferreira de Faria, que possui a 

incrível capacidade de conduzir os caminhos da pesquisa sob um olhar crítico e 

decolonial; que soube me orientar em todo o processo de construção deste 

trabalho, permitindo que eu me formasse como pesquisador e fortalecendo meu 

desenvolvimento profissional enquanto professor indígena. A ela, que me mostrou 

os caminhos da pesquisa participante, a importância de formular, refazer e 

aprofundar perguntas; de saber escutar mais do que falar; de construir a pesquisa 

coletivamente; e de firmar um compromisso ético com o meu povo. 

Ao senhor Jorge Werekena, da comunidade de Campinas e presidente da 

ACIRX, pela amizade, pela união das forças de luta e por seu compromisso com o 



Bem Viver do povo, no presente e para as futuras gerações; e por todo o apoio 

durante a pesquisa realizada no rio Xié, sempre disposto a colaborar no que fosse 

possível. 

A todas as comunidades que participaram da pesquisa, especialmente às 

comunidades de Anamuim, Kunury, Umarituba, Tunú, Cumati, Santa Rosa, 

Campinas e Vila Nova, bem como aos demais sítios onde pernoitei e nos quais fui 

recebido com tanto amor e respeito. 

Agradeço a todas as lideranças, professores, estudantes, sabedores e 

agentes de saúde que colaboraram nas rodas de conversa, nas palestras e nos 

diálogos realizados. 

À FAPEAM, pelo financiamento da pesquisa e pela concessão da bolsa de 

estudos. 

Ao Programa de Pós-Graduação em Geografia – PPGEOG/UFAM, que me 

acolheu, assim como ao Grupo de Pesquisa e Laboratório DABUKURI/UFAM e a 

todos os professores que me orientaram ao longo das disciplinas obrigatórias e 

optativas, contribuindo para que eu me tornasse, a cada dia, um pesquisador mais 

preparado para o campo profissional e para a pesquisa, capaz de caminhar com as 

próprias pernas. 

Aos avaliadores da banca de qualificação e defesa, professoras Dra. Marilina 

Conceição Serra Pinto e Jesuete Pacheco Brandão, pelas valiosas contribuições 

que aprimoraram o resultado final deste trabalho. 

Por fim, agradeço profundamente aos meus amigos e, especialmente, à 

minha família, que sempre representou um espaço de aprendizado, fortalecendo-

me a superar obstáculos e permanecendo ao meu lado nos momentos difíceis. 

Agradeço ao meu pai, que já partiu para a eternidade, mas cujos conselhos 

continuam a me motivar; com ele aprendi a respeitar as diferenças, valorizar o bem 

e buscar sempre um caminho mais justo.



RESUMO 

Com a invasão das terras indígenas e os processos de colonização europeia, orientados 
pela lógica de “civilizar” e integrar os povos originários ao pensamento eurocêntrico, 
ocorreu a perda de terras, línguas, costumes e da cultura ancestral. Esse processo deu 
início a um período histórico de resistências, no qual os povos indígenas lutaram para 
existir e garantir a demarcação de seus territórios. No Rio Negro, os territórios indígenas 
foram fragmentados em colônias, depois em 14 Terras Indígenas e 11 Florestas Nacionais. 
Contudo, o desejo dos povos sempre foi a demarcação de um território único e contínuo 
— uma conquista alcançada com forte atuação da FOIRN e sustentada pela Lei do 
Indigenato, reafirmando que “somos os primeiros povos a ocupar essa terra”. Esse direito 
foi finalmente reconhecido no Art. 231 da Constituição de 1988, que assegura a posse 
permanente e o direito originário às Terras Indígenas, estabelecendo a obrigação do 
Estado de demarcá-las e protegê-las. Após a demarcação, foi instituída a Política Nacional 
de Gestão Territorial e Ambiental de Terras Indígenas (PNGATI), fundamentada na 
Constituição e na Convenção 169 da OIT. Dela surge o Plano de Gestão Territorial e 
Ambiental (PGTA), criado pelo Decreto nº 7.747/2012, estabelecendo que todas as TIs 
devem elaborar coletivamente seus planos de uso, proteção cultural e ambiental, e formas 
de economia. O PGTA da Terra Indígena Alto Rio Negro é fruto de um processo iniciado 
em 2014, envolvendo lideranças, homens, mulheres e jovens, coordenado pela FOIRN em 
parceria com o ISA. Neste contexto, esta pesquisa teve como objetivo principal analisar a 
participação do povo Werekena do Rio Xié na construção do PGTA. Como objetivos 
específicos, buscou-se: compreender o processo de elaboração do PGTA; analisar 
concepções de terra e território; identificar percepções de Bem Viver e sustentabilidade; 
identificar práticas sustentáveis no território Werekena; e evidenciar saberes próprios que 
contribuíram (ou poderiam contribuir) ao PGTA. A pesquisa fundamentou-se nas 
epistemologias Werekena, com enfoque coletivo e intercultural, utilizando procedimentos 
da pesquisa participante, que dialogam com nossa organização social. Para isso, realizou-
se levantamento bibliográfico e documental, além de rodas de conversa com professores, 
estudantes, caciques e lideranças das comunidades do rio Xié. Embora o povo Werekena 
possua longa experiência de manejo coletivo da terra, sua participação no PGTA ocorreu 
de forma limitada, com convite apenas a representantes das comunidades. Defende-se 
que a participação deve ser direta, ampliada e constante, incluindo sábios, pajés, mulheres, 
jovens e todas as famílias, fortalecendo a autonomia e o protagonismo nas decisões. 
Práticas fundamentais, como o manejo da piaçava e da roça, não foram plenamente 
incorporadas à proposta elaborada pelo GT do PGTA. Conclui-se que metodologias de 
planejamento participante são essenciais para garantir protagonismo indígena em todas as 
etapas do PGTA, valorizando os aspectos culturais, ambientais e política do povo 
Werekena. 

 

Palavras-chaves: Conhecimento indígena. Resistência indígena. Gestão Territorial. 
Movimento Indígena. Autonomia. 

 



ABSTRACT 

 
With the invasion of Indigenous lands and the processes of European colonization—guided 
by the logic of “civilizing” and integrating Indigenous peoples into a Eurocentric worldview—
there was a loss and occupation of lands, languages, customs, and ancestral culture. This 
process initiated a historical period of resistance, in which Indigenous peoples fought to 
exist and to secure the demarcation of their territories. In the Rio Negro region, Indigenous 
territories were fragmented into colonies and later into 14 Indigenous Lands and 11 National 
Forests. However, the peoples’ desire was always the demarcation of a single, continuous 
territory—a conquest achieved through the strong efforts of FOIRN and supported by the 
Indigenato Law, reaffirming that “we are the first peoples to occupy this land.” This right was 
finally recognized in Article 231 of the 1988 Federal Constitution, which guarantees the 
permanent possession and original rights of Indigenous Peoples to their lands, establishing 
the State’s obligation to demarcate and protect them. After the demarcation, the National 
Policy for Territorial and Environmental Management of Indigenous Lands (PNGATI) was 
instituted, based on the Constitution and ILO Convention 169. From this policy emerged the 
Territorial and Environmental Management Plan (PGTA), created by Decree No. 
7,747/2012, requiring all Indigenous Lands to collectively develop management plans 
addressing land use, cultural and environmental protection, and economic practices. The 
PGTA of the Alto Rio Negro Indigenous Land is the result of a process initiated in 2014, 
involving leaders, men, women, and youth, coordinated by FOIRN in partnership with ISA. 
In this context, the main objective of this research was to analyze the participation of the 
Werekena people of the Xié River in the construction of the PGTA. The specific objectives 
were: to understand the PGTA’s elaboration process; analyze conceptions of land and 
territory; identify perspectives on “Bem Viver” (Good Living) and sustainability; identify 
sustainable practices within Werekena territory; and highlight local knowledge that 
contributed (or could contribute) to the PGTA. The research was grounded in Werekena 
epistemologies, with a collective and intercultural approach, using participatory research 
methods aligned with the community’s social organization. Bibliographic and documentary 
reviews were conducted, along with conversation circles and dialogic meetings with 
teachers, students, chiefs, and leaders from Xié River communities. Although the Werekena 
have a long history of collective land management, their participation in the PGTA process 
was limited, as only representatives from the communities were invited. It is argued that 
participation must be direct, broad, and continuous, including elders, shamans, women, 
youth, and all families, strengthening autonomy and protagonism in decision-making. 
Fundamental practices—such as the management of piaçava and traditional agriculture—
were not fully incorporated into the proposal developed by the PGTA working group. The 
study concludes that participatory planning methodologies are essential to ensuring 
Indigenous protagonism in all stages of the PGTA, valuing the cultural, environmental, and 
political dimensions of the Werekena people. 

 

Keywords: Indigenous Knowledge. Indigenous Resistance. Territorial Management. 
Indigenous Movement. Autonomy.  

 

 



MUKUAIRASA 

Usika suiwara kua kariwaita ïdijenaita retama upe, mairame uyumuyã mũdusara uriwa 
eurupa sui, mame tauputariwa yaiku arã asui yamãduai arama tayawete, yaderdei yane iwi, 
yane yẽga asui payẽ maã yane kitiwaraita yane ramuyã uxari waita. Asui uyũpiru kua 
muramuyãsa kariwaita ruxara, yãse ũba taputari taxai takitiwaraita asui tarikusaita. Ape 
uyukua aite kua Demarkarisa iwi ïdijenaita supe. Kua tetama uikuwa Parana Wasu upu, 
tawa São Gabriel upe, ae usasa siya isesewara. Upita maye iwi kulunia, arire14 idijena iwita 
yawe, arire 11 kaaita yawe, maã aïta uputari iwi yepe yũtuwa asui upita arã yawewara. Ape 
mairame FOIRN umuyã muraki supiwa sesewara upita arama maye uiku waa kuiri, maye 
uaputariwa yawe. Muramuyãsa yepewasusa kariwaita ruaxara usasawa siya akayu asui 
kua papera Lei ũbeuwa asui upitasuka waa ïdijenaita rese “ Yãdete ike wara, kuxima 
suiwara yaiku kua iwi upe’’. 1988 akayu ramë kua yane iwi yumuyã yumakairisa, maye uyeë 
waa papera Art. 231 upe Papera 1988 rame wara. ũbewa kua iwi yane yara asui aé 
yawewara kuri yaiku arã kua iwi upe, yãse yãde ike wara kuxima suiwara. Asui yane ruixaira 
tarikute taumaã asui tamuyãküta yane rese puxuwera waa sui, yaku arã ape ti marese. Arire 
wara, iwi yudemarkai rirewawa, yane ruixaita umũduwa brazil rese, tumuya amũ papera 
isese wara kua iwi yudemarkariwa aé isera PNGATI – Kariwa yẽga rupi, ũbeuwa art. 84 
upe, asui IV asui VI peyui, asui 169 ũbeuwa payë tetamita mũdu turususa rese, serawa 
OIT, ae uyũpitasuka kua papera pinimasa 5.051, 19 ara, abril yasi rame wara, akayu 2004 
rame. Kua PNGATI suiwara uyukua aite serawa PGTA – Maye yayumukaturu arã yane 
retama upe. Ae uyũpinimma papera pinimasa uikuwa 7.747, 5 ara, juniu yasi rese, 2012 
akayu rame wara. Ae ũbeu muiri iwi uyudemarkariwa urikute uriku papera yũpiniawa asui 
ũbeuwa isesewara. Kua PGTA parana Wasu yara ipapera upe uyumuyãwa upe, ũbeu 
isesewara, ae yumuyã siyawa kutarisa, siya yumuatirisa suiwara, mame aikue waa tuixaita, 
kurumiwasuita, apigawaita, payẽ kuyãita irumu, payẽ mayewa tetama suiwaraita. 2014 
akayu rame uyũpiru uyumuyã FOIRN irumu, sui 05 yumuatirisa turusuwaita Tetama upe, 
asui ISA teyui, ae umaã waa iwi rese wara. Übeuwa resewara kua PGTA aé uyumuyã 
usemu waa siya suiwara asui payẽ miraita tetama sui, kua muraki sikarisa usikai ukua maita 
Werekena miraita taikute kua papera uyumuyã rame, asui payẽ aïta taukua pawa isewara. 
Asui amũ maye takuasa iwi resewara, maye kariwaita umãduari iwi rese; Asui maye 
Werekenaita tapuraki asui tamuyãküta iwi rese ũba arã upawa maã aikue waa ape; asui 
maita aikuete Werekenaita ukuasa PGTA papera kuara upe. Kua sikaisa uyumuyã kütarisa 
rupi, tẽda waita rupi Werekenaita irumu siyasa upe, parana Xié kuara upe, mame aikue, 
ũbuesaraita, uyũbuesaraita, tuixaita, asui payẽ miraita irumu, mayu asui juniu yasi rese, 
2024 akayu ramẽ.  Yãse yawe kuxima waraita taumuyã, tayumuatiri takütari arã tamuraki 
rese. Amuyã sikarisa papera upe, mamẽ übeu PNGATI asui PGTA resewara. Kua 
Werekena miraita, tariku maye taikusa kuxima taretama upe, maye aïtate tamuyã maita 
purãga arã taiku taretama upe. Uyii ara, iwasusa aikue maita tapuderi arama takütari 
tarupite, ti arã amũ takütai tarupi. Yãse siya viaji werekenaita timuyãküta tarese, tuixaita 
taresarai aïta. PGTA uyumuyã rame yepeyepe tasuiwara usu usëdu isesewara, yãse kua 
yatirisa yumuyã parana Wasu rupi, ape iwasu upita tasupe. Kuiri, kua yatirisa PGTA rese 
urikute uyui yumuyã yuiri, mã kũtarisa ae urikute yumuyã Xié upe, tẽdawa yaweyawe rupia 
sui merupi, ti maã kutarasa rupi. Mame aikue waa paye, tuixa, kuyã, apigawaita asui payẽ 
tẽdawa yaraita. Aïta araïta arãte tamuyã papera pinimasa maye aïta te uputariwa yawe. 
Kua muraki yumuyã waa Piasawa asui kupixa rese, ae üba aikue PGTA pinimasa rese, 
mame übeu maita Werekena tapuraki isese, yãse yã muraki ipupe tarikue muiri ara 
tarikuesa upe. Aite yã takuasa, urikute uike papera upe, mame ũbeuwa maita asui 
manugara rese tapuraki arama kua yanerüde kiti.  Kua muraki usemu waa siya suiwara ae 
purãgawa, Irupi yupirai pee, usemu waa siya sui asui tasupe arã teyui. PGTA yupirũgasa 
sui ate upawasa upe, ukütariwa papera pinimasa upe, Werekena taukuasa rupi iwi rese 
asui takitiwara resewa yuiri. 

Yẽga Rupitasa: Pitasukasãta. Iwimuraki. ïdijenamuraki. Aïtarupite. Aïtayarate.



LISTA DE FIGURAS 

Figura 1. Localização da área de estudo ............................................................. 22 

Figura 2. Mapa Conceitual ................................................................................... 26 

Figura 3. Terras Indígenas na Mesorregião do Rio Negro .................................... 34 

Figura 4. Terra Indígena Alto Rio Negro ............................................................... 34 

Figura 5. Coordenadorias da FOIRN .................................................................... 41 

Figura 6. Povos Indígenas do Alto e Médio Rio Negro ......................................... 42 

Figura 7. Cartograma do território do povo Werekena ......................................... 45 

Figura 8. Cartograma das duas concepções de Surgimento do povo Werekena . 49 

Figura 9. A voz do povo ........................................................................................ 68 

Figura 10. Área de influência da CAIARNX .......................................................... 69 

Figura 11. Elaboração Participativa dos Planos de Gestão: locais de Oficinas e 

Assembleia 2016 – 2017 ...................................................................................... 72 

 

 



LISTA DE QUADROS 

Quadro 1. Área de Extensão e Situação Jurídica de Terras Indígenas no Rio Negro

 ............................................................................................................................. 39 

Quadro 2. Censo do levantamento socioambiental FORIN e ISA (2017) ............. 44 

Quadro 3. Pesquisadores do OGTA CAIARNX .................................................... 74 

Quadro 4. Produtos comercializados e preços ................................................... 140 

Quadro 5. Preços de produtos atualizados em 2025 ......................................... 142 

 

 



LISTA DE SIGLAS E ABREVIATURAS 

 

ACIRX – Associação das Comunidades Indígena do Rio Xié 

ACIARN – Associação das Comunidades Indígenas do Alto Rio Negro  

ACIBARN – Associação das Comunidades Indígenas Baré do Alto Rio Negro 

AIDCC – Associação Indígena de Desenvolvimento de Cucuí 

ACIPK – Associação das Comunidades Indígenas Putira Kapuamu  

AIS – Agente Indígena de Saúde 

AINBAL – Associação Indígena do Balaio 

AM - Amazonas 

 AMIBAL – Associação das Mulheres Indígena do Balaio 

AMIARN – Associação das Mulheres Indígenas do Alto Rio Negro 

API – Assessor Pedagógico Indígena 

CABC – Coordenadoria das associações Baniwa e Koripako 

CAIBARNX - Associações Indígenas do Balaio, Alto Rio Negro e Xié 

CAIMBRN – Coordenadoria das Associações Indígenas do Médio e Baixo Rio 
Negro 

CAIARNX – Coordenadoria das Associações Indígenas do Alto Rio Negro e Xié 

CASAI – Casa de Apoio à Saúde Indígena 

CIMI – Conselho Indigenista Missionário 

COIAB – Coordenação das Organizações Indígenas da Amazônia Brasileira 

COIDI – Coordenadoria das Organizações Indígenas do Distrito de Iauaretê 

CNPI – Comissão Nacional de Política Indigenista 

DNIT – Departamento Nacional de Infraestrutura de Transportes 

DSEI – Distrito Sanitário Especial Indígena 

DAWII – Coordenadoria das Organizações Indígenas do Tiquié Waupes e afluentes 

EJA – Educação de Jovens e Adultos 

FIMI – Fundo Monetário Internacional 

FOIRN – Federação das Organizações do Rio Negro  

FUNAI – Fundação Nacional dos povos Indígenas 

GT – Grupo de Trabalho 

ICMBio – Instituto Chico Mendes de Conservação da Biodiversidade 

IDAM – Instituto de Desenvolvimento Agropecuário e Florestal do Estado do 
Amazonas 

ISA – Instituto Socioambiental 



MEC – Ministério da Educação 

MMA – Ministério do Meio Ambiente 

MS – Ministério da Saúde 

NADZOERI – Organização Baniwa e Koripako 

OCIARN – Organização das Comunidades Indígenas do Alto Rio Negro 

OMC – Organização Mundial de Comércio 

OINV – Organização Indígena Nova Vida 

ONU – Organização das Nações Unidas 

OIT – Organização Internacional do Trabalho 

OTAN – Organização do Tratado do Atlântico Norte 

PARFOR – Programa Nacional de Formação de Professores da Educação Básica 

PGTA – Plano de Gestão Territorial e Ambiental 

PNGATI – Política Nacional de Gestão Territorial e Ambiental de Terras Indígenas 

PPPI – Projeto Político Pedagógico Indígena 

SEDUC – Secretaria de Estado de Educação  

SEMA – Secretaria do meio Ambiente 

SEMEDI – Secretaria Municipal de Educação e Escolar Indígena 

SEMPA – Secretaria Municipal de Proteção e Defesa dos Animais 

SEMSA – Secretaria municipal de saúde  

SESAI – Secretaria Especial de Saúde Indígena 

SPU – Secretaria do Patrimônio da União 

STF – Supremo Tribunal Federal 

TI – Terra Indígena 

UCIRT – União das Comunidades Indígenas do Rio Tiquié 

UEA – Universidade Estadual do Amazonas 

UFAM – Universidade Federal do Amazonas 

UNESCO – Organização das Nações Unidas para a Educação, a Ciência e a 
Cultura 



SUMÁRIO 

 

MEMORIAL .....................................................................................................................17 

INTRODUÇÃO .................................................................................................................21 

CAPÍTULO I – TERRA INDIGENA ALTO RIO NEGRO E O POVO WEREKENA ............32 

1.1. A Terra e os Povos Indígenas do Alto Rio Negro .............................................33 

1.2. O povo Werekena, localização e surgimento: o conhecimento dos sábios 

Werekena .....................................................................................................................42 

CAPÍTULO II – POLÍTICA NACIONAL DE GESTÃO TERRITORIAL E AMBIENTAL DE 

TERRAS INDÍGENAS – PNGATI E A CONSTRUÇÃO DO PGTA DA TI ALTO RIO 

NEGRO ...........................................................................................................................51 

2.1. Política Nacional de Gestão Territorial e Ambiental de Terras Indígenas – 

PNGATI ........................................................................................................................51 

2.2. Plano de Gestão Territorial e Ambiental/PGTA .................................................61 

2.3. Construção e elaboração do PGTA no Alto Rio Negro e formas de participação, 

saberes e valores de conhecimentos Werekena ..........................................................65 

2.4. Resultados do Diagnóstico e Propostas do PGTA da CAIARNX ......................78 

2.5. Propostas e demandas do PGTA para a subregião da CAIARNX ....................88 

CAPÍTULO III – TERRA E TERRITÓRIO NA VISÃO DO POVO WEREKENA, LUTAS 

PELA AUTONIMIA NO TERRITÓRIO ............................................................................ 100 

3.1. Terra e Território e Território para o povo Werekena e outras concepções .... 100 

3.2. As Leis que Amparam e Assegura os Direitos sobre a Terra e Organização 

Própria no Território Indígena ..................................................................................... 111 

3.3. Declaração das Nações Unidas sobre os Direitos dos Povos Indígenas ........ 113 

3.4. Estatuto dos Povos Indígenas ........................................................................ 114 

CAPÍTULO IV - BEM VIVER E SUSTENTABILIDADE DO POVO WEREKENA ............ 122 

4.1. Formas de ocupação e práticas de uso no Território ...................................... 129 

4.2. O Trabalho Escravo Werekena, sob domínio da Patronagem ........................ 131 

4.3. A Piaçava e a sua forma de extração ............................................................. 133 

4.4. Situação Linguística do povo Werekena ......................................................... 137 

4.5. Formas de Sustentabilidade atual do Povo Werekena ................................... 138 

4.6. Sustentabilidade: acordos Werekena para uso coletivo da Terra e dos 

elementos naturais ..................................................................................................... 143 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ........................................................................................... 145 

REFERÊNCIAS ............................................................................................................. 149 

 

 

 



MUKAMESARA 

MÃDUARISA 

RESEWA................................................................................................................................17 

YUPIRŨSA.............................................................................................................................21 

I – IWI ÏDIJENA PARANA WASU ASUI WEREKENA 

MIRAITA.................................................................................................................................32 

Iwi asui ïdijena miraita uikuwa Parana Wasu apira upe.....................................................33 

Werekena miraita, uikusa asui maye yupirũgasa: Werekena ukuasaraita 

suiwa...................................................................................................................................42 

II – TETAMA WASU KŨTAISARA IWI RESEWARA ASUI MAÃ AKUE APE IWI ÏDIJENA – 

SERAWA PNGATI ASUI MAYE PGTA YUMYÃ PARANÃ WASU APIRA 

UPE.........................................................................................................................................51 

Maye yumuyã arã Muraki Iwi Yumariwa upe upe aé serawa – 

PGTA...................................................................................................................................51 

Yupirugasa asui yumuyasa kua PGTA Paranã Wasu Apira upe asui maita taupartisipari, 

Werekenaita ukuasa asui kitiwara 

rese.................................................................................................................................61 

Sikarisa asui mukamesa asui maye CAIARNX umãduai umuyã muraki PGTA 

irumu...............................................................................................................................65 

Muraki rupiara asui murakita PGTA urikuwa Tetamaita supe uikuwa CAIARNX kuara 

upe..................................................................................................................................78 

III – IWI ASUI IWIRESEWA, WEREKENA MIRAIRITA UKUASA RUPI ASUI AMU UKUSAITA 

IWI RESEWA....................................................................................................................100 

Papera pimnimasa ũbeuwa asui upitasukawa ïdijena miraita Iwi resewa asui maye 

uikusawa arã ïdijena Iwi upe...........................................................................................100 

Tetamaita mũdu turususa yara ũbeuewa ïdijena miraita Iwi resewa serawa 

ONU..............................................................................................................................111 

Papera ũbeuwa ïdijena miraita Resewa........................................................................113 

IV – UIKUSA TIMARESESA ASUI RIKUESA RUPIA TIWA UPAWA WEREKENA MIRAITA 

YARA................................................................................................................................114 

Maita Uikusa asui maita tauzai maã Iwi upe.................................................................122 

Muraki purarasa rupi Werekena Regatão mũdusa.......................................................129 

Piasawa asui maye yuyuka arã ae................................................................................131 

Maye Uikusa Werekena Yẽga......................................................................................133 

Maita Werekena uikusa rikuesa araita upe...................................................................137  

Rikuesa rupira: Yukũtarisa maye Werekena tauzai arã Iwi asui payẽ maã aikue waa 

ape................................................................................................................................143 

Upasa purũgitasa.............................................................................................................145 

Kuasarẽda........................................................................................................................149 

 

 



17 
 

MEMORIAL 

Meu nome é Anderson Tomás Ferreira, nome indígena Katu, pertencente ao 

povo Werekena, nascido na Comunidade Indígena Anamuim, localizada na Terra 

Indígena Alto Rio Negro, no município de São Gabriel da Cachoeira (AM). Sou 

falante da língua indígena Yẽgatu, português e espanhol. 

Iniciei meus estudos do ensino fundamental na Escola Municipal Indígena 

Nossa Senhora Auxiliadora, na Comunidade de Anamuim, no rio Xié, concluindo-o 

em dezembro de 2006. Nos anos finais do ensino fundamental, discutimos a 

proposta do que é a educação escolar indígena, as leis que amparam os direitos 

dos povos indígenas e o direito de organização em nosso próprio território. 

Elaboramos propostas e estratégias para minimizar a exploração da mão de obra 

na extração de piaçabal e cipó, que em anos anteriores vinha sendo intensamente 

explorada pelos regatões. Essa luta me motivou a continuar os estudos em uma 

escola indígena que mostrasse o caminho da educação diferenciada, fortalecendo 

minha formação com pensamentos políticos, críticos e com a visão de Bem Viver 

do povo Werekena, no território Werekena, no rio Xié. 

Em 2007 ingressei na sala anexa de Ensino Médio Boa Vista, uma extensão 

da Escola Estadual Indígena Nossa Senhora de Assunção, conhecida como Escola 

Indígena Kariamã, localizada no baixo rio Içana, Comunidade Indígena Hiniáli. A 

sala anexa Boa Vista localizava-se na Comunidade Indígena Boa Vista, na foz do 

rio Içana, na Terra Indígena Alto Rio Negro. Durante o ensino médio indígena, 

aprofundei-me nos direitos indígenas, na valorização dos saberes próprios e na 

valorização das línguas indígenas na oralidade e na escrita, especialmente a partir 

da cooficialização das línguas indígenas em São Gabriel da Cachoeira (Lei n. 145, 

de 11/12/2002; regulamentada pela Lei n. 210, de 31/10/2006), reconhecendo como 

línguas oficiais: Português, Baniwa, Yẽgatu e Tukano. Concluí o Ensino Médio 

Indígena em dezembro de 2009. 

Ainda em 2009, a Universidade Federal do Amazonas, por meio do Instituto 

de Ciências Humanas e Letras, lançou o edital da Licenciatura Indígena em 

Políticas Educacionais e Desenvolvimento Sustentável, com oferta de vagas para 

três turmas — Baniwa, Yẽgatu e Tukano — definidas pela territorialidade linguística. 

A seleção ocorreu por prova discursiva (escrita e oral) na língua indígena escolhida. 



18 
 

Realizei a prova em Yẽgatu e fui aprovado nas duas etapas, sendo convocado para 

a turma Yẽgatu no Polo de Cucuí, no Alto Rio Negro. Em 2010 iniciou-se o curso 

de Licenciatura Indígena, sendo o único curso superior realizado em Terra Indígena, 

conforme a legislação da Educação Escolar Indígena e a Convenção 169 da OIT. 

O curso foi construído de forma participante, respeitando a territorialidade 

linguística, a diversidade cultural e os saberes próprios. A prática metodológica 

fundamentou-se na aprendizagem pela pesquisa e em um currículo flexível, 

construído a partir de problemáticas levantadas pelos próprios estudantes, 

priorizando as necessidades de cada povo e de cada território. A professora Dra. 

Ivani Ferreira de Faria, coordenadora geral e mentora do curso, sempre defendeu 

essa proposta. 

A Licenciatura ampliou minha visão sobre a valorização dos saberes e inovou 

minha forma de aprender e ensinar. Trouxe fundamentos da educação escolar 

indígena diferenciada, direitos dos povos indígenas, autodeterminação, autonomia 

na construção de saberes, planejamento territorial e ambiental dentro da Terra 

Indígena. Concluí o curso em outubro de 2013. 

Em 2010 iniciei minha carreira como professor indígena na Escola Municipal 

Indígena São José, no rio Xié, trabalhando com turma multisseriada da Educação 

Infantil ao 5º ano. Foi minha primeira experiência com a aprendizagem pela 

pesquisa. Trabalhamos, durante um ano, problemáticas definidas pelos estudantes, 

como a construção da casa Werekena e a construção da canoa Werekena. 

Entre 2011 e 2015 trabalhei como professor indígena e coordenador com 

estudantes do Ensino Médio, na Sala de Extensão Anamuim, anexa da Escola 

Estadual Tenente Antônio de Cucui. Continuei aplicando a Aprendizagem pela 

Pesquisa, ainda que com desafios, pois a Seduc impunha um ensino disciplinar 

rígido. Mesmo assim, obtivemos resultados positivos: valorização das línguas 

indígenas na oralidade e escrita; valorização dos saberes culturais; pesquisas 

comunitárias; quebra de paradigmas do ensino disciplinar; compreensão das leis 

que amparam os direitos indígenas; e estratégias de luta contra os regatões na 

extração de piaçaba e cipó. A comunidade passou a adotar novas formas de 

subsistência, especialmente a produção e comercialização da farinha, reduzindo a 

dependência dos regatões. 



19 
 

De 2016 a 2018 trabalhei na Sala Anexa Boa Vista/Barekeniwa, na 

comunidade de Boa Vista, extensão da Escola Estadual Indígena Nossa Senhora 

de Assunção/Kariamã. De 2019 a 2022 atuei na Escola Municipal Indígena Pastor 

Jaime, também em Boa Vista, com estudantes do 6º ao 9º ano. A elaboração dos 

componentes curriculares pela Seduc e Semed trouxe impactos ao ensino via 

pesquisa. Alguns professores tinham formação PARFOR, outros Licenciatura 

Indígena ou Magistério. Em rodas de conversa, acordamos que cada professor 

trabalharia a pesquisa em sua área de conhecimento. Em cada bimestre, 

apresentávamos os resultados à comunidade. Trabalhei com Língua Indígena 

Yẽgatu e Formas Próprias de Educar, sempre com metodologia da pesquisa. 

Obtivemos resultados importantes: fortalecimento da oralidade e da escrita 

do Yẽgatu; uso da língua no ambiente escolar, familiar e comunitário; valorização 

dos saberes culturais, cosmológicos e práticas sustentáveis; produção de textos 

pelos estudantes em Yẽgatu e português, com autonomia e visão crítica para o 

Bem Viver. 

Após minha formação e experiência, planejei continuar os estudos em pós-

graduação. Mesmo demarcada, a Terra Indígena sempre corre riscos. Por essa 

preocupação, decidi estudar para compreender melhor as ferramentas de defesa 

dos territórios indígenas, especialmente do povo Werekena do rio Xié. Embora 

exista a FOIRN, surgiram dúvidas sobre como cada povo participa dos Planos de 

Gestão Territorial e Ambiental (PGTAs). Assim, elaborei meu projeto e concorri ao 

mestrado em Geografia da UFAM. No segundo semestre de 2022 fui aprovado e, 

em 2023, iniciei o curso — um marco histórico para o povo Werekena, por ser o 

primeiro do meu povo a ingressar em um mestrado. 

Toda minha trajetória está comprometida com a Educação Indígena e com o 

Bem Viver, autonomia e fortalecimento cultural do meu povo. 

O ingresso no mestrado trouxe novos desafios: frequentar um novo espaço, 

território e ambiente educacional. A moradia e o cotidiano na cidade foram um 

processo de reterritorialização em Manaus. Meu objetivo na universidade é 

aperfeiçoar e ampliar conhecimentos para fortalecer minha formação e meu 

trabalho como professor indígena. As disciplinas obrigatórias e optativas ampliaram 

minha visão sobre temas centrais da Geografia. 



20 
 

Destaco a disciplina Gestão do Território e Geopolítica Ambiental, ministrada 

pela professora Ivani Ferreira de Faria, com prática metodológica da Aprendizagem 

pela Pesquisa. A abertura do mapa conceitual foi essencial para orientar a 

pesquisa. Debatemos conceitos como desterritorialização e reterritorialização e 

compreendemos como povos indígenas e não indígenas resistem ao sistema 

capitalista e colonial. Refletimos sobre autogoverno e gestão territorial e ambiental 

a partir de nossos próprios territórios. 

As disciplinas optativas — Questões Socioambientais e Sustentabilidade na 

Amazônia; História; Educação e Redação Científica — fortaleceram minha 

consciência crítica como universitário indígena que resiste e reafirma seus valores 

ancestrais. 

As orientações de Pesquisa I, II e III, também com a professora Ivani, 

apontaram trilhas para uma pesquisa participante, crítica e decolonial. A 

metodologia não segue o padrão ocidental, mas inicia com problematização e 

envolve todos os sujeitos da pesquisa na construção do conhecimento, como 

aprendi na Licenciatura Indígena. 

A experiência no estágio docência, na UEA, na disciplina Geografia da 

População, reforçou a importância da Aprendizagem pela Pesquisa: 

problematização central, mapa conceitual, plano de trabalho e desenvolvimento 

coletivo. Essa metodologia rompe com a aula tradicional, centrada no professor. 

Compreendi que a educação decolonial depende do compromisso dos docentes e 

que me sinto preparado para conduzir uma prática pedagógica anticolonial. A 

universidade precisa descolonizar suas práticas metodológicas e promover uma 

descolonização do saber acadêmico. 



21 
 

INTRODUÇÃO 

A presente pesquisa buscou compreender o processo de participação do 

povo Werekena durante a construção e elaboração do Plano de Gestão Territorial 

e Ambiental da Terra Indígena Alto Rio Negro, discutindo as concepções de terra e 

território a partir do pensamento e da visão do povo Werekena que habita a calha 

do rio Xié, no município de São Gabriel da Cachoeira, Amazonas. Além dos saberes 

e concepções indígenas, a pesquisa apresenta também a discussão sobre as 

concepções do Estado brasileiro e de acadêmicos não indígenas acerca de terra e 

território. 

A região do Alto Rio Negro, no município de São Gabriel da Cachoeira (AM), 

possui enorme diversidade étnica e linguística. Na TI Alto Rio Negro existem cerca 

de 750 comunidades indígenas, onde vivem atualmente mais de 40 mil indígenas 

— aproximadamente 10% da população indígena do Brasil. Esses habitantes 

pertencem a 23 povos distintos, representantes de quatro famílias linguísticas: 

Tukano, Aruak, Maku e Yanomami (FOIRN, 2022). A região abrange uma área de 

108.000 km², localizada no Noroeste Amazônico Brasileiro. 

Além do rio Negro, outros rios importantes são seus afluentes: o Uaupés, o 

Içana, o Xié, entre outros. O povo Werekena habita a calha do rio Xié, convivendo 

com outros povos que migraram de diferentes regiões, como os Baré, Tukano, 

Desana e outros. Cerca de 60% — ou a maior parte — da população atual do rio 

Xié pertence ao povo Werekena. Eles são reconhecidos como naturais desse 

território, pois vivem ali desde seus processos históricos de origem até os dias 

atuais. Possuem trajetórias históricas próprias, materializadas no território, e 

conhecimentos culturais extremamente ricos, que precisam ser registrados, como 

suas concepções de terra e território, as formas de uso do território e as lutas pela 

conquista, autonomia e permanência nele. 

Na calha do rio Xié, onde vive o povo Werekena, existem treze comunidades 

indígenas: Anamuim, São José, Tukano, Kunury, Umarituba, Tunú-Cachoeira, 

Cumati-Cachoeira, Santa Cruz, Santa Rosa, Boa Esperança, Campinas, Vila Nova 

e São Marcelino. Além dessas comunidades, há oito sítios: Boa Vista, Ukuki-Ponta, 

Pamã-Cachoeira, Masarabí, Kuatí, Kuesé, Nazaré e Kuté (Figura 01). 

 



22 
 

Figura 1. Localização da área de estudo 

 
Fonte: Dabukuri (2013). Elaboração: Diego Ken Osoegawa (2025). 

 

A língua materna falada pelos antigos Werekena era a língua Werekena, 

pertencente à família linguística Aruak. Hoje, apenas os mais velhos ainda dominam 

essa língua. Entre os mais jovens, poucos compreendem, mas não falam, e a 

maioria já não fala nem entende. Atualmente, o povo adotou como primeira língua 

o Nheengatu, seguido pelo Português, pelo Espanhol e, por último, pela língua 

Werekena. 

Nos últimos anos, muito se tem discutido sobre território indígena e políticas 

territoriais, especialmente com o debate do marco temporal no Supremo Tribunal 

Federal. Nossos direitos à terra e ao território enfrentam sérios riscos, mesmo 

sendo garantidos pela Constituição Federal de 1988. 



23 
 

A terra já foi demarcada, mas o desafio agora é como viver na Terra Indígena, 

respeitando nossa cultura, vivenciando nossos saberes, fortalecendo nossas 

formas próprias de gestão e exercendo nossa autonomia, buscando estratégias e 

novas alternativas de vida em nosso território. 

A sustentabilidade dos povos indígenas — sua sobrevivência física e cultural 

— depende diretamente das formas de uso e manejo de seus territórios. Parte 

dessa luta já foi alcançada com a garantia da autonomia territorial, como no caso 

do território Werekena, que abrange a bacia do rio Xié, integrado à Terra Indígena 

Alto Rio Negro (Faria, 2009). 

Há necessidade de repensar o território em diferentes dimensões, incluindo 

práticas de conservação e manejo dos elementos naturais, bióticos e abióticos, 

como água, rios, lagos, animais e vegetais, utilizando-os de forma sustentável, e 

não por meio da exploração predatória. O uso apropriado envolve consciência, 

valorização dos lugares históricos, delimitação e zoneamento de áreas de uso, 

como extração de cipó e outras fibras, manejo de lagos e áreas de caça. Entre 

essas práticas, destaca-se o manejo dos piaçabais do rio Xié, que foram 

intensamente explorados pelos regatões, em condições semelhantes à escravidão. 

Nesse processo, a construção e a valorização de tecnologias sociais para a 

gestão territorial são fundamentais, para evitar o retorno de situações de exploração 

dos piaçabais e para fortalecer formas próprias de pensar e utilizar o território, 

subsidiando planejamentos de manejo e gestão. 

O avanço da colonização do pensamento e dos saberes da sociedade 

envolvente cresce a cada dia em nossas comunidades. O aumento do consumo e 

da circulação de mercadorias introduz valores individualistas e exploratórios, 

incompatíveis com o uso sustentável dos elementos naturais de nossa Terra. 

Diante disso, após intensa luta do movimento indígena, o governo brasileiro 

instituiu a Política Nacional de Gestão Territorial e Ambiental de Terras Indígenas 

(PNGATI), com o objetivo de garantir e promover a proteção, recuperação, 

conservação e uso sustentável dos elementos naturais dos territórios indígenas. A 

PNGATI assegura a integridade do patrimônio indígena, a melhoria da qualidade 

de vida e as condições plenas de reprodução física e cultural das atuais e futuras 



24 
 

gerações, respeitando a autonomia sociocultural dos povos, conforme previsto na 

legislação vigente, por meio do Decreto nº 7.747, de 5 de junho de 2012. 

Com essa política, poucos Planos de Gestão Territorial e Ambiental (PGTA) 

foram elaborados em Terras Indígenas, como é o caso dos Yanomami, Xingu e Alto 

Rio Negro, entre outras. A TI Alto Rio Negro foi uma das que conseguiu realizar o 

PGTA. Entretanto, além de elaborar o plano, existe a necessidade de implementá-

lo e discutir as diferentes formas de sua execução, considerando a diversidade 

cultural presente na TI Alto Rio Negro. 

Diante disso, tornou-se necessário desenvolver esta pesquisa para registrar, 

explicar criticamente e de forma coerente os procedimentos utilizados nas 

consultas, a participação do povo Werekena na construção e elaboração do PGTA, 

e compreender se essa participação foi de fato participante ou apenas 

participativa. Isso porque a metodologia empregada não envolveu o povo 

Werekena diretamente: apenas algumas pessoas foram convidadas para participar 

das discussões dentro da coordenadoria (CAIBARNX). O povo Werekena não foi 

consultado de maneira ampla e direta para que seus conhecimentos e saberes 

fossem incluídos no PGTA, nem para que sua forma de vivência e ocupação do 

território fosse considerada. 

As análises preliminares indicavam que existe um modelo padrão para 

discussão dos PGTAs, conforme a cartilha elaborada pela FUNAI ou pela 

organização parceira — o Instituto Socioambiental (ISA) — responsável por apoiar 

sua elaboração. Surge, então, a questão: até que ponto esse instrumento, nascido 

da luta do movimento indígena e assegurado pela Constituição de 1988, não está 

sendo utilizado como uma forma sutil de colonialidade, visando integrar os povos 

indígenas à lógica ocidental? E até que ponto ele realmente prioriza nossos 

conhecimentos, valores e autonomia? 

Para a execução da pesquisa, defini a problemática central da seguinte 

forma: Como foi feita a construção e elaboração do Plano de Gestão Territorial 

e Ambiental (PGTA) com o povo Werekena na Terra Indígena Alto Rio Negro? 

A partir dessa problemática, elaborei o mapa conceitual (Figura 2) e o plano de 

trabalho, orientando a realização da pesquisa com base na metodologia da 

pesquisa participante e da aprendizagem com pesquisa. 



25 
 

O mapa conceitual consiste em um conjunto de perguntas que orientam e 

organizam o processo investigativo, indicando os caminhos da pesquisa desde seu 

ponto de partida até seu fechamento, uma vez que toda pesquisa nasce de uma 

pergunta. Essa prática metodológica foi introduzida na Licenciatura Indígena em 

Políticas Educacionais e Desenvolvimento Sustentável da Universidade Federal do 

Amazonas (UFAM), desenvolvida pela professora Ivani Faria junto com os docentes 

e estudantes do curso, e reafirmada pelo Grupo de Pesquisa Dabukuri – 

Planejamento e Gestão do Território na Amazônia/UFAM. 

 



26 
 

Figura 2. Mapa Conceitual 

 
Organização: O autor (2025). 



27 
 

Como sou egresso do curso de Licenciatura Indígena em Políticas 

Educacionais e Desenvolvimento Sustentável da UFAM, aprendemos a utilizar o 

mapa conceitual como ferramenta para a problematização e para a definição dos 

objetivos, conforme o eixo principal e os eixos secundários. A questão central 

corresponde ao objetivo geral, enquanto os eixos secundários orientam os objetivos 

específicos, ressaltando que as demais perguntas presentes nesses eixos não são 

objetivos em si, mas orientam a construção da problematização e dos 

procedimentos metodológicos. 

A partir da problemática central foram elaborados quatro eixos, que 

estruturam os capítulos da dissertação. A questão central é: “Como foi feita a 

construção e elaboração do Plano de Gestão Territorial e Ambiental (PGTA) com o 

povo Werekena na Terra Indígena Alto Rio Negro?”. Essa problemática orienta o 

objetivo maior da pesquisa: analisar como foram realizados os processos de 

consulta para a elaboração do PGTA com o povo Werekena; de que forma o povo 

participou das discussões; e se essa participação foi de caráter participante ou 

apenas participativa, direta ou indireta. Assim, o resultado da pesquisa constitui um 

caminho e um instrumento de luta em defesa do direito permanente ao território, à 

autonomia e à sustentabilidade da vida em nossa terra, especialmente diante dos 

impactos ambientais, culturais e sociais percebidos hoje no Alto Rio Negro. Essa 

pesquisa é, portanto, necessária para que essas questões sejam registradas e 

analisadas criticamente e de forma coerente. 

A pesquisa desenvolveu-se com base nas epistemologias do povo 

Werekena, em uma concepção coletiva e intercultural, utilizando procedimentos da 

pesquisa participante, pois ela se aproxima de nossa forma de organização social 

e política. Para isso, realizei levantamento bibliográfico e documental sobre 

legislações e direitos territoriais, PNGATI e PGTA da TI Alto Rio Negro, além do 

trabalho de campo por meio de rodas de conversa e diálogos com professores, 

estudantes, caciques e lideranças Werekena nas comunidades do rio Xié. 

As rodas de conversa foram realizadas nos meses de maio e junho de 2024, 

juntamente com conversas dialogadas com lideranças, professores e demais 

comunitários. Durante o trabalho de campo no rio Xié, nos dias 12 e 13 de maio de 

2024, consultei as comunidades, informando e explicando sobre minha pesquisa 



28 
 

de mestrado voltada ao PGTA. As próprias lideranças das comunidades definiram 

as datas das rodas de conversa. 

As atividades iniciaram no dia 14 de maio de 2024, na Comunidade de 

Anamuim, localizada no alto curso do rio Xié. Em cada comunidade, permaneci 

cinco dias nas maiores e três dias nas menores. De Anamuim, segui para Kunury; 

de Kunury para Umarituba; de Umarituba para Tunú; de Tunú para Cumati-

Cachoeira; depois para Santa Cruz; de Santa Cruz para Santa Rosa; de Santa 

Rosa para Vila Nova; e, finalmente, para São Marcelino. As rodas de conversa 

foram concluídas no dia 22 de junho de 2024. 

É importante destacar a diferença entre conversa, entrevista e conversa 

dialogada, conforme Faria (2025). Conversa, na língua portuguesa, é uma forma 

de comunicação entre pessoas ou grupos para manter a sociabilidade, sem 

necessariamente possuir uma finalidade específica. No meio acadêmico, utiliza-se 

com frequência o termo entrevista como instrumento metodológico das ciências 

humanas e sociais, geralmente orientado por objetivos específicos e, por vezes, 

com tempo delimitado (dependendo da abordagem metodológica do pesquisador). 

A entrevista é amplamente usada também por profissionais da comunicação, como 

jornalistas, que muitas vezes não se preocupam com a concepção ou opinião 

profunda do “entrevistado”, mas com a informação que deve ser obtida. 

Já a conversa dialogada parte do princípio da espontaneidade dos sujeitos 

sociais envolvidos na pesquisa. Ela vai além da conversa comum: possui uma 

finalidade, mas não é marcada pela objetividade rígida nem pelo tempo cronológico. 

O que orienta esse procedimento é a espontaneidade e a cordialidade entre os 

sujeitos pesquisador–pesquisado. O tempo não importa; importa o diálogo, que vai 

além da mera troca de palavras, permitindo compreender aquilo que se deseja 

saber no tempo dos participantes, e não no tempo do pesquisador. 

Esse procedimento é o que mais se aproxima das formas próprias de 

comunicação dos povos indígenas e comunidades tradicionais, baseadas na 

oralidade, muitas vezes coletiva, mas também ocorrendo no âmbito familiar para 

fortalecer regras sociais, elementos culturais e tradições de cada povo. Por isso, 

Faria (2025) adota o termo conversas dialogadas. 



29 
 

A pesquisa participante e a observação participante foram desenvolvidas 

com base na participação coletiva durante reuniões, seminários, palestras, 

assembleias regionais e sub-regionais, rodas de conversa e atividades nas escolas 

com professores, comunitários, pais e estudantes. Nessas ocasiões, discutiram-se 

formas de uso do território, práticas de sustentabilidade em uso e práticas 

abandonadas, além do mapeamento do território por meio de cartogramas 

participativos, que demonstraram conquistas, desafios e projetos internos 

organizados pelo próprio povo Werekena. Também foram registradas as formas e 

meios de organização comunitária e familiar, bem como os momentos de 

participação nas decisões cotidianas da vida nas comunidades indígenas. 

A pesquisa bibliográfica foi realizada para identificar as concepções do 

Estado e de pesquisadores acadêmicos sobre os conceitos de terra e território, 

assim como para dialogar e comparar esses conceitos com as concepções 

Werekena, especialmente no que se refere à autonomia, sustentabilidade, Bem 

Viver e uso do território. Também foi feita a análise documental do PGTA elaborado 

para a TI Alto Rio Negro, articulada à problemática central e aos eixos construídos 

para a pesquisa. 

Foram analisados documentos produzidos por órgãos governamentais e não 

governamentais, como a Federação das Organizações Indígenas do Rio Negro 

(FOIRN), o Instituto Socioambiental (ISA), a FUNAI e a prefeitura municipal, bem 

como leis e diretrizes sobre direitos indígenas. Foram examinados projetos e ações 

governamentais que impactam a autonomia e a autodeterminação — direitos 

prescritos na Constituição Federal de 1988. As análises buscaram apresentar 

argumentos críticos amparados na legislação universal e nacional relativa aos 

direitos originários dos povos indígenas sobre suas terras, sustentados por suas 

memórias, formas próprias de pensar, organizar-se e viver, de modo a valorizar, e 

exigir valorização, com base em seus princípios, tradições e direitos. 

A pesquisa participante, por meio das rodas de conversa, abordou as 

respostas, os discursos, os pensamentos e as perspectivas dos sábios indígenas, 

professores, lideranças comunitárias e lideranças das associações de base, 

durante reuniões e demais espaços coletivos. O objetivo foi analisar as concepções 

de terra, território, sustentabilidade, autonomia, Bem Viver e a importância do PGTA 



30 
 

para os Werekena. Também foram realizadas conversas dialogadas com 

representantes de instituições governamentais (FUNAI) e não governamentais (ISA 

e FOIRN), orientadas pelas questões do mapa conceitual, assim como 

levantamento bibliográfico sobre os pensamentos acadêmicos e do Estado 

nacional acerca dos conceitos de terra e território. 

O primeiro capítulo aborda as questões: “O que é a Política Nacional de 

Gestão Territorial e Ambiental de Terras Indígenas – PNGATI? O que é o Plano de 

Gestão Territorial e Ambiental – PGTA? Para que, para quem e por quem foi 

elaborado o PGTA da TI Alto Rio Negro?”. Nesse eixo, utilizei dados documentais 

referentes à PNGATI para compreender como ela surgiu, questionar os objetivos 

de sua criação e analisar criticamente os conteúdos nela apresentados. Como o 

PGTA é um desdobramento direto da PNGATI, também foi necessário estudar 

documentos e vídeos explicativos sobre essa política. Paralelamente, realizei 

conversas dialogadas e rodas de conversa com lideranças Werekena para analisar 

o entendimento e a importância atribuída à PNGATI e ao PGTA para o Bem Viver 

do povo. 

O segundo capítulo organiza as seguintes problemáticas: “Como foi feito o 

PGTA na TI Alto Rio Negro? Como foi a participação do povo Werekena na 

construção do PGTA? Qual a importância do PGTA para o povo Werekena? Os 

saberes e conhecimentos próprios dos Werekena foram considerados no PGTA? O 

que é autonomia para os Werekena e como essa autonomia pode ser visibilizada 

no PGTA?”. Nesse capítulo, apresento o processo de construção do PGTA no Alto 

Rio Negro, os procedimentos metodológicos utilizados e como o povo Werekena 

participou das discussões e consultas. Analiso se os saberes e conhecimentos 

Werekena foram incorporados ao PGTA, conforme previsto na PNGATI e nos 

direitos constitucionais dos povos indígenas. Discuto ainda sua importância no 

cotidiano e na prática atual, e se o povo Werekena vive, de fato, a partir do plano 

elaborado coletivamente. 

O terceiro capítulo trata das perguntas: “O que é terra e território para o 

povo Werekena? Quais concepções dos acadêmicos e do Estado nacional sobre 

terra e território se aproximam da visão Werekena? Quais são as lutas e 

resistências pela autonomia territorial no Alto Rio Negro? Quais leis amparam e 



31 
 

asseguram os direitos de organização própria no território?”. Desenvolvo o 

significado e o valor dos conceitos de terra e território a partir dos saberes 

ancestrais Werekena e sua vivência atual. Analiso também pensamentos de 

geógrafos e pesquisadores não indígenas, bem como a visão estatal sobre esses 

conceitos. O capítulo apresenta ainda os resultados referentes às lutas, entraves e 

resistências enfrentadas pelo povo Werekena para alcançar governança e 

autonomia no rio Xié, além das leis que asseguram seus direitos territoriais e 

organizativos. Destaco que conhecer os direitos constitucionais é fundamental 

como instrumento de defesa e argumentação em favor dos direitos originários. 

O quarto capítulo aborda: “O que significa Bem Viver e viver bem para os 

Werekena? O que é sustentabilidade para o povo Werekena? Como o povo 

Werekena usa seu território? Quais práticas de sustentabilidade são utilizadas? As 

concepções de território, Bem Viver e sustentabilidade foram consideradas na 

construção do PGTA?”. Esse capítulo analisa o Bem Viver a partir da vivência 

cultural Werekena, interpretando seu significado na tradição e nos saberes 

ancestrais e investigando se essa concepção vem sendo modificada com a 

implementação do PGTA. Apresenta também as práticas de sustentabilidade, o 

manejo da terra e dos elementos naturais, e verifica se existem projetos de 

sustentabilidade implementados pelas associações locais (ACIRX), FUNAI e 

FOIRN, articulados ao Bem Viver Werekena no rio Xié. 

Por fim, espera-se como resultado a análise de se os saberes e práticas de 

Bem Viver, as concepções de terra, território e autonomia Werekena estão 

presentes no PGTA, bem como uma reflexão crítica sobre os impactos atuais e 

futuros desse plano para o povo Werekena — especialmente no que se refere ao 

Bem Viver como instrumento de afirmação cultural e de autonomia. 



32 
 

CAPÍTULO I – TERRA INDIGENA ALTO RIO NEGRO E O POVO WEREKENA 

Atualmente, no Brasil, a maioria das Terras Indígenas está demarcada; no 

entanto, ainda há muitas terras a serem regularizadas. Diversos povos indígenas 

encontram-se sem-terra, ou com territórios insuficientes para garantir suas 

condições mínimas de sobrevivência. Soma-se a isso a situação dos indígenas que 

vivem nas cidades, cuja presença começou apenas recentemente a ser 

considerada nas discussões e nos interesses do movimento indígena e indigenista. 

Antes da Constituição Federal de 1988, os direitos territoriais dos povos 

indígenas não eram reconhecidos, o que permitia múltiplas interpretações e 

colocava nas mãos de administradores públicos e dirigentes políticos a concessão, 

ou não, desses direitos, com base em critérios subjetivos e muitas vezes arbitrários. 

Assim, as Terras Indígenas demarcadas antes de 1988 são, em sua maioria, 

reduzidas e insuficientes para garantir a sobrevivência mínima dos povos, gerando 

crescente pressão por retomadas e ampliações de territórios em todo o país, 

especialmente nas regiões Nordeste, Centro-Oeste, Sul e Sudeste. 

A demarcação de terras, segundo Faria (2007), e para todos os povos 

indígenas, é a primeira condição de sobrevivência. No entanto, observa-se que, 

mesmo após a demarcação, e vivendo em condições socioambientais 

desfavoráveis, os povos indígenas do Alto Rio Negro vêm resistindo e precisam 

pensar em outras formas de sobrevivência, utilizando seus sistemas próprios de 

economia sustentável, seus conhecimentos e a sociobiodiversidade de seus 

territórios. 

A Terra Indígena Alto Rio Negro, onde se encontra a área de estudo desta 

pesquisa, foi homologada em 1998, com 8,15 milhões de hectares, sendo habitada 

por 22 povos das famílias Tukano Oriental e Aruak, falantes de 19 línguas 

pertencentes a quatro famílias linguísticas: Tukano Oriental, Arawak, Japurá-

Uaupés e Tupi (esta última representada pelo Nheengatu, falado pelos povos Baré, 

Werekena e parte dos Baniwa do Baixo Rio Içana). É uma das regiões com maior 

diversidade cultural e linguística do mundo, ficando atrás apenas de Oaxaca, no 

México (Faria, 2003). 

Nessa perspectiva, um dos principais diferenciais da Amazônia — e 

especificamente da região do Alto Rio Negro — é a diversidade dos povos 



33 
 

indígenas que ocupam este território desde tempos imemoriais. Mesmo em 

condições desfavoráveis, esses povos resistem às pressões antrópicas da 

sociedade nacional e, por isso, necessitam fortalecer e registrar suas tecnologias 

sociais e econômicas ancestrais, bem como seus projetos de vida presentes e 

futuros, para sobreviver hoje e continuar sobrevivendo a partir de sua própria 

organização e autonomia. Nesse sentido, o Plano de Gestão Territorial e Ambiental 

(PGTA) é fundamental. 

Além da grande diversidade cultural existente no Alto Rio Negro, essa região 

abriga uma ampla diversidade de ecossistemas, com variações em comunidades 

biológicas, produtividade primária, biomassa e potencialidades de uso da 

sociobiodiversidade (Faria, 2003). 

Trata-se de uma zona coberta por uma densa floresta equatorial úmida 
sobre solos ácidos (latossolos – cor avermelhada ou amarela), se alterna 
com áreas de igapós (parte da floresta sujeita a inundações periódicas) 
e/ou de caatingas amazônica, conhecida como campinarana (vegetação 
de floresta baixa que cresce sobre solos arenosos). A heterogeneidade na 
distribuição dessa vegetação repercute sobre a localização das nações 
indígenas e sua densidade populacional, assim como na espacialização 
das áreas economicamente aproveitáveis para a agricultura, a pesca, a 
caça, a coleta e sobretudo, no sistema produtivo. As áreas de 
campinarana e igapó são impróprias para a agricultura, embora os igapós 
tenham alta produtividade pesqueira nos períodos de enchentes (Faria, 
2003, p. 13). 

1.1. A Terra e os Povos Indígenas do Alto Rio Negro 

No noroeste do estado do Amazonas, na mesorregião do Alto Rio Negro, 

está localizado o município de São Gabriel da Cachoeira, conhecido como o “mais 

indígena do Brasil”. Esse município é território de 23 povos indígenas, com uma 

população residente de aproximadamente 48 mil pessoas (IBGE, 2022), das quais 

80% se autodeclaram indígenas e ocupam cerca de 750 comunidades distribuídas 

nas Terras Indígenas (Figura 3) Alto Rio Negro I e II, Yanomami, Uneiuxi, Teá, 

Apaporis e Marabitanas Cué Cué (Faria, 2003). Faria (2007) afirma que, no Alto Rio 

Negro, a luta pela reconquista da terra durou 498 anos, desde a chegada dos 

colonizadores nessa região. A luta jurídica teve início na década de 1970 e somente 

foi concluída em 1998, com a homologação e regularização da Terra Indígena Alto 

Rio Negro (Figura 4), resultado dos esforços de organizações como FOIRN e 

COIAB, além de órgãos indigenistas e ambientalistas. 



34 
 

Figura 3. Terras Indígenas na Mesorregião do Rio Negro 

 
Fonte: Santos (2019). 

 
Figura 4. Terra Indígena Alto Rio Negro 

 
Fonte: Santos (2019). 



35 
 

Durante o período de luta pela demarcação das terras, os territórios dos 

povos indígenas do rio Negro passaram por diversos processos de fragmentação, 

como a divisão em colônias indígenas e, posteriormente, a demarcação de 14 

Terras Indígenas e 11 Florestas Nacionais. No entanto, o desejo desses povos 

sempre foi a demarcação de um território único e contínuo, conforme destaca Faria 

(2007). Nesse processo, a FOIRN exerceu papel fundamental para a conquista e 

efetivação desse direito. 

O direito à terra não foi concedido pelo Estado brasileiro, mas é fruto de uma 

luta coletiva do movimento indígena e de indigenistas ao longo de décadas, 

amparado também pela Lei do Indigenato, que reconhece que “somos os primeiros 

povos a ocupar essa terra”. Somente em 1988 esse direito foi finalmente 

reconhecido e regulamentado pela Constituição Federal, em seu artigo 231, que 

assegura a posse permanente e o direito originário dos povos indígenas sobre suas 

terras, bem como a obrigação do Estado de demarcar e protegê-las contra 

invasores. 

Segundo Faria (2008), grande parte das demarcações de Terras Indígenas 

foi realizada sem acompanhamento técnico, sem participação dos próprios povos 

e sem parecer antropológico. Um exemplo citado é o caso da Terra Indígena 

Kayapó-Xikrin do Bacajá, que foi delimitada em 1976 a partir de um simples 

sobrevoo da área, demarcação que não corresponde ao território tradicional desse 

povo. 

Diante disso, é possível afirmar que as lutas pelo direito à demarcação de 

Terras Indígenas devem ocorrer de forma participante e baseada em consulta, 

conforme garantido pela legislação nacional e internacional que trata da proteção 

e inviolabilidade desses territórios. As consultas e a participação efetiva dos povos 

indígenas na demarcação das terras e na elaboração dos PGTAs são 

fundamentais. No caso do povo Werekena, o processo de elaboração do PGTA do 

Alto Rio Negro deveria ter ocorrido de maneira plenamente participante, envolvendo 

todo o povo, indo além de interesses de grupos políticos ou do Estado brasileiro. 

Vale ressaltar que, desde o século XVII, a legislação já reconhecia a 

soberania e o direito dos povos indígenas ao território, como nas Cartas Régias de 

30 de julho de 1609, promulgadas por Felipe III, que reconheciam o domínio 



36 
 

indígena sobre seus territórios e sobre as terras onde se situavam suas aldeias. O 

Alvará de 1º de abril de 1680 afirmava ainda que as terras dos índios não poderiam 

ser afetadas pelas sesmarias e seriam isentas de qualquer tributo (Cunha, p. 31). 

A Constituição Federal de 1967, em seus artigos 26 a 30, também define 

diferentes tipos de terras reservadas para os povos indígenas. 

Art. 26 – A união poderá estabelecer, em qualquer parte do território 
nacional, áreas destinadas a posse e ocupação pelos índios, onde possa 
viver e obter meios de subsistência, com direito de usufruto e utilização 
das riquezas naturais dos bens nelas existentes, respeitadas as restrições 
legais.  
Parágrafo único. As áreas reservadas na forma deste artigo não se 
confundem com as de posse imemorial das tribos indígenas, podendo 
organizar-se sob uma das seguintes modalidades:  
a) Reserva indígena; 
b) Parque indígena; 
c) Colônia agrícola indígena; 
d) Território Federal Indígena. 
 
Art.27 – Reserva indígena é uma área destinada a servi de habitat a grupo 
indígena, com os meios suficientes a sua subsistência. 
Art. 28 – Parque indígena é uma área contida em terra na posse de índios, 
cujo grau de integração permita assistência econômica, educacional e 
sanitária dos órgãos da União, em que se preservem as reservas de flora 
e de fauna e as belezas naturais da região. 
Art. 29 – Colônia agrícola indígena é a área destinada à exploração 
agropecuária, administrada pelo órgão de assistência ao índio, onde 
convivam tribos aculturados e membros da comunidade nacional. 
Art. 30 – Território Federal indígena é a unidade administrativa 
subordinada à União, instituída em região na qual pelo menos um terço da 
população seja formada por índios. 

O reconhecimento das Terras Indígenas, conforme a Lei 6.001/73 (Estatuto 

do Índio), previa em seu artigo 65 que as demarcações fossem concluídas até 1978. 

Isso não ocorreu porque o governo militar priorizou apenas a política de 

emancipação e integração dos povos indígenas à sociedade nacional, conforme 

expressa a própria lei (Faria, 2008, p. 30). 

Na Constituição Federal de 1988, o artigo 67 do Ato das Disposições 

Constitucionais Transitórias também determinou que a conclusão das demarcações 

deveria ocorrer até o dia 5 de outubro de 1993, o que igualmente não foi cumprido. 

O processo de demarcação de Terras Indígenas nunca foi simples nem passivo. 

No município de São Gabriel da Cachoeira, a demarcação da Terra Indígena 

Alto Rio Negro nasceu da mobilização do movimento indígena por meio das 

associações locais. A primeira delas foi a União das Comunidades Indígenas do 



37 
 

Rio Tiquié (UCIRT), criada em 1970. Em 1978, foi encaminhada à FUNAI, 

juntamente com lideranças de Taracuá, Yauareté, Içana e Pari-Cachoeira, a 

primeira proposta de demarcação de uma área única e contínua (Faria, 2008). 

O processo foi longo e conflituoso com o governo militar e, mesmo após a 

Constituição de 1988, permaneceu difícil devido ao Projeto Calha Norte. Esse 

projeto foi criado em 1985, durante o governo de José Sarney, com o objetivo inicial 

de garantir a soberania e a defesa da fronteira norte, abrangendo os estados do 

Amazonas, Roraima, Pará e Amapá. 

Os principais objetivos do projeto incluíam: 

• aumentar a presença militar na região, com a instalação de pelotões de 

fronteira e o fortalecimento de bases já existentes; 

• monitorar e combater atividades ilegais, como tráfico de drogas e 

contrabando; 

• integrar a Amazônia ao restante do país, por meio do incentivo ao 

desenvolvimento econômico e social local. 

O presidente José Sarney, por meio do Decreto nº 94.946/87, além de propor 

outras denominações para Terras Indígenas, distinguiu duas noções de índio, os 

aculturados e os não aculturados, estabelecendo políticas diferenciadas para cada 

grupo, uma de caráter protecionista e outra assimilacionista. Esse decreto foi 

justificado pelo então ministro do Interior, João Alves Filho, que alegou a 

necessidade de estabelecer uma denominação própria para as terras ocupadas por 

povos indígenas, já que até então eram chamadas administrativamente de áreas 

indígenas. Segundo ele, essa denominação poderia dificultar as ações do governo 

no apoio às comunidades e, ainda, os diferentes estágios de aculturação dos povos 

poderiam atrapalhar a implementação do Projeto Calha Norte (Faria, 2003). 

A luz do Projeto Calha Norte, em concordância como Decreto nº 94.946 
/87 e com as Portarias Interministeriais de nº 25 a 29, de 6 e 7 de março 
de 1989, o Alto Rio Negro foi fragmentado em duas áreas indígenas 
(Kuripaco e Maku), nove colônias indígenas (Pari-Cachoeira I, II e III - 
Iauareté I e II - Médio Içana - Içana Aiari- Içana Rio Negro - Cubate - Xié - 
Cuiari), uma reserva indígena (Balaio) e nove florestas nacionais a saber: 
Flona Cuiari, Içana Aiari, Cubate, Taracuá I e II, Urucu, Xié, lçana e 
Piraiauara. O Conselho de Segurança Nacional escolheu a área de Pari-
Cachoeira, no Triangulo Tukano, como experiência do PCN, para pôr em 
prática a estrutura fundiária ora inventada - colônias indígenas - em 



38 
 

represália aos Tukano que sempre almejaram à autodeterminação. A 
colônia indígena foi a alternativa encontrada para contornar a 
irredutibilidade indígena em ver seu território retalhado em lotes 
individuais e neles conviver com brancos. O processo de demarcação das 
colônias indígenas em Pari-Cachoeira caracterizou-se, do início ao fim, 
por várias irregularidades. Os procedimentos legais previstos no Decreto 
nº 94.946, de 23/09/87, para demarcar as colônias indígenas, não foram 
respeitados (Faria, 2003, p.70-71). 

Em 1978 foi criada a Federação das Organizações Indígenas do Rio Negro 

(FOIRN), com sede em São Gabriel da Cachoeira, tendo como objetivos a 

autodeterminação dos povos, o resgate e a valorização da cultura indígena, o apoio 

à subsistência econômica e social e a articulação com organizações interlocais e 

regionais. Sua área de abrangência inclui os municípios de Santa Isabel do Rio 

Negro, Barcelos e São Gabriel da Cachoeira. 

A FOIRN, juntamente com as associações de base, é filiada à COIAB, 

fundada em 1989 e sediada em Manaus. A COIAB tem como objetivos articular as 

organizações indígenas, preservar as tradições culturais dos povos, fortalecer a 

luta pela demarcação de Terras Indígenas conforme os interesses indígenas, 

promover a autodeterminação e a educação bilíngue, estimular a conscientização 

política, fomentar alternativas econômicas e manter a união das organizações 

indígenas da Amazônia brasileira. A ação coletiva dessas organizações foi 

fundamental na luta pelos direitos indígenas, especialmente no processo de 

demarcação das Terras Indígenas. 

A luta da FOIRN, da COIAB e dos povos do Alto Rio Negro era pela 

demarcação de um território único e contínuo, com 8.150.000 hectares, e não pela 

fragmentação em ilhas. Em 1989, após longas discussões e denúncias de 

irregularidades no processo de demarcação da TI Alto Rio Negro apresentadas à 

FUNAI e encaminhadas à Procuradoria Geral da República (informação nº 

0011/PRJ/88), recomendou-se a revisão da demarcação e a extinção do termo 

"Colônias Indígenas". 

Conforme os artigos 231 e 232 da Constituição Federal de 1988, iniciou-se 

então o processo de demarcação das catorze Terras Indígenas, substituindo a 

denominação anterior de colônias indígenas. O Decreto nº 94.946/87 foi revogado 

no governo do presidente Fernando Collor de Mello por meio do Decreto nº 022/91, 



39 
 

cujo artigo 12 declara que as áreas indígenas e as colônias indígenas passam à 

categoria de Terras Indígenas. 

Segundo Maximiliano Menezes (2024), do povo Tukano e ex-diretor da 

FOIRN, a demarcação da Terra Indígena Alto Rio Negro passou por um processo 

de discussão, identificação e delimitação acompanhado por antropólogos e 

geógrafos. Após a emissão da portaria declaratória, na qual o Estado reconhece 

oficialmente a área como terra tradicionalmente ocupada, realizou-se a 

demarcação sob responsabilidade da FUNAI e, posteriormente, o registro da área 

no cartório da União por meio da Secretaria do Patrimônio da União (SPU). 

Como diretor da FOIRN na época, a discussão sobre demarcação de terra 
indígena Alto rio Negro ocorreu nos anos de 1996, 1997 e 1998. 
Acompanhei todo o processo, conseguimos demarcar as 05 terras 
indígenas, Alto Rio Negro, Médio Rio Negro I, Médio Rio Negro II, TEA e 
Apapóris. A terra indígena Cue-cue-Marabitanas, não foi demarcada na 
época por motivo que os parentes Bare não se identificavam como 
indígenas, se consideravam como descendentes de brancos, nordestinos, 
mas ficamos de lutar para que um dia possam se reconhecer que também 
são indígenas. O rio Xié está dentro da terra indígena Alto rio Negro, 
somente a Comunidade Vila Nova ficou fora por uma falha técnica, mas 
que hoje pertence a Terra indígena Cue-cue-Marabitanas que está no 
processo de delimitação (Maximiliano Correia Menezes, Tukano, 2024). 

Após a finalização do processo de demarcação, cabe à União fiscalizar e 

proteger as Terras Indígenas por meio da ação da Polícia Federal. No entanto, isso 

raramente ocorre na prática, e são os próprios povos indígenas que atuam como 

principais fiscalizadores diante de ameaças e invasões. 

A Terra Indígena Alto Rio Negro foi homologada em 14 de abril de 1998, sob 

gestão da FUNAI, como resultado da luta de 22 povos indígenas com línguas, 

costumes, crenças e conhecimentos territoriais diversos. Assim, após a 

demarcação, os povos passaram a lutar pela garantia de seus direitos na gestão 

do território, buscando formas de administração que respeitassem suas 

especificidades socioculturais (Quadro 1). 

Quadro 1. Área de Extensão e Situação Jurídica de Terras Indígenas no Rio Negro 
Terra Indígena (TI) Extensão (ha) Situação jurídica 

Alto Rio Negro 8.026.994,80 Homologada em 1998 

Médio Rio Negro I 1.808.390,85 Homologada em 1998 

Médio Rio Negro II 317.610,47 Homologada em 1998 

Rio Apapóris 108.258,82 Homologada em 1998 

Rio Téa 415.433,93 Homologada em 1998 

Balaio 261.400,24 Homologada em 2009 

Uneiuxi (com ampliação) 553.125,69 Declarada em 2006 



40 
 

Cué-Cué Marabitanas 788.826,94 Declarada em 2013 

Jurubaxi-Téa 1.212.199,98 Declarada em 2017 

Fonte: FOIRN, PGTA Wasu (2021). 
 

A Federação das Organizações Indígenas do Rio Negro (FOIRN), fundada 

em 1987 no município de São Gabriel da Cachoeira, surgiu para promover a união 

dos povos, fortalecer as políticas indígenas e lutar pela demarcação das terras. 

Atualmente encontra-se organizada em cinco coordenadorias que reúnem oitenta 

e sete organizações de base comunitária em toda a bacia do rio Negro. São 

aproximadamente setecentas e cinquenta comunidades, habitadas por mais de 

quarenta mil indígenas pertencentes às famílias linguísticas Tukano, Aruak, Maku 

e Yanomami, distribuídas, segundo a FOIRN (2019), nas seguintes coordenadorias 

(Figura 5): 

a) COIDI – Coordenadoria das Organizações Indígenas do Distrito de 

Iauareté. Abrange a calha do médio e alto Uaupés, Papuri e seus afluentes. Nessa 

região habitam os povos Tukano, Kubeo, Tariano, Piratapuia, Wanano, Karapanã, 

Siriano, Hupda, Arapaso, Miriti-Tapuia, Tuyuka, Desana, entre outros. Cada povo 

fala sua própria língua, sendo o Tukano a mais utilizada entre eles. 

b) NADZOERI – Organização Baniwa e Koripako, anteriormente 

denominada CABC (Coordenadoria das Associações Baniwa e Koripako). Abrange 

a calha do rio Içana e seus afluentes, onde habitam os povos Baniwa, Koripako, 

Baré, Werekena e Tariano. Cada povo fala sua língua e utiliza também o 

Nheengatu. 

c) DIA’WII – Coordenadoria das Organizações Indígenas do Tiquié, Uaupés 

e Afluentes. Abrange um extenso trecho da TI Alto Rio Negro, desde o baixo curso 

do Uaupés, passando pelo Tiquié e pela região do Traíra, estendendo-se até a TI 

Rio Apapóris. 

d) CAIBARNX – Coordenadoria das Associações Indígenas do Alto Rio 

Negro e Xié. Abrange a calha do alto rio Negro e a calha do rio Xié, onde habitam 

os povos Baré e Werekena, falantes das línguas Werekena e Nheengatu. 

e) CAIMBRN – Coordenadoria das Associações Indígenas do Médio e Baixo 

Rio Negro. Abrange as regiões dos municípios de Santa Isabel do Rio Negro e 



41 
 

Barcelos. Nessa área habitam os povos Baré, Baniwa, Tukano, Werekena, Desana, 

Dow, Nadëb, Tuyuka, Pira-tapuya, Wanano, entre outros. 

Figura 5. Coordenadorias da FOIRN 

 
Fonte: FOIRN (2022). 

 

A organização social dos povos do Alto Rio Negro, localizado no Noroeste 

Amazônico, distingue-se da maior parte das sociedades amazônicas pela 

existência de grupos de descendência patrilinear, exogâmicos e hierarquizados. 

Cada povo indígena organiza sua sociedade, sua economia e suas alianças com 

outros povos conforme suas próprias normas e tradições. Segundo Rezende 

(2006), em geral, estão estruturados em grupos familiares que facilitam a 

convivência respeitosa entre os irmãos maiores e os irmãos menores, 

correspondentes aos primeiros (chefes) e últimos (servidores) na hierarquia social 

da região do Alto Rio Negro. Apesar da diversidade cultural, há muitas 

características comuns entre os povos, especialmente no que se refere à origem, 

às atividades de subsistência, à arquitetura própria e à cultura material (Figura 6). 

  



42 
 

Figura 6. Povos Indígenas do Alto e Médio Rio Negro 

 
Fonte: ISA (2022). 

 
Entre os vinte e dois povos que ocupam a Terra Indígena Alto Rio Negro 

estão os Werekena, povo ao qual pertenço. Por isso, considero importante 

apresentar brevemente quem somos, com base no meu Trabalho de Conclusão de 

Curso intitulado “A História do Povo Werekena situado no Rio Xié”, defendido em 

2013 para obtenção do título de licenciado em Educação Indígena pela UFAM. 

Mais detalhes sobre as línguas, modos de vida e vivências do povo 

Werekena são apresentados no Capítulo IV, que discute o Bem Viver e a 

Sustentabilidade do Povo Werekena. 

1.2. O povo Werekena, localização e surgimento: o conhecimento dos 

sábios Werekena 

O rio Xié é um dos principais afluentes do rio Negro, desaguando pela 

margem esquerda. Ao longo de suas margens encontram-se matas de terra firme, 



43 
 

mata de caatinga, além de piaçabais, patawazais e caranazais1. Esses últimos 

ocorrem em áreas de terra firme da floresta amazônica, entrecortadas por zonas 

alagadiças formadas por antigos canais ou igarapés. 

Nas margens do rio Xié existem treze comunidades indígenas: Anamuim, 

Maraúna (São José), Tukano, Kunury, Umarituba, Tunu-Cachoeira, Cumati-

Cachoeira, Santa Cruz, Santa Rosa, Boa Esperança, Campinas, Vila Nova e São 

Marcelino. Além dessas comunidades, há oito sítios: Boa Vista, Ukuki-ponta, Pamã-

Cachoeira, Masarabí, Cuatí, Cuecé, Nazaré e Cuté. 

O rio Xié tem relação histórica com a extração da piaçava, devido à grande 

ocorrência de piaçabais na região dos tributários situados na margem direita no 

sentido montante. As comunidades mais próximas dessas áreas de piaçabais são 

Anamuim, Tukano, Kunury e Umarituba. 

De acordo com os dados do Censo Demográfico de 2022, a Terra Indígena 

Alto Rio Negro possui uma população indígena de 18.042 pessoas. Essa 

informação, divulgada pelo Portal da Funai, é baseada em dados do Instituto 

Brasileiro de Geografia e Estatística (IBGE). Dentro desse total estão incluídos o 

povo Werekena e os demais povos que habitam o rio Xié. 

Segundo o censo socioambiental realizado na região da Coordenadoria das 

Associações Indígenas do Alto Rio Negro e Xié (CAIARNX), há 4.582 pessoas 

residentes na área. Esse número difere ligeiramente daquele registrado nos 

formulários comunitários, que indicaram 4.810 pessoas. Essa diferença ocorre 

porque, nos formulários comunitários, a contagem era feita coletivamente e o grupo 

presente estimava o número de pessoas e famílias residentes na comunidade no 

momento da entrevista. 

Para a elaboração do censo socioambiental, a equipe de levantamento 

trabalhava diretamente com os agentes indígenas de saúde, registrando pessoa 

por pessoa. No formulário de censo foram incluídas informações sobre etnia, sexo 

e idade. Dos 4.582 registros, 2.243 são do sexo feminino e 2.339 do sexo 

masculino. A etnia mais numerosa na região é a Baré, com 2.476 pessoas. Também 

 
1 Piaçabais, são áreas de ocorrência da piaçava; patawazal, área de ocorrência do patawá 
(palmeira) e caranazal, área de ocorrência da palmeira denominada na região de caranã, cujas 
folhas são muito usadas para confeccionar telhados das casas tradicionais e palhoças. 



44 
 

se observa uma forte presença Werekena, com 677 pessoas, seguida por 585 

Baniwa, 297 Tukano e 136 Desana. Outras etnias registradas incluem 93 Koripako, 

80 Piratapuia, 68 Tariano, 41 Tuyuka, 31 Hupd’äh, 24 Kubeo, 18 Kotiria, 9 Arapaso 

e 47 pessoas classificadas em outras etnias (Bará, Caboclo, Karapanã, Yeba 

Mahsã). 

Abaixo apresentamos o número de pessoas por etnia na região da CAIARNX 

(Quadro 2), conforme o formulário do censo socioambiental (FOIRN e ISA, 2017). 

Quadro 2. Censo do levantamento socioambiental FORIN e ISA (2017) 

Etnia Número de pessoas Percentual (%) 

Baré 2.476 54,0 

Werekena 677 14,7 

Baniwa 585 12,7 

Tukano 297 6,4 

Desana 136 2,9 

Koripako 93 2,0 

Piratapuia 80 1,7 

Tariano 68 1,4 

Tuyuka 41 0,8 

Hupd’äh 31 0,6 

Kubeo 24 0,5 

Kotiria 18 0,3 

Arapaso 9 0,2 

Outras / sem resposta 47 1,0 

Total 4.582 100 

Fonte: FOIRN; ISA (2017). 
 

O censo evidencia a quantidade de pessoas do povo Werekena na 

coordenadoria, confirmando-o como o segundo povo mais numeroso, conforme 

destacado no quadro acima. No rio Xié, o povo predominante é o Werekena, 

embora também haja presença significativa do povo Baré e de outros povos, que, 

apesar de menos numerosos na região como um todo, constituem maioria em 

algumas comunidades devido ao processo histórico de formação local. Os povos 

do rio Xié se organizam em comunidades e sítios. 

As comunidades geralmente se originam de um sítio próximo aos roçados, 

formado inicialmente por uma família que vai se expandindo. À medida que a família 

cresce, seus descendentes permanecem no local, o que eventualmente leva à 

formação de uma comunidade. Como a identificação étnica no Alto Rio Negro 

segue o princípio da patrilinearidade, a etnia de uma pessoa corresponde sempre 

à etnia do pai (Ossegawa, 2017). 



45 
 

Por essa razão, especialmente nas comunidades menores, a etnia da família 

fundadora exerce grande influência na composição étnica local. Se o chefe da 

família for Baré, seus filhos também serão Baré; se a maioria for Werekena, a 

comunidade tende a manter predominância Werekena. Dessa forma, encontram-

se comunidades com maioria Baré mesmo estando inseridas no território tradicional 

werekena. 

Diante disso, torna-se fundamental compreender os elementos 

socioculturais do povo Werekena, por constituírem o grupo majoritário na região. 

As informações apresentadas a seguir baseiam-se em bibliografia existente, 

observações de campo e relatos sobre a origem, a história e os modos de vida do 

povo Werekena. 

[...] os Werekena sentem orgulho de seu povo e cultura, que possui seus 
próprios processos históricos e conhecimentos tradicionais, que são 
diferentes de outros povos, que os identifica como pertencentes a um 
grupo social que continua existindo e não está extinto (Ferreira, 2013, p. 
5). 

A sustentabilidade dos povos indígenas, assim como sua sobrevivência 

física e cultural, depende diretamente das formas de uso e manejo de seus 

territórios. O território do povo Werekena na Terra Indígena Alto Rio Negro 

compreende as comunidades supracitadas, localizadas ao longo do rio Xié, 

conforme apresentado na (Figura 7). 

Figura 7. Cartograma do território do povo Werekena 

 
Elaboração: O autor (2013). 



46 
 

O cartograma acima apresenta as comunidades e os sítios da região do rio 

Xié, onde vivem os povos Werekena e Baré. Além desses dois povos mais 

representativos, outros também convivem na região, como os Tukano, Desana, 

Baniwa, entre outros. 

Os casamentos exogâmicos, isto é, entre pessoas de diferentes povos da 

região, contribuem para a transformação das comunidades, pois o cônjuge passa 

a residir na comunidade, misturando populações, culturas e costumes. Assim, as 

comunidades se tornam sociedades multiétnicas e multilíngues. 

O povo Werekena possui língua própria, de denominação homônima, 

classificada no tronco linguístico Aruak. Contudo, atualmente, a língua 

predominante no rio Xié é o Nheengatu, seguida pelo português. Essas duas 

línguas têm se sobreposto à língua Werekena, que está criticamente ameaçada de 

extinção, conforme classificação da UNESCO, estimando-se cerca de vinte 

falantes, todos idosos (Osoegawa, Faria, Povo Werekena et al., 2020). 

Os Werekena são um povo que preserva processos históricos próprios, 

transmitidos pelos sábios tradicionais, que ainda detêm conhecimentos milenares 

sobre o surgimento do povo na região e os motivos de sua permanência nesta terra. 

Segundo esses sábios, desde a origem ancestral diversas concepções narram 

como surgiram de fato. 

Os resultados da pesquisa indicam que os sábios do alto curso do rio Xié, 

especialmente da comunidade de Anamuim e dos sítios próximos, possuem 

conhecimentos diferentes dos sábios que vivem no médio Xié. No alto curso 

residem os descendentes de antigos pajés e guerreiros. Na comunidade de Tunú 

vive um pajé que ainda realiza a cerimônia do pariká para cura de doenças, 

acompanhado de sábios tradicionais. Assim, identificaram-se duas concepções 

sobre o surgimento do povo Werekena. 

Os anciãos Werekena do alto curso do rio narram que seu povo tem uma 

longa história de surgimento. Segundo o relato oral, os Werekena se originaram de 

um animal da espécie dos macacos, denominado em língua Werekena como 

Mu‘rluri. Em espanhol é conhecido como Arawato e, em português, é o macaco 

guariba, de pelos alaranjados. 



47 
 

Explicam ainda que os Werekena se assemelham aos guaribas, mas não 

aos guaribas atuais; referem-se ao homem primitivo que possuía forma semelhante 

à dessa espécie. Por isso, afirmam que a pele dos Werekena não é muito escura, 

pois sua origem estaria ligada a um animal de pelos alaranjados. 

Relatam que esse povo surgiu de um grande buraco de pedra localizado em 

uma serra denominada Ti´rlimini, que significa “buraco de pedra”. Essa serra situa-

se no igarapé Namuĩ, que deságua na atual comunidade de Anamuim. O igarapé é 

afluente do rio Xié, que se encontra com o rio Negro no município de São Gabriel 

da Cachoeira. Foi desse buraco que os ancestrais teriam saído, e ainda hoje ali 

habita grande quantidade de macacos guaribas, simbolizando o local de origem do 

povo Werekena. Assim, as narrativas dos sábios confirmam essa concepção 

ancestral. 

Na tradição, os caçadores não podem matar os guaribas desse buraco. Caso 

o façam, adoecem ou podem até morrer, pois os guaribas são considerados 

espíritos dos antigos e do povo Werekena atual. Quando uma pessoa morre, sua 

alma retorna ao local de origem, de onde vieram seus ancestrais. 

Antigamente, essa região era habitada por outros seres humanos que não 

existem mais atualmente. Naquele tempo, todos os animais falavam. O Mu‘rluri já 

existia desde a origem do mundo e vivia dentro do buraco Ti‘rlimini, mas não saía 

por medo de animais ferozes. 

Naquela época, existiam três homens poderosos chamados Napirikuri, 

Napiruri e Dzuri. Napirikuri era considerado o mais poderoso, Napiruri o segundo e 

Dzuri o último. Eles possuíam o poder de transformar seres vivos e todas as coisas 

em qualquer forma desejada, e percorriam o mundo inteiro. 

O Napiruri era aquele que permanecia por mais tempo na terra da região do 

rio Xié. Entre todos os seres viventes, escolheu o Mu‘rluri para se tornar o único 

que sobreviveria naquela região como ser humano. Realizou então um ritual 

cerimonial para que os outros seres vivos que falavam ficassem cegos e que alguns 

se transformassem em pedra. Assoprou o Muʻrluri, concedendo-lhe o poder de falar 

na língua chamada Werekena, e disse que quem o encontrasse e o encarasse se 

transformaria em pedra. O Mu‘rluri começou a descer o rio e a entrar nos seus 



48 
 

afluentes, alcançando as cabeceiras dos pequenos igarapés. Todos os animais que 

falavam foram se transformando em pedra. 

Atualmente, quando viajamos ao longo do rio, podemos observar diversas 

pedras nos poços, nas margens e no meio das cachoeiras que possuem formas de 

animais, como onça, preguiça, caranguejo, lontra, veado, tamanduá, anta e outros. 

Também existem pedras que apresentam formas de utensílios, como jarros, pilões 

e demais vasilhas. 

A partir do momento em que todos se transformaram em pedra, tornaram-se 

humanos invisíveis. Desde então, passaram a se opor aos humanos visíveis, que 

são os seres humanos atuais. Por essa razão, segundo a tradição, às vezes esses 

seres invisíveis fazem mal às pessoas, causando doenças. Esses seres são 

conhecidos como “Manjuba”. Para os sábios tradicionais do alto rio Xié, a língua 

Werekena é aquela que Napiruri entregou ao Mu‘rluri ao transformá-lo em humano, 

atribuindo-lhe o papel de ancestral de todos os Werekena do rio Xié. 

No conhecimento dos sábios tradicionais que vivem no médio curso do rio 

Xié, especialmente na comunidade de Tunú, existe outra narrativa sobre a origem 

do povo Werekena, distinta daquela dos sábios do alto curso. Segundo essa 

versão, antigamente existiam pessoas com o poder de criar todas as coisas 

existentes e também de transformá-las no que desejassem. Essas pessoas eram 

chamadas de Napirikuri, Napiruri e Dzuri. Acredita-se que eles percorriam o mundo 

inteiro e que eram vistos como deuses ou profetas dos povos indígenas daquela 

época. Segundo essa tradição, tudo o que existe foi criado por eles. 

Naquele tempo, ainda não havia nascido o homem, isto é, o verdadeiro 

homem Werekena. Existia apenas uma mulher, que vivia na região desde a origem 

do mundo. Os humanos invisíveis já existiam e não queriam que ninguém nascesse 

para habitar e governar a região. Napiruri, vendo que a mulher vivia sozinha, sentiu 

compaixão e usou seu poder para que ela engravidasse, sem que tivesse relação 

com qualquer homem. 

A mulher grávida procurou então um lugar distante de seus inimigos, os 

seres invisíveis, que poderiam fazer mal ao seu filho, chegando a matá-lo. 

Encontrou um poço de cachoeira e, às margens da grande praia ali existente, deu 

à luz seu filho, que recebeu o nome de Werekena. 



49 
 

No mesmo instante, os inimigos apareceram e cercaram a praia. Percebendo 

o perigo, a mulher cavou um buraco na areia, colocou seu filho dentro e o cobriu 

cuidadosamente. Quando os inimigos chegaram, ela fingiu procurar seu “Teku‘rli”, 

que em Nheengatu significa “Tasira”, termo que em português se refere ao “ferro 

de cova”. Esse objeto não era feito de ferro, mas de pedra misturada com argila. 

Os inimigos perguntaram onde estava o filho recém-nascido. Ela respondeu 

que a criança havia morrido e que havia sido lançada ao fundo do rio. Como não 

encontraram indícios do bebê, foram embora. Após sua partida, a mulher retirou o 

filho do buraco. Naquele momento, Napirikuri apareceu, usou seu poder e realizou 

uma cerimônia para proteger o menino Werekena, impedindo os inimigos de 

voltarem a persegui-lo. 

Atualmente, o poço é denominado “Teku‘rli”, que em Nheengatu significa 

“tasira poço”. Localiza-se abaixo da comunidade de Kunurí, na cachoeira conhecida 

como Cuwatí. Os antigos Werekena chamavam esse local de “Waxi”, que significa 

onça. Portanto, o nome original é Cachoeira da Onça. Este é o lugar onde, segundo 

os sábios que residem no médio curso do rio Xié, nasceu o primeiro Werekena. As 

duas narrativas sobre o surgimento do povo Werekena, relatadas pelos sábios 

tradicionais do alto e do médio rio Xié, apresentam concepções distintas sobre a 

origem do povo. O cartograma apresentado na (Figura 8) mostra os lugares de 

origem de cada uma delas. 

Figura 8. Cartograma das duas concepções de Surgimento do povo Werekena 

 
Elaboração: O autor (2013). 



50 
 

Os sábios do alto curso afirmam que os Werekena surgiram de um grande 

buraco de pedra associado ao macaco guariba, enquanto os sábios do médio curso 

afirmam que o povo teve origem no nascimento de uma criança gerada por uma 

mulher. Na primeira concepção, os animais falavam e os seres invisíveis, chamados 

de manjubas, ainda não existiam; passaram a existir somente após os animais 

falantes serem transformados em pedra. Na segunda concepção, quando o 

primeiro Werekena nasceu, os seres invisíveis já habitavam a região. 

Sobre qual dessas concepções é a verdadeira, nunca haverá uma resposta 

definitiva. Ambas constituem narrativas fundamentais sobre a origem do povo 

Werekena e, como outras que possam surgir, devem ser compreendidas como 

verdadeiras dentro da lógica cultural do próprio povo. A ideia de que só pode existir 

uma única verdade é própria da epistemologia ocidental e não corresponde aos 

modos indígenas de conceber o mundo. 



51 
 

CAPÍTULO II – POLÍTICA NACIONAL DE GESTÃO TERRITORIAL E 

AMBIENTAL DE TERRAS INDÍGENAS – PNGATI E A CONSTRUÇÃO DO PGTA 

DA TI ALTO RIO NEGRO 

2.1. Política Nacional de Gestão Territorial e Ambiental de Terras Indígenas 

– PNGATI 

A nossa terra, o nosso território, é o centro do mundo. A partir dele, os nossos 

antepassados orientavam e buscavam os caminhos que indicavam a direção para 

o Bem Viver do nosso povo. Por meio dos saberes e conhecimentos milenares 

transmitidos de geração em geração, na prática cotidiana e na aprendizagem pela 

oralidade, nossos ancestrais exerciam a gestão de seu próprio território, 

administrando seus conhecimentos e práticas de forma sustentável, sem poluir ou 

prejudicar a terra. 

Muito antes do contato, das invasões e dos massacres perpetrados pelos 

colonizadores europeus, já existia uma organização territorial no Alto Rio Negro. 

Cada povo respeitava o território dos demais, ainda que houvesse disputas entre 

eles. Assim, é evidente que a governança sustentável do território não foi 

introduzida pelos colonizadores. As formas de governança já existiam, 

fundamentadas em um saber coletivo e diferenciado. Os colonizadores trouxeram, 

na verdade, práticas de exploração e extermínio dos elementos naturais e culturais, 

além de modos autoritários e individualistas de pensar e ocupar o território. 

Portanto, nossos ancestrais gerenciavam a terra por meio de saberes 

espirituais, ecológicos e culturais da floresta, transmitidos oralmente e vivenciados 

na prática cotidiana. 

A resistência Werekena emerge justamente a partir do contato com os não 

indígenas. Ela se expressa nas lutas pela mãe Terra, na defesa da continuidade da 

existência no território de pertencimento cultural, espiritual e ambiental. 

Nós Werekena, somos os primeiros moradores, desta Terra. O rio Xíé é 
nossa casa, a morada dos nossos antepassados, onde moram os espíritos 
vivos, as plantas, os animais, os rios, o ar, a chuva. São protegidos e 
amparados por espíritos vivos. Os saberes e conhecimentos sobre a terra 
esta em nós porque nós vivemos aqui e quem conhece nossa terra somos 
nós (Fortunato Candido, Werekena, Sitio Pamã Rio Xié, 2024). 



52 
 

A partir da demarcação das terras indígenas, foi instituída pelo Estado 

brasileiro a Política Nacional de Gestão Ambiental de Terras Indígenas, conforme o 

art. 84, caput, incisos IV e VI, alínea “a”, da Constituição Federal, considerando a 

Convenção nº 169 da Organização Internacional do Trabalho, promulgada pelo 

Decreto nº 5.051, de 19 de abril de 2004: 

Art. 1º Fica instituída a Política Nacional de Gestão Territorial e Ambiental 
de Terras Indígenas/PNGATI, com o objetivo de garantir e promover a 
proteção, a recuperação, a conservação e o uso sustentável dos recursos 
naturais das terras e territórios indígenas, assegurando a integridade do 
patrimônio indígena, a melhoria da qualidade de vida e as condições 
plenas de reprodução física e cultural das atuais e futuras gerações dos 
povos indígenas, respeitando sua autonomia sociocultural, nos termos da 
legislação vigente (Decreto, n° 7.747, de 05 de junho de 2012). 

A Política Nacional de Gestão Ambiental de Terras Indígenas (PNGATI) é 

fruto das reivindicações dos povos indígenas e de conquistas do movimento 

indígena no Brasil. Constitui-se, portanto, como resultado de mais uma etapa da 

resistência indígena, garantida, amparada e assegurada pela Constituição Federal 

no Artigo 231, que trata dos direitos dos povos indígenas. 

A PNGATI é um instrumento de autonomia que possibilita a construção de 

uma gestão participativa e coletiva do território por meio do Plano de Gestão 

Territorial e Ambiental (PGTA), elaborado a partir da realidade e das necessidades 

de cada povo em seu território. Essa construção se baseia nos processos de 

etnomapeamento e etnozoneamento, considerando que cada povo vive de maneira 

distinta em seus territórios, conforme suas culturas, modos de vida e saberes. Tais 

saberes precisam ser protegidos, visibilizados e registrados pelos próprios povos, 

para que não sejam esquecidos ou apropriados por outros. 

Nesse sentido, a PNGATI abriu caminhos para que as organizações 

indígenas possam exercer autonomia na elaboração da gestão de seus territórios. 

O Plano de Gestão Territorial e Ambiental de Terras Indígenas (PGTA) surge a partir 

da PNGATI, com o propósito de que cada povo construa sua própria gestão a partir 

dos fundamentos de vida de seus ancestrais, orientada pelo Bem Viver e pelos 

conhecimentos tradicionais de forma sustentável. 

Todos esses saberes e conhecimentos devem ser contemplados nos PGTAs 

de cada povo, valorizando-se os conhecimentos próprios e, quando necessário, 



53 
 

incorporando conhecimentos de outros povos, sempre à luz dos princípios da 

interculturalidade. 

Todos esses saberes e conhecimentos devem ser contemplados nos PGTAs 

de cada povo, valorizando-se os conhecimentos próprios e, quando necessário, 

incorporando conhecimentos de outros povos, sempre à luz dos princípios da 

interculturalidade. Atualmente vivemos em um contexto de partilha, intercâmbios, 

interculturalidade e pluralidade de povos, culturas e tecnologias, o que torna ainda 

mais relevante a construção de PGTAs que reflitam essa diversidade sem perder a 

centralidade das epistemologias indígenas. 

Os Planos de Gestão Territorial e Ambiental de terras indígenas são 
importantes ferramentas de implementação da PNGATI, podendo ser 
definidos como instrumentos de caráter dinâmico, que visam à valorização 
do patrimônio material e imaterial indígena, à recuperação, à conservação 
e ao uso sustentável dos recursos naturais, assegurando a melhoria da 
qualidade de vida e as condições plenas de reprodução física e cultural 
das atuais e futuras gerações indígenas (FUNAI, 2013, s/p). 

O Decreto nº 7.747/12, em seu Capítulo II, referente às diretrizes e aos 

objetivos, destaca que a PNGATI constitui um instrumento que assegura o 

reconhecimento e o respeito aos direitos dos povos indígenas, às suas crenças, 

usos, costumes, línguas, tradições e especificidades. O decreto também reafirma o 

reconhecimento e a valorização das organizações sociais e políticas dos povos 

indígenas, bem como a garantia de suas expressões dentro e fora de suas terras. 

Dessa forma, conforme o decreto, a PNGATI é uma ferramenta legal que 

busca proteger a voz dos povos indígenas tanto dentro quanto fora das terras 

indígenas, funcionando como um caminho de diálogo com órgãos governamentais 

e não governamentais. Todo projeto de vida deveria ser pensado e organizado 

pelos próprios indígenas, de dentro para fora, e não imposto de fora para dentro. 

O protagonismo e a autonomia dos povos indígenas deveriam ser 

respeitados e fortalecidos, assegurando suas formas próprias e específicas de 

organização e garantindo a participação indígena na governança do território, 

conforme previsto na PNGATI. Os PGTAs devem ser elaborados pelas 

representações indígenas em conjunto com as comunidades, de forma participante, 

e não apenas mediante participação consultiva. Essa construção precisa valorizar 



54 
 

as mulheres indígenas e promover o uso sustentável dos elementos naturais no 

território de cada povo. 

Assim, a PNGATI deveria funcionar como um instrumento que orienta os 

caminhos para a construção da vida coletiva dos povos indígenas e para a garantia 

das condições de existência das futuras gerações. 

Reconhecimento e valorização da contribuição das mulheres indígenas e 
do uso de seus conhecimentos e práticas para a proteção, conservação, 
recuperação e uso sustentável dos recursos naturais imprescindíveis para 
o bem-estar e para a reprodução física e cultural dos povos indígenas; 
contribuição para a manutenção dos ecossistemas nos biomas das terras 
indígenas por meio da proteção, conservação e recuperação dos recursos 
naturais imprescindíveis à reprodução física e cultural dos presentes e 
futuras gerações dos povos indígenas (PNGATI, 2020, s/p). 

Todo e qualquer projeto a ser desenvolvido com os povos indígenas deve 

assegurar que as comunidades sejam consultadas e ouvidas, garantindo o direito 

à consulta prévia, livre e informada, conforme estabelecido na Convenção nº 169 

da Organização Internacional do Trabalho (OIT), promulgada pelo Decreto nº 5.051, 

de 19 de abril de 2004. 

Os nossos direitos, como povo indígena, em relação a serviços 
ambientais, proteção, recuperação de recursos naturais seja ela material 
ou imaterial, cultural e ambiental, devem ser reconhecidas e respeitadas 
pelas autoridades. Os governos estaduais e municipais, FOIRN, ISA 
devem executar as ações de trabalho, conforme o que consta na 
aprovação das propostas definidas nas leis e no PGTA. Devem atender a 
nossa necessidade, conforme nossa realidade. Foram feitas muitas 
reuniões e nada de executar os planos aprovadas. Não queremos ser 
apenas ouvidos e consultados. Nós Werekena, queremos que as 
propostas se apliquem na prática (Jorge Narciso, Werekena, presidente 
da ACIRX, comunidade campinas, maio 2024). 

A PNGATI está organizada em seis eixos estruturantes. A análise de seu 

Artigo 4º permite compreender seus objetivos e sua aplicação prática. 

Eixo I: Proteção territorial e dos recursos naturais: 

a) promover a proteção, fiscalização, vigilância e monitoramento ambiental 

das terras indígenas e seus limites; 

b) promover a participação dos povos, comunidades e organizações 

indígenas nas ações de proteção ambiental e territorial das terras indígenas, 

respeitado o exercício de poder de polícia dos órgãos e entidades públicos 

competentes; 



55 
 

c) contribuir para a proteção dos recursos naturais das terras indígenas em 

processo de delimitação, por meio de ações de prevenção e de defesa ambiental 

pelos órgãos e entidades públicos competentes, em conjunto com os povos, 

comunidades e organizações indígenas; 

d) promover a elaboração, sistematização e divulgação de informações 

sobre a situação ambiental das terras indígenas, com a participação dos povos 

indígenas; 

e) apoiar a celebração de acordos e outros instrumentos que permitam o 

acesso dos povos indígenas aos recursos naturais que tradicionalmente utilizam 

localizados fora dos limites de suas terras; 

f) promover ações de proteção e recuperação das nascentes, cursos d’água 

e mananciais essenciais aos povos indígenas; 

g) apoiar o monitoramento das transformações nos ecossistemas das terras 

indígenas e a adoção de medidas de recuperação ambiental; 

h) assegurar, sempre que possível, que bens apreendidos em decorrência 

de ilícitos ambientais praticados em terras indígenas sejam revertidos em benefício 

dos povos e comunidades indígenas afetados, na forma da legislação vigente; 

i) promover o etnozoneamento de terras indígenas como instrumento de 

planejamento e gestão territorial e ambiental, com participação dos povos 

indígenas; e 

j) promover e garantir a integridade ambiental e territorial das terras 

indígenas situadas nas áreas de fronteira, por meio de ações internas e de acordos 

binacionais e multilaterais, a fim de combater e controlar os ilícitos transfronteiriços, 

com especial atenção à proteção da vida de mulheres e homens indígenas, de 

todas as gerações 

Eixo II: governanças e participação indígena 

a) promover a participação de homens e mulheres indígenas na governança, 

nos processos de tomada de decisão e na implementação da PNGATI; 

b) promover a participação dos povos indígenas e da FUNAI nos processos 

de zoneamento ecológico econômico que afetem diretamente as terras indígenas; 



56 
 

c) promover o monitoramento da qualidade da água das terras indígenas, 

assegurada a participação dos povos indígenas e o seu acesso a informações a 

respeito dos resultados do monitoramento; 

d) apoiar a participação indígena nos comitês e subcomitês de bacias 

hidrográficas e promover a criação de novos comitês em regiões hidrográficas 

essenciais aos povos indígenas; 

e) promover a participação dos povos indígenas nos fóruns de discussão 

sobre mudanças climáticas; e 

f) realizar consulta aos povos indígenas no processo de licenciamento 

ambiental de atividades e empreendimentos que afetem diretamente povos e terras 

indígenas, nos termos de ato conjunto dos Ministérios da Justiça e do Meio 

Ambiente; 

Eixo III: áreas protegidas, unidades de conservação e terras indígenas: 

a) realizar consulta prévia, livre e informada aos povos indígenas no 

processo de criação de unidades de conservação em áreas que os afetem 

diretamente; 

b) elaborar e implementar, com a participação dos povos indígenas e da 

FUNAI, planos conjuntos de administração das áreas de sobreposição das terras 

indígenas com unidades de conservação, garantida a gestão pelo órgão ambiental 

e respeitados os usos, costumes e tradições dos povos indígenas; 

c) promover a participação indígena nos conselhos gestores das unidades 

de conservação localizadas em áreas contíguas às terras indígenas; e 

d) assegurar a participação da FUNAI nos conselhos gestores das unidades 

de conservação contíguas às terras com presença de índios isolados ou de recente 

contato; 

Eixo IV: prevenção e recuperação de danos ambientais: 

a) promover ações com vistas a recuperar e restaurar áreas degradadas nas 

terras indígenas; 

b) promover ações de prevenção e controle de desastres, danos, catástrofes 

e emergências ambientais nas terras indígenas e entornos; 



57 
 

c) promover ações de prevenção e controle da contaminação por poluição e 

resíduos sólidos e de outras formas de degradação de recursos naturais das terras 

indígenas; 

d) identificar as espécies nativas de importância sociocultural em terras 

indígenas e priorizar seu uso em sistemas agroflorestais e na recuperação de 

paisagens em áreas degradadas; 

e) promover a recuperação e conservação da agrobiodiversidade e dos 

demais recursos naturais essenciais à segurança alimentar e nutricional dos povos 

indígenas, com vistas a valorizar e resgatar as sementes e cultivos tradicionais de 

cada povo indígena; 

f) promover ações para a recuperação de áreas degradadas e a restauração 

das condições ambientais das terras indígenas, em especial as de prevenção e 

combate à desertificação; 

g) promover a regularização ambiental de atividades e empreendimento 

instalados no interior de terras indígenas, incentivando a adoção de medidas 

compensatórias e mitigatórias; e 

h) promover medidas de reparação dos passivos socioambientais causados 

por atividades e empreendimento inativos no interior de terras indígenas, observada 

a legislação específica; 

Eixo V: uso sustentável de recursos naturais e iniciativas produtivas 

indígenas: 

a) garantir aos povos indígenas o usufruto exclusivo das riquezas do solo, 

dos rios e dos lagos existentes em terras indígenas; 

b) fortalecer e promover as iniciativas produtivas indígenas, com o apoio à 

utilização e ao desenvolvimento de novas tecnologias sustentáveis; 

c) promover e apoiar a conservação e o uso sustentável dos recursos 

naturais usados na cultura indígena, inclusive no artesanato para fins comerciais; 

d) apoiar a substituição de atividades produtivas não sustentáveis em terras 

indígenas por atividades sustentáveis; 



58 
 

e) apoiar estudos de impacto socioambiental de atividades econômicas e 

produtivas não tradicionais de iniciativa das comunidades indígenas; 

f) desestimular o uso de agrotóxicos em terras indígenas e monitorar o 

cumprimento da Lei no 11.460, de 21 de março de 2007, que veda o cultivo de 

organismos geneticamente modificados em terras indígenas; 

g) apoiar iniciativas indígenas sustentáveis de etnoturismo e de ecoturismo, 

respeitada a decisão da comunidade e a diversidade dos povos indígenas, 

promovendo-se, quando couber, estudos prévios, diagnósticos de impactos 

socioambientais e a capacitação das comunidades indígenas para a gestão dessas 

atividades; 

h) promover a sustentabilidade ambiental das iniciativas indígenas de 

criação de animais de médio e grande porte; 

i) promover a regulamentação da certificação dos produtos provenientes dos 

povos e comunidades indígenas, com identificação da procedência étnica e 

territorial e da condição de produto orgânico, em conformidade com a legislação 

ambiental; e 

j) promover assistência técnica de qualidade, continuada e adequada às 

especificidades dos povos indígenas e das diferentes regiões e biomas; 

Eixo VI: Propriedades intelectual e patrimônio genético: 

a) reconhecer, proteger e promover os direitos dos povos indígenas sobre 

conhecimentos, práticas, usos tradicionais, costumes, crenças e tradições 

associados à biodiversidade e ao patrimônio genético existente nas suas terras, de 

forma a preservar seu direito na repartição dos benefícios, na forma da legislação 

vigente; e 

b) apoiar e valorizar as iniciativas indígenas de desenvolvimento de 

pesquisa, criação e produção etnocientífica e tecnológica, para possibilitar 

inovação e fortalecimento de base econômica, social e ambiental;  

Eixo VII: capacitação, formação, intercâmbio e educação ambiental: 

a) promover a formação de quadros técnicos, estruturar e fortalecer os 

órgãos públicos e parceiros executores da PNGATI; 



59 
 

b) qualificar, capacitar e prover a formação continuada das comunidades e 

organizações indígenas sobre a PNGATI; 

c) fortalecer e capacitar as comunidades e organizações indígenas para 

participarem na governança da PNGATI; 

d) promover ações de educação ambiental e indigenista no entorno das 

terras indígenas; 

e) promover ações voltadas ao reconhecimento profissional, à capacitação 

e à formação de indígenas para a gestão territorial e ambiental no ensino médio, 

no ensino superior e na educação profissional e continuada; 

f) capacitar, equipar e conscientizar os povos indígenas para a prevenção e 

o controle de queimadas e incêndios florestais; e 

g) promover e estimular intercâmbios nacionais e internacionais entre povos 

indígenas para a troca de experiências sobre gestão territorial e ambiental, proteção 

da agrobiodiversidade e outros temas pertinentes à PNGATI. 

Os objetivos apresentados orientam como o PGTA poderia ser elaborado, 

valorizando os saberes e conhecimentos indígenas e promovendo a formação 

necessária para que sua construção ocorra de maneira consciente, tanto na gestão 

quanto na execução do projeto de vida de cada povo. No entanto, isso não ocorreu 

com o povo Werekena. O PGTA deveria constituir um caminho aberto para a 

construção de um projeto de vida voltado ao bem viver. Os saberes locais são 

fundamentais nesse processo de discussão e elaboração, pois é o povo Werekena 

que habita o território, que vivencia cotidianamente sua realidade e que detém os 

conhecimentos necessários para orientar a gestão de sua própria terra. 

Nós Werekena, somos os primeiros moradores, desta Terra. O rio Xíé é 
nossa casa, a morada dos nossos antepassados, onde moram os espíritos 
vivos, as plantas, os animais, os rios, o ar, a chuva. São protegidos e 
amparados por espíritos vivos. Os saberes e conhecimentos sobre a terra 
está em nós porque nos vivemos aqui, quem conhece nossa terra somos 
nós (Fortunato Candido Werekena. Sitio Pamã, rio Xié, junho 2024). 

Os espaços educacionais, tanto nas escolas indígenas quanto nas não 

indígenas, devem trabalhar a PNGATI e o PGTA, promovendo a discussão e a 

reflexão sobre os saberes sustentáveis e as epistemologias próprias que fortalecem 

uma Gestão Territorial consciente e sustentável, capaz de minimizar os impactos 



60 
 

ambientais e os preconceitos existentes sobre os povos indígenas. Os 

conhecimentos estão presentes na vivência e na prática diária dos povos indígenas 

e também de grupos não indígenas que não se enquadram no modo de vida da 

sociedade ocidental capitalista. 

A PNGATI incorpora algumas epistemes do sistema capitalista ao utilizar o 

termo “recursos naturais”. Para nós, povos indígenas, não se trata de recursos, mas 

de elementos naturais que possuem direito à vida, assim como os demais seres 

humanos. Esses elementos fazem parte da nossa mãe terra, integrando um único 

sistema de vida. No sistema capitalista, entretanto, são compreendidos como 

mercadorias e, por isso, tratados como recursos, pois têm preço no mercado. 

A gestão da PNGATI também foi estruturada para ser conduzida e executada 

por representantes governamentais, como o Ministério da Justiça, o Ministério do 

Meio Ambiente, a Comissão Nacional de Política Indigenista (CNPI) e a FUNAI, 

sendo que a Secretaria Executiva do Comitê Gestor da PNGATI é exercida pela 

própria FUNAI. 

Art. 6º - O Comitê Gestor da PNGATI, responsável pela coordenação da 
execução da política, será integrado por representantes governamentais 
e representantes indígenas, conforme ato conjunto dos Ministros de 
Estado da Justiça e do Meio Ambiente. 
I - Promover articulações para a implementação da PNGATI;  
II - Acompanhar e monitorar as ações da PNGATI; e  
III - propor ações, programas e recursos necessários à implementação da 
PNGATI no âmbito do plano plurianual, das diretrizes orçamentárias e do 
orçamento anual (PNGATI, 2004, s/p). 

A estrutura e o funcionamento do Comitê Gestor da PNGATI são definidos 

pelos Ministros de Estado da Justiça e do Meio Ambiente. A construção dos comitês 

locais deve ocorrer de acordo com as demandas e especificidades dos povos e 

comunidades indígenas, com escolhas feitas por nós mesmos, pois esses comitês 

são fundamentais e necessários para o planejamento e a gestão do território. 

Entretanto, a PNGATI é pensada e planejada por órgãos do Governo e por 

alguns representantes indígenas cuja forma de escolha não é clara. Não se sabe 

ao certo como esses representantes foram indicados ou escolhidos, nem se sua 

seleção atende a critérios geopolíticos que favorecem o controle do Estado 

brasileiro sobre nossas vidas e nossos territórios. Isso contraria o que a própria 

PNGATI afirma em seu Art. 1º, de acordo com o Decreto nº 5.051, de 19 de abril de 



61 
 

2004, ao determinar o respeito à autonomia sociocultural dos povos indígenas, nos 

termos da legislação vigente. Também diverge do que está previsto no Eixo 2, que 

trata da governança e participação indígena, ao afirmar como objetivo “promover a 

participação de homens e mulheres indígenas na governança, nos processos de 

tomada de decisão e na implementação da PNGATI”, sem explicitar, porém, como 

essa participação ocorrerá ou de que forma os representantes serão escolhidos. 

Assim, a PNGATI configura-se como uma política pública planejada para 

todos os povos indígenas, enquanto projetos como o PGTA devem ser específicos 

a cada povo, de acordo com seus contextos socioculturais e territoriais, e 

planejados e geridos pelos próprios povos. Se o processo funcionasse 

minimamente conforme a legislação, mesmo com suas contradições, os PGTAs 

poderiam ser instrumentos realmente autônomos, construídos a partir dos saberes, 

conhecimentos e epistemologias ancestrais, abrindo caminhos para fortalecer, de 

fato, o Bem Viver. 

2.2. Plano de Gestão Territorial e Ambiental/PGTA 

Segundo a FUNAI (2013), o Plano de Gestão Territorial e Ambiental (PGTA) 

consiste na construção e implementação de planos de gestão territorial das terras 

indígenas demarcadas, conforme previsto no Plano Plurianual do Governo Federal 

(PPA 2012–2015), no âmbito do Programa Proteção e Promoção dos Direitos dos 

Povos Indígenas, e em acordo com o Ministério do Meio Ambiente. 

Para nós, povos indígenas, o PGTA é um conceito novo, que passa a integrar 

o vocabulário de nossas línguas. Trata-se de um conceito que busca projetar a vida 

a partir do contato com a sociedade envolvente e dos impactos ambientais e 

territoriais que sofremos. Para nossos ancestrais, não era necessário projetar a vida 

por escrito. Eles viviam praticando o bem viver de forma contínua, orientados pelo 

pensamento coletivo e pelo respeito às pessoas, aos seres e à natureza. A gestão 

do território era realizada por meio dos hábitos de vivência e das formas próprias 

de uso da terra, baseadas na oralidade e na prática cotidiana. 

Atualmente, tornou-se necessário discutir, registrar e gerenciar nossos 

projetos de vida. O PGTA, idealmente, deveria iniciar com um diagnóstico da vida 

ancestral, considerando como nossos antepassados organizavam seu território e 



62 
 

seus conhecimentos. A partir desse diagnóstico, seria possível planejar o futuro do 

povo Werekena e de outros povos em seus territórios. 

Historicamente, com a invasão dos colonizadores, ocorreram mudanças 

profundas na forma de vida de nossos antepassados. Houve impactos significativos 

na cultura, na tradição e no modo de pensar. A terra, o rio, o território, as 

quantidades de peixes e de caça já não são os mesmos de antes. Até mesmo o 

pensamento foi colonizado e influenciado pela lógica eurocêntrica. 

O PGTA é, portanto, um conceito recente para os Werekena e muitos ainda 

não sabem o que é ou para que serve, mesmo após sua elaboração pela FOIRN. 

Apenas algumas lideranças compreendem: 

Para nós, Werekena, o conceito “Plano de Gestão Territorial e Ambiental” 
não existia na nossa língua, é um pensamento novo, mas é dizer, respeito 
a organização de nosso trabalho dentro da nossa terra, um projeto de vida, 
é como as saúvas, que todos trabalham coletivamente. O caminho é 
trilhado com visão intercultural, com nosso conhecimento e de outros 
povos. Podemos dizer, também que é um planejamento de como 
queremos viver, sem destruir a mata, sem poluir o rio, ter peixe para 
comer, proteger e respeitar nossa floresta. Viver do nosso jeito Werekena, 
pensada e construída por nós mesmo dentro da nossa terra e na terra 
onde moramos com nossos filhos e parentes. (Nildo Cândido de Oliveira, 
Werekena Liderança, Comunidade Tunú, rio, Xié 08 de junho de 2024). 

O PGTA origina-se da PNGATI, instituída pelo Decreto nº 7.747, de 5 de 

junho de 2012, que recomenda que todas as Terras Indígenas elaborem seus 

Planos de Gestão Territorial e Ambiental. Assim, o PGTA, conforme definido em lei, 

é um documento planejado coletivamente pela comunidade, no qual se estabelece 

o uso do território, a preservação e a valorização cultural e ambiental, bem como 

as formas de economia desenvolvidas dentro e fora da terra indígena. O PGTA deve 

ser reconhecido e valorizado tanto pelos órgãos governamentais quanto pelos não 

governamentais. 

Conforme descrito em seu próprio documento orientador, o PGTA constitui 

um planejamento do Bem Viver do povo. Representa a autonomia nas definições 

sobre as ações relacionadas ao território e deveria assegurar o bem viver nas 

comunidades. 

Estes planos devem expressar o protagonismo, a autonomia e 
autodeterminação dos povos na negociação e no estabelecimento de 
acordos internos que permitam o fortalecimento da proteção e do controle 
territorial, bem como ser um subsídio que oriente a execução de políticas 



63 
 

públicas voltadas para os povos indígenas. O Plano de Gestão Territorial 
e Ambiental de Terras Indígenas, é um instrumento que surge do 
protagonismo indígena, segundo suas aspirações e visões de futuro, com 
a colaboração e o apoio do Estado e de parceiros da sociedade civil” 
(FUNAI, 2013, p. 8-9). 

Surge, assim, a autonomia e o protagonismo indígena, em que o povo decide 

por si o seu próprio destino, toma decisões livremente e governa a si mesmo, sem 

depender de uma governança autoritária e rompendo com a tutela. Tutela significa 

depender de outra pessoa ou instituição para sobreviver, como se não fôssemos 

capazes de pensar e decidir por nós mesmos. Nós, povos indígenas, já fomos 

colonizados e tutelados; agora, é necessário descolonizar o pensamento e exercer 

a autodeterminação sobre o nosso próprio projeto de vida, com o apoio do Estado 

e a parceria da sociedade civil. 

O apoio do Estado é essencial, pois cabe a ele zelar pelo nosso bem viver e 

garantir o cumprimento dos direitos assegurados na Constituição Federal de 1988. 

Não queremos a continuidade da tutela, mas sim o respeito aos nossos direitos. 

Assim, o professor Gualberto da Silva ilustra esse pensamento: 

O direito de autodeterminação é o direito da autonomia indígena, 
amparada na lei que trata sobre nossa organização. A luta pelos nossos 
direitos indígenas, por autonomia na governança de nossos territórios, a 
partir de organizações sociais próprias, representa a nossa independência 
moral e intelectual” (Gualberto da Silva – Baré/Professor – Comunidade 
Vila Nova, Rio Xié, 14 de junho 2024). 

O PGTA “é uma forma de não esquecermos os conhecimentos de nossos 

antepassados, mesmo que o mundo esteja em transformação contínua” (FUNAI, 

2013, p. 9). 

Muito antes das leis dos não indígenas, nossos antepassados já realizavam 

a gestão ambiental e territorial de nossas comunidades e territórios, ao pensar o 

futuro a partir dos conhecimentos dos mais velhos, das formas de manejo e do 

fortalecimento da saúde de cada pessoa, família e povo. 

Ao praticarem o ritual de Kariamã, o Dabukri, o wayuri (trabalho coletivo), os 

benzimentos de proteção das pessoas e dos lugares, e os acordos entre os 

moradores das comunidades sobre o uso do território, respeitavam as áreas de 

outros povos. Havia, portanto, acordos de convivência. Esses acordos eram 

estabelecidos oralmente e na prática cotidiana. O poder político do tuxawa era 



64 
 

transmitido de pai para filho, conforme a cultura patrilinear, e as decisões eram 

tomadas de forma coletiva, cabendo ao tuxawa organizar os trabalhos e os acordos 

de convivência. 

Com o contato mais intenso, esses hábitos sofreram impactos e as formas 

de organização e gestão territorial foram moldadas pelo pensamento colonizador. 

O tuxawa ou líder passou a ser chamado de “capitão”, muitas vezes com poder 

majoritário e individual. A organização política clânica patrilinear e hereditária foi 

enfraquecida e, atualmente, o líder ou capitão é indicado ou eleito. A democracia 

substituiu a autonomia, e grande parte do povo já não conhece suas lideranças 

tradicionais. 

As organizações indígenas foram criadas, como as associações de base, as 

coordenadorias e a Federação das Organizações Indígenas do Rio Negro (FOIRN), 

seguindo o modelo democrático da sociedade ocidental. Hoje, os capitães das 

comunidades passam por processos de descolonização do pensamento, e as 

práticas de gestão precisam basear-se nos princípios do bem viver de cada 

comunidade, respeitando os diferentes povos que nela residem. As comunidades 

indígenas não são mais formadas por um único povo. Por isso, a governança e a 

gestão do território precisam ser interculturais e dinâmicas. 

Assim, o PGTA, enquanto documento escrito e assumindo parcialmente 

características da sociedade ocidental, é uma novidade para repensarmos, 

refletirmos, garantirmos e assegurarmos nosso modo de vida conforme a PNGATI, 

pois o contato já ocorreu e não há como retornar a um tempo anterior. Contudo, é 

fundamental assegurar nossa autonomia na elaboração, no planejamento e na 

implementação do PGTA, a partir de uma perspectiva intercultural. 

O PGTA deve registrar e organizar as ideias necessárias ao diálogo com o 

Estado e à construção de parcerias com instituições que apoiem as políticas de 

vida dos povos indígenas. Segundo as lideranças do rio Xié, o PGTA é o 

instrumento por meio do qual expressamos às autoridades o que queremos e como 

desejamos trabalhar em nossas comunidades. O PGTA existe para organizar e 

fortalecer parcerias em favor do bem viver do nosso povo e das futuras gerações. 

 



65 
 

2.3. Construção e elaboração do PGTA no Alto Rio Negro e formas de 

participação, saberes e valores de conhecimentos Werekena 

O Plano de Gestão Territorial e Ambiental (PGTA) da Terra Indígena Alto e 

Médio Rio Negro, conhecido como PGTA Wasu, é, segundo o próprio documento, 

resultado de um longo processo de construção coletiva que envolveu lideranças, 

jovens, homens e mulheres das diferentes sub-regiões da Terra Indígena Alto Rio 

Negro, iniciado em 20142. Trata-se de uma iniciativa coordenada pela Federação 

das Organizações Indígenas do Rio Negro (FOIRN), em cooperação com as cinco 

coordenadorias e com a parceria de execução do Instituto Socioambiental (ISA). 

As coordenadorias envolvidas são: Coordenadoria Hiniáli, que abrange a 

área da NADZOERI (rios Içana e Aiari); Coordenadoria Baixo Rio Uaupés e Tiquié, 

correspondente à área da DIA’WII; Coordenadoria do Alto Rio Negro e Xié, 

correspondente à CAIARNX; Médio e Alto Rio Uaupés e Papuri, área da COIDI; e 

a calha dos rios Marié e Cauaburis, parte da área de abrangência da CAIMBRN. 

Ressalta-se ainda que, além dessas cinco coordenadorias, foi criada a sub-região 

administrativa Tawa, correspondente à sede e área periurbana do município. 

A elaboração do PGTA da Terra Indígena Alto Rio Negro seguiu a mesma 

agenda de produção do PGTA Wasu, que cobre toda a área de abrangência da 

FOIRN, bem como das demais Terras Indígenas vizinhas. O PGTA Wasu foi 

organizado segundo as coordenadorias e estruturado em 11 documentos distintos, 

entre eles: PGTA da Terra Indígena Alto Rio Negro; PGTA da Terra Indígena Balaio; 

PGTA da Terra Indígena Cué Cué Marabitanas; Recomendações para Gestão 

Territorial e Ambiental da Terra Indígena Rio Apapóris e Entorno, na região do rio 

Traíra; PGTA das Terras Indígenas Médio Negro I, Médio Negro II e Rio Téa; PGTA 

da CAIARNX (Coordenadoria das Organizações Indígenas do Alto Rio Negro e Xié); 

PGTA da COIDI (Coordenadoria das Organizações Indígenas do Distrito de 

Iauaretê); PGTA da DIA’WII (Coordenadoria das Organizações Indígenas do Tiquié, 

 
2 Inserimos essa data pois as oficinas de formação começaram em 2014, embora a FOIRN entenda 
que o PGTA iniciou em 2015 com as entrevistas. 



66 
 

Uaupés e Afluentes); PGTA da NADZOERI (Organização Baniwa e Koripako); 

PGTA da TI Jurubaxi-Téa; e PGTA da TI Uneiuxi (FOIRN, 2021)3. 

O relato abaixo sintetiza todo o processo, apresentando suas etapas e 

instâncias de discussão (FOIRN, 2021, p. 72–78): 

1. Curso básico de gestão territorial e ambiental nos anos de 2014/2015: 
Formação de 30 pessoas, representantes indígenas das cinco 
coordenadorias regionais da FOIRN (três de cada regional), servidores 
públicos da CR-Funai, técnicos do ICMBio e assessores do ISA. Quatro 
módulos presenciais em São Gabriel da Cachoeira, sede municipal, e três 
etapas de dispersão nas comunidades dos participantes.  
2. Oficinas inaugurais sobre PNGATI e PGTAs (2015): a parceria FOIRN 
– Funai – ISA organizou sete conferências com o objetivo de socializar, 
em uma etapa conhecida também como sensibilização, a PNGATI, seus 
objetivos, eixos e ferramentas com comunidades estratégicas. Foram 
organizadas de acordo com as cinco sub-regiões das Coordenadorias, 
além de oficinas específicas para os povos Hupd’äh e Yuhupdëh. Com 
participação de 200 pessoas em média em cada oficina. 
3. Levantamento Socioambiental FOIRN e ISA (2017 e 2018) das 
comunidades localizadas nas nove Terras Indígenas do alto e médio rio 
Negro: Atualização de um diagnóstico georreferenciado sobre perfil da 
população por comunidade. Foram levantados por meio de entrevistas 
comunitárias e com os núcleos familiares informações sobre mobilidade, 
religião e rituais, educação escolar, comunicação, lixo, energia, saúde, 
benefícios sociais e associações indígenas, bem como, aspectos 
socioeconômicos. 
4. I Encontro do Grupo de Trabalho (GT) do PGTA (maio/2017): Devolutiva 
e revisão dos resultados do Levantamento nas sete TIs e preparação do 
GT para as consultas nas comunidades. O GT PGTA é composto por parte 
dos pesquisadores indígenas que participaram do Levantamento, 
lideranças de associações, coordenadorias e diretoria da FOIRN, equipe 
local de servidores da Funai, equipe de técnicos do ISA e ICMBio. Cerca 
de 40 pessoas. 
5. Fóruns de Consulta PGTA em comunidades estratégicas: 35 consultas 
realizadas, sendo que 27 delas ocorreram na TI Alto Rio Negro. Devolutiva 
dos resultados do Levantamento Socioambiental. Representantes do GT 
PGTA conduziram as consultas sobre prioridades temáticas, acordos e 
recomendações. A dinâmica utilizada promoveu discussões por sub-
regiões e em grupos de homens, mulheres e jovens. 
6. II Encontro do Grupo de Trabalho (GT) do PGTA (novembro/2017): 10 
dias de encontro que foram organizados em dois momentos:  
1. Interno ao grupo de trabalho com a apresentação e discussão das 
propostas resultantes das consultas em rodas temáticas. 
 2. Com setores públicos, em formato de mesas temáticas de diálogo. 
7. III Encontro do Grupo de Trabalho (GT) do PGTA (julho/2018): 
Discussão da versão preliminar dos PGTAs por coordenadorias da FOIRN 
e preparação para a validação nas assembleias regionais e na Assembleia 
Geral da FOIRN. 
8. Validação dos PGTAs nas assembleias das Coordenadorias e na 
Assembleia Geral da FOIRN (segundo semestre/2018): Discussão dos 
documentos por sub-regiões e do PGTA Wasu, na Assembleia Geral da 
FOIRN. 

 
3 FOIRN. Planos de Gestão Territorial e Ambiental do Alto e Médio Rio Negro. Disponível em: 
<https://pgtas.foirn.org.br>. Acesso em: 07 dez. 2025. 



67 
 

9. Edição e revisão de textos por Terras Indígenas e regiões 
administrativas. 

Segundo o que foi relatado na pesquisa, com base nas informações obtidas 

junto à FOIRN, entre 2015 e 2018 foram realizadas oficinas inaugurais, oficinas do 

Grupo de Trabalho do PGTA, consultas nas comunidades e validações em 

assembleias regionais, Assembleia Geral e no Conselho Diretor da FOIRN. O 

Instituto Socioambiental, a Funai (Coordenação Regional do Rio Negro) e o Instituto 

Chico Mendes de Conservação da Biodiversidade (ICMBio) colaboraram e 

integraram a Comissão de Governança dos Planos de Gestão Territorial e 

Ambiental das Terras Indígenas do Alto e Médio Rio Negro. 

A elaboração dos PGTAs do Alto e Médio Rio Negro demandou intensa 

dedicação do movimento indígena local. Foram inúmeras reuniões, pesquisas, 

estudos e revisões de textos. Por meio das entrevistas realizadas no levantamento, 

a FOIRN, juntamente com pesquisadores e lideranças locais, conseguiu alcançar 

praticamente todas as moradias. Durante as oficinas, encontros e assembleias, 

muitas pessoas, incluindo mulheres, jovens e representantes de associações, 

participaram ativamente e de forma entusiasmada da construção dos planos de 

futuro. 

Segundo a FOIRN (2024), a elaboração do PGTA Wasu foi organizada por 

sub-regiões administrativas, correspondentes às coordenadorias, que constituem 

uma forma de organização político-territorial e cultural da Terra Indígena Alto Rio 

Negro. Os povos indígenas do Alto Rio Negro são representados pela FOIRN, 

sediada no município de São Gabriel da Cachoeira. Cada sub-região, apresentada 

pelas Coordenadorias de Base (Figura 9), representa também o povo e a voz das 

comunidades. 

Essas representações indígenas no rio Negro foram responsáveis pela 

articulação necessária à elaboração do PGTA nas cinco sub-regiões 

administrativas, realizando processos de consulta e promovendo a conscientização 

para que os povos compreendessem o PNGATI e o PGTA. É nesse contexto que 

esta pesquisa se concentra, diagnosticando e analisando como ocorreu a 

participação do povo Werekena na conscientização e na construção do PGTA do 

Alto Rio Negro. 



68 
 

A área de estudo desta pesquisa corresponde à área de abrangência da 

Coordenadoria das Associações Indígenas do Alto Rio Negro e Xié, conhecida 

como CAIARNX, com destaque para o povo Werekena, representado pela 

Associação das Comunidades Indígenas do Rio Xié (ACIRX). 

 
Figura 9. A voz do povo 

 
Fonte: FOIRN (2022). 

 

A Terra Indígena Alto Rio Negro foi homologada em 1998 e a Terra Indígena 

Balaio em 2009. A Terra Indígena Cué Cué Marabitanas, no período de discussão 

do PGTA do Alto Rio Negro, ainda estava em processo de demarcação e 

homologação. Um dos esforços deste plano foi justamente fortalecer esse processo 

e chamar atenção para a necessidade de homologação da Terra Indígena Cué Cué 

Marabitanas. 

A CAIARNX, posteriormente denominada CAIBARNX, foi fundada em 2004, 

resultado de um esforço significativo para qualificar e fortalecer a representação do 

movimento indígena do Rio Negro e aproximar as comunidades e associações de 

base da Federação das Organizações Indígenas do Rio Negro (FOIRN). 

A área de abrangência da CAIARNX inicia-se no movimento de subida do rio 

Negro (sentido norte), a partir da comunidade de São Joaquim Mirim, estendendo-



69 
 

se pelo entorno do centro urbano de São Gabriel da Cachoeira e alcançando a 

comunidade e distrito de Cucuí. Inclui também toda a calha do rio Xié e o território 

da Terra Indígena Balaio. Dessa forma, a CAIARNX abrange as Terras Indígenas 

Alto Rio Negro, Balaio e Cué Cué Marabitanas (Figura 10). 

Figura 10. Área de influência da CAIARNX 

 
Fonte: PGTA; CAIARNX (2020). 



70 
 

A construção dos PGTAs da CAIARNX, conforme registrado no documento, 

é fruto de uma ação coletiva na qual comunidades, lideranças, instituições e demais 

participantes desempenham papel central. Para registrar adequadamente essa 

participação, é importante destacar o empenho das lideranças da CAIARNX e de 

diversas associações, entre elas: Associação Indígena do Balaio (AINBAL); 

Associação das Mulheres Indígenas do Balaio (AMIBAL); Associação das 

Comunidades Indígenas Baré do Alto Rio Negro (ACIBARN); Associação das 

Comunidades Indígenas do Rio Xié (ACIRX); Associação das Comunidades 

Indígenas do Alto Rio Negro (ACIARN); Associação Indígena de Desenvolvimento 

de Cucuí (AIDCC); Organização das Comunidades Indígenas do Alto Rio Negro 

(OCIARN); Associação das Comunidades Indígenas Putira Kapuamu (ACIPK); 

Associação das Mulheres Indígenas do Alto Rio Negro (AMIARN); Organização 

Indígena Nova Vida (OINV), além dos Departamentos de Mulheres Indígenas e da 

Juventude Indígena da FOIRN. 

O esforço tripartite entre a FOIRN, a Coordenação Regional do Rio Negro 

da Fundação Nacional do Índio (CR RNG-Funai) e o Instituto Socioambiental (ISA) 

foi igualmente fundamental para a preparação, execução e continuidade de todas 

as etapas do processo (FOIRN, 2024). 

A construção do PGTA teve a missão de trazer os anseios e desejos das 
comunidades para as políticas públicas, onde os próprios povos disseram, 
o que e como deve ser feito projeto de vida no futuro em que não haja 
divisão entre as comunidades e sim acordos e bem viver (FUNAI, 2024, 
s/p). 

 

O povo Werekena, muitas vezes, fica isolado das discussões e não participa 

diretamente do movimento indígena, sobretudo dos debates sobre o PGTA. Apenas 

algumas lideranças foram convidadas para participar de encontros e assembleias 

e, mesmo quando retornavam à comunidade, muitas vezes não discutiam nem 

repassavam as informações aos demais comunitários. 

Como mencionado anteriormente, as coordenadorias e associações são 

apenas formas de representação do povo. Dessa forma, o PGTA foi construído de 

maneira participativa, mas não participante, ou seja, de forma indireta, envolvendo 

apenas algumas lideranças das comunidades ou pessoas selecionadas pela 

FOIRN como bolsistas do PGTA. 



71 
 

O Senhor Gerônimo Cândido (Werekena, cacique, morador do sítio Kuwati-

Cachoeira, rio Xié), em 07 de junho de 2024, relatou: “A maioria dos encontros e 

assembleias foi realizada nas comunidades do rio Negro, ficando difícil o nosso 

deslocamento para essa região distante, pois moramos na cabeceira do rio Xié. 

Assim, sempre ficamos sem participar e muitas vezes nem sequer éramos 

comunicados”. 

A elaboração deste PGTA iniciou-se com a oficina inaugural que 
aconteceu em outubro de 2015 na comunidade de Juruti. Para esta oficina 
foram mobilizadas cerca de 45 comunidades da região do Alto Rio Negro, 
do Rio Xié e do Balaio. Participaram aproximadamente 200 pessoas. Na 
ocasião, os participantes decidiram se organizar em grupos por área de 
abrangência das associações locais. E, desta forma, via grupos de 
associações, organizarmos nossos encontros dos PGTAs, para revisão de 
informações e elaboração de propostas. Estes grupos foram sempre 
seguidos por apresentações e debates com todos os participantes. Na 
oficina inaugural, além de aprofundar a discussão e o entendimento do 
que são e para que servem os Planos de Gestão Territorial e Ambiental – 
PGTAs, os participantes traçaram um panorama inicial de suas 
comunidades e registraram problemas e potenciais que compõem este 
plano. Ou seja, as ações a serem realizadas internamente, entre 
comunidades nas TIs, e externamente, com instituições governamentais e 
da sociedade civil (PGTA CAIARNX, 2020 p.17). 

As primeiras entrevistas que deram início ao processo de construção do 

PGTA Wasu ocorreram em sete Terras Indígenas: Alto Rio Negro, Rio Apapóris, 

Balaio, Cué Cué-Marabitanas, Médio Rio Negro I, Médio Rio Negro II e Rio Téa, no 

período de agosto de 2016 a março de 2017. Posteriormente, em 2018, a FOIRN e 

o ISA complementaram o levantamento realizando entrevistas em mais duas Terras 

Indígenas de sua área de abrangência: Jurubaxi-Téa e Uneiuxi (Figura 11). 

  



72 
 

Figura 11. Elaboração Participativa dos Planos de Gestão: locais de Oficinas e Assembleia 
2016 – 2017 

 
Fonte: PGTA; FOIRN (2022). 

 

Para compreender melhor por que afirmo que a elaboração do PGTA foi 

participativa e não participante, apresento a discussão de Faria (2007; 2018; 2021) 

sobre a diferença entre metodologias participantes e metodologias participativas. 

As metodologias participantes, são práticas metodológicas não 
extrativistas, fundamentadas numa visão decolonial e 
democrática/comunitária em uma construção conjunta e contínua que 
reúne vários sujeitos sociais envolvidos diretamente nos projetos ou 
atividades que se querem realizar. Significa construir junto, permitindo a 
formação e a qualificação dos “atores” considerados como sujeitos, 
protagonistas do processo histórico. Estas têm como pressupostos o 
envolvimento dos povos/comunidades como sujeitos, visando legitimá-los, 
dando-lhes visibilidade, e maximizar o impacto social tanto do resultado 
da pesquisa quanto dos processos pedagógicos e da partilha dos 
conhecimentos ao longo do processo promovidos pela leitura crítica de 
suas sociedades. Enquanto a metodologia e o planejamento participativo 
são definidos e planejados pelos “outros”, de forma exógena e alienígena, 
de fora para dentro. Esse tipo de atuação pode ser promovido, portanto, 
por governos, pesquisadores e organizações não-governamentais para 
legitimar seus projetos e planos pré-elaborados, usando o discurso da 
participação, quando a sociedade figura como objeto de convencimento e 
“manipulação”, sendo necessária apenas em uma das fases do processo. 
Nesse sentido, o Estado, quando se trata de elaborar políticas e executar 
projetos, capturou o termo participativo como princípio das ações 
governamentais usados em diversos Ministérios, no caso do Brasil. As 
metodologias participantes, ao contrário, nascem da organização das 
bases populares, que apresentam suas propostas e projetos ao governo 



73 
 

e organizações, atuando como sujeitos do processo, desde a discussão à 
sua finalização, proporcionando-lhes o empoderamento sobre o destino 
de suas vidas e de seu futuro de forma democrática e comunitária. Desse 
modo, propomos o termo participante para contrapor a visão colonialista 
que o termo participativo assimilou (Faria, Castro e Osoegawa, 2021, s/p). 

Na oficina inaugural foram discutidas as propostas de elaboração do PGTA 

da CAIARNX com os participantes presentes. Os membros da gestão 2017–2020 

da CAIARNX que participaram da oficina foram: Pascoal Gonçalves Filho (Baré), 

coordenador; Tiago Fernandes Sampaio (Tukano), vice-coordenador; Antônio 

Cândido Baltazar (Werekena), secretário; e Ronaldo Ambrósio Melgueiro (Baré), 

tesoureiro. No grupo de membros da CAIARNX, apenas Antônio Cândido Baltazar 

representou o povo Werekena do rio Xié, e a maioria das lideranças Werekena 

dessa região não esteve presente. 

Durante a oficina inaugural, foram escolhidas e indicadas as pessoas que 

atuariam como pesquisadores, preparados para realizar o trabalho de consultas do 

PGTA junto aos povos nas comunidades indígenas de suas respectivas sub-regiões 

administrativas. Esses pesquisadores passaram a desempenhar o papel de 

articuladores e orientadores no processo de discussão e elaboração do PGTA, além 

de atuar na conscientização das comunidades sobre o significado da PNGATI e do 

próprio PGTA. 

A proposta do PGTA incluía pesquisar a vivência do povo nas comunidades, 

bem como os conhecimentos culturais que ainda são praticados, desde os mais 

antigos até os atuais. A elaboração do PGTA da CAIARNX buscava garantir a 

participação da maioria de seus membros no processo de construção, o que não 

ocorreu, pois apenas alguns Werekena participaram da etapa inicial. 

O passo seguinte foi o treinamento dos pesquisadores indígenas que 
contou com participantes das cinco regionais da FOIRN em um grupo de 
trabalho que ficou conhecido como GT-PGTA. Da região da CAIARNX 
participaram lideranças, entre as quais mulheres e jovens indígenas das 
nossas associações, coordenadoria regional e diretoria da FOIRN. Após o 
treinamento houve o amplo esforço de passar por todas as comunidades 
e sítios da região para o levantamento socioambiental. A região da 
CAIARNX contou com a participação de Alberto Camico, Antônio Baltazar, 
Nilson Farias e Pascoal Gonçalves, todos moradores da região (PGTA 
CAIRNX, 2020, s/p). 

Na calha do rio Xié, durante o processo de elaboração do PGTA da 

CAIARNX, foi realizada apenas uma consulta, na comunidade de Campinas, no 



74 
 

ano de 2017. Nas demais comunidades, segundo relato do senhor Antônio Baltazar, 

pesquisador Werekena do PGTA, não foi possível realizar as visitas, pois faltou 

apoio da FOIRN e do ISA. Durante a formação dos pesquisadores, havia sido 

informado que haveria logística e recursos para a realização das pesquisas nas 

comunidades indígenas do rio Xié. No entanto, segundo ele, no final de 2017, 

conseguiu viajar até a comunidade de Anamuim, mas apenas realizou um trabalho 

parcial, devido à ausência de apoio logístico necessário para a articulação do PGTA 

nessa região, que é distante da sede do município. 

Segundo o ISA (2020), para a realização das entrevistas destinadas ao 

levantamento do diagnóstico, a equipe articulava previamente com as lideranças, 

especialmente capitães das comunidades, para que convocassem os moradores 

com antecedência, o que garantiria maior participação nas entrevistas. No caso das 

comunidades Werekena, isso não ocorreu, resultando em uma participação parcial. 

A maioria dos moradores não sabia o que era o PGTA, tampouco compreendia suas 

finalidades e o impacto das entrevistas no projeto de vida do povo. 

O levantamento referente à elaboração do PGTA da CAIARNX, incluindo a 

investigação sobre a participação do povo Werekena, teve início com o treinamento 

de 44 pesquisadores de diferentes povos (Quadro 3). Entre eles, apenas um 

pesquisador era Werekena do rio Xié, conforme consta na lista de pesquisadores 

(PGTA FOIRN, 2020, p. 86). 

Quadro 3. Pesquisadores do OGTA CAIARNX 

Pesquisador(a) Coordenadoria 

Adelina de Assis Sampaio CAIARNX 

Adilma Lima Sodré COIDI 

Alberto Evangelista Camico CAIARNX 

Alcimar Sander Rezende Entorno de SGC 

Antonio Candido Baltazar CAIARNX (Werekena — único do Rio 
Xié) 

Antonio Ramos COIDI 

Armindo da Silva Franciso NADZOERI 

Cleocimara Reis Gomes CAIMBRN 

Edmar Figueiredo Sanches COIDI 

Estevão Monteiro Pedrosa DIA’WII 

Eucimar dos Santos Aires CAIMBRN 

Everaldo Bruno Garcia CAIMBRN 

Gabriel Ribeiro dos Santos CAIARNX 

Germano J. B. Campos DIA’WII 

Horipio Emilio Pacheco NADZOERI 



75 
 

Ismael Pimentel dos Santos DIA’WII 

Jaciel José Prado Freitas COIDI 

Jarbas Goes Dias DIA’WII 

João Claudio NADZOERI 

João Florentino da Silva NADZOERI 

Jonilson Lelis Gonçalves COIDI 

José Sidney V. Meireles DIA’WII 

Larissa Duarte DIA’WII 

Lenilza Marques Ramos DIA’WII 

Lucas Alves Bastos DIA’WII 

Lucas R. da Silva CAIMBRN 

Luis Gilberto Rodrigues COIDI 

Madalena Costa Horácio CAIMBRN 

Marcelo Fernandes Piloto NADZOERI 

Mateus Gomes Macedo DIA’WII 

Mauricio Garcia Sanches NADZOERI 

Mauro Pedrosa Entorno de SGC 

Nilson Melgueiro Farias CAIARNX 

Nivaldo Castilho COIDI 

Orlando Andrade Fontes NADZOERI 

Pascoal Gonçalves Filho CAIARNX 

Plinio Guilherme Marcos NADZOERI 

Rogelino da Cruz Alves 
Azevedo 

DIA’WII 

Rosivaldo Lima Miranda DIA’WII 

Roberval Sambrano Pedrosa DIA’WII 

Silvério da Silva de Lima NADZOERI 

Vamberto Plácido Rodrigues CAIMBRN 

Walter Lopes da Silva NADZOERI 

Wilson Julio Quincas NADZOERI 

Yolanda Apolinário Venceslau NADZOERI 

Organização: O autor (2025). 
 

Para a realização da pesquisa de campo destinada à elaboração do PGTA, 

foram aplicadas perguntas norteadoras conduzidas de forma coletiva nas 

comunidades, por meio de entrevistas com os moradores. Essas questões 

buscaram identificar a situação real das famílias e diagnosticar aspectos 

fundamentais da vida comunitária, como segurança alimentar, acesso e qualidade 

dos serviços públicos, além das condições de saúde e educação. 

O levantamento ocorreu entre 2016 e 2017. Ao total foram 44 
pesquisadores indígenas que utilizaram quatro diferentes formulários. Um 
para as entrevistas coletivas/comunitárias; um para entrevistas 
domiciliares feitas por família; um censitário; e um fotográfico. Para 
otimizar a coleta e sistematização dos dados um aplicativo digital (Open 
Data Kit – ODK) e tablets foram usados pelos pesquisadores em campo. 
Os dados atualizam informações georreferenciadas, com localização 
exata e trazem a avaliação da população sobre temas chave, como 
segurança alimentar e atendimento de serviços públicos, em especial, de 



76 
 

saúde e educação. Os formulários foram então transferidos e revisados 
em uma base de dados comum às TIs do médio e alto Rio Negro (ISA, 
2020, s/p). 

Perguntas da entrevista com as comunidades: 

1. Quantas famílias e pessoas estão morando na comunidade? 
2. Quantas famílias se mudaram da comunidade desde 2010, para onde foram? 
Quais os principais motivos da saída das famílias da comunidade para a cidade (os 
centros urbanos)? 
3. Quantas famílias se mudaram para a comunidade desde 2010? 
4. Religião dos moradores da comunidade. Indicar número de famílias por religião. 
5. Mora na comunidade algum (grande) benzedor (ou outro especialista ritual)? 
Quantos? 
6. A comunidade pratica rituais, festas que são parte das tradições 
locais/indígenas? Quais? 
7. Existe escola funcionando na comunidade? 
8. Quais séries estão funcionando e com quantos estudantes por série? 
9. Como é a estrutura física da Escola? 
a) Sede própria construída pelo governo 
b) Sede construída pela comunidade 
10. Existe Plano Político Pedagógico da Escola? 
11. A escola já adquiriu produtos locais para merenda escolar (merenda 
regionalizada)? Em que ano (período)? 
12. Existem pessoas da comunidade cursando formação superior? Quantos? Em 
quais instituições e cursos. 
13. Há alguém da comunidade com formação superior? Quantos? Formados em 
quais instituições e 
cursos? Está empregado, se sim qual local e empregador? 
14. Existe radiofonia regulada na frequência da FOIRN? E existe orelhão 
comunitário? 
15. Há problemas na comunidade devido ao acúmulo de lixo? O que é feito com o 
lixo produzido na comunidade? 
16. Tem motor de luz comunitário? Qual a potência em Kva? Como a comunidade 
se organiza para comprar o diesel? 
17. Existem quantos geradores de uso familiar? 
18. Existem outras fontes de energia (solar, fornecimento domiciliar de energia 
elétrica etc.)? 
19. Como é o abastecimento de água potável? 
20. Como avaliam o atendimento de saúde na comunidade? 
21. Frequência de atuação dos profissionais da saúde: quantas vezes o auxiliar de 
enfermagem, enfermeiro, médico e dentista atenderam na comunidade nos últimos 
doze meses? 
22. Ocorrência de casos graves de saúde na comunidade nos últimos dois anos. 
Quanto (a)s: mordida de cobra; acidentes (quedas, afogamentos, por exemplo), 
malária, microfilária e doenças da mulher (câncer de mama e de útero, por 
exemplo). 
23. Nos últimos dois anos, ocorreram casos de homicídio na comunidade? 
Quantos? 



77 
 

24. Nos últimos dois anos, ocorreram casos de suicídio na comunidade? Quantos? 
Qual gênero, etnia e idade? 
25. Número de pessoas da comunidade que têm vínculo de trabalho e recebem 
salário 
26. Aposentadoria. Número de mulheres que recebem aposentadoria 
Número de homens que recebem aposentadoria 
27. Número de mulheres que receberam salário maternidade nos últimos doze 
meses 
28. Número de famílias que recebem o Bolsa Família. 
29. A comunidade participa de alguma associação ligada à FOIRN? Quais? 
30. Qual é a principal dificuldade para a associação funcionar? 
31. Iniciativas que a comunidade participou nos últimos 2 anos e avaliação: quem 
foram parceiros, como avaliam (bom, regular ou ruim) e se teve continuidade ou 
não. 
32. Bebida alcoólica é um problema na comunidade? Há regras ou restrições da 
comunidade para o Comércio de bebida alcoólica? 
 

Perguntas da entrevista com as famílias: 
1. Nome do entrevistado (a). 
2. Número de moradores da casa. 
3. Quais as espécies/variedades que mais pesca no verão? E no inverno? 
4. A pesca é suficiente para o sustento da sua família? 
5. Com que frequência você vai pescar? 
6. Como estão os peixes, comparando com cinco anos atrás: 
Diminuíram de tamanho? Se sim, quais espécies? Diminuíram de quantidade? Se 
sim, quais espécies? Estão mais ariscos? Se sim, quais espécies?  
7. A família tem vendido peixe? Com que frequência? Onde costuma vender? Qual 
o preço por quilo de peixe? 
8. O que caçou no último mês? 
9. Você tem cachorro que caça? 
10. Algum tipo de caça deixou de existir na área da comunidade nos últimos anos? 
Se sim, quais 
Espécies? 
11. Quantidade de roças em mata primária (velha), em capoeira alta e baixa e 
tempo gasto para 
Chegar nelas? 
12. A família tem vendido produtos da roça? Para quem? Por quanto? 
13. A família tem vendido algum produto de extrativismo? Para quem? Por quanto? 
14. Em sua última viagem à cidade o que trouxe de rancho e outras mercadorias? 
15. A família recebeu nos últimos 3 anos o seguro-defeso? 
16. Como você avalia a alimentação da sua família (boa, razoável ou ruim)? Se a 
resposta anterior for 
ruim, quais as principais causas? 
17. Sua família passou mais de 4 meses na cidade nos últimos 12 meses (período 
de um ano)? 
18. Tem uma casa na cidade ou vila? Onde? 
19. Como faz para receber o dinheiro do Bolsa Família? 
20. Principais mudanças na vida após a chegada do Programa Bolsa Família? 



78 
 

 
Censo populacional: 
 

Junto ao Agente de Saúde, o pesquisador(a) registrou, para cada morador 

vivo da comunidade, informações básicas como data de nascimento, gênero 

(mulher ou homem) e etnia. No entanto, ao analisar o conjunto de perguntas 

aplicadas no levantamento do PGTA no Alto Rio Negro — especialmente entre os 

Werekena do Rio Xié — percebe-se que a maioria delas está orientada para 

identificar problemas atuais a partir de uma lógica estritamente capitalista. Trata-se 

de um questionário voltado à noção de “Viver Bem” associada ao acúmulo de bens 

materiais, produtos industrializados e estabilidade financeira, como se o bem-estar 

pudesse ser reduzido ao acesso a itens de consumo. 

Essa perspectiva, embora registre aspectos importantes da vida cotidiana, 

limita-se a uma visão comercial de necessidades. As perguntas deveriam, 

sobretudo, buscar compreender e diagnosticar as epistemes ancestrais: as formas 

tradicionais de uso e manejo do território, as práticas coletivas de reprodução da 

vida, a memória dos antepassados e a relação espiritual, cultural e ambiental que 

estrutura o modo de ser Werekena. Somente articulando passado e presente seria 

possível construir um verdadeiro projeto de vida do povo, orientado para o Bem 

Viver coletivo e para o fortalecimento das práticas que resistem ao avanço do 

sistema capitalista que tem, historicamente, pressionado e transformado a vida nas 

comunidades. 

Portanto, a construção da gestão territorial Werekena deve ser alicerçada no 

conhecimento ancestral, em um processo contínuo de estudo, pesquisa e 

afirmação cultural, capaz de formar um povo com visão coletiva, ecológica e 

politicamente fortalecida diante das ofensivas externas. 

2.4. Resultados do Diagnóstico e Propostas do PGTA da CAIARNX 

De acordo com o PGTA CAIARNX (2020), foram contabilizadas 1.038 

famílias e 4.810 pessoas na região da CAIARNX, resultado da aplicação do 

formulário comunitário em 94 locais, abrangendo 69 comunidades e 25 sítios 

visitados nas entrevistas com os moradores. Os resultados do diagnóstico incluíram 

levantamentos sobre migração e mobilidade, religião, rituais e benzedores, escola 



79 
 

formal, comunicação, energia, água potável, manejo do lixo, saúde, benefícios 

sociais e renda, governança e movimento indígena. 

a) Migração e mobilidade: 

O levantamento investigou as razões que motivam a migração, tanto a saída 

da comunidade para a cidade quanto o retorno da cidade para a comunidade. A 

pesquisa do PGTA CAIARNX apontou que, nos dois anos anteriores ao 

levantamento, 114 famílias mudaram para as comunidades. Esse dado indica um 

movimento proveniente da própria região e sugere que a migração não ocorre 

exclusivamente em direção aos centros urbanos. No mesmo período, foram 

contabilizadas 146 famílias que se mudaram das comunidades. A maior parte 

dessas famílias deslocou-se para o centro urbano de São Gabriel da Cachoeira. 

As quatro principais razões destacadas para a migração foram: educação 

escolar, responsável por 19 casos; morar com outros parentes, com 14 casos; 

acesso a benefícios sociais, com 9 casos; e oportunidades de geração de renda, 

com 8 casos. A seguir, aparece o motivo relacionado a conflitos comunitários, 

identificado como o sétimo motivo de migração. Em oitavo lugar, registraram-se 3 

casos associados a questões de saúde. 

b) Religião, rituais e benzedores: 

O levantamento realizado durante a elaboração do PGTA CAIARNX apontou 

que 541 famílias se identificam como católicas e 454 como evangélicas. Observa-

se que essas religiões, embora originárias de contextos não indígenas, são 

apropriadas pelas comunidades, que muitas vezes experimentam impactos em 

seus conhecimentos tradicionais, como nas práticas de realização de festas de 

santo ou ceias evangélicas. A convivência com os conhecimentos dos antigos, com 

os benzedores e com a realização de rituais foi discutida na conferência inaugural 

do PGTA em 2015, em Juruti, e nos grupos de trabalho em 2017, quando se 

reafirmou que a evangelização não deve interferir na cultura e nos conhecimentos 

indígenas. Essa discussão buscou garantir que não haja perda de saberes locais e 

ancestrais, uma vez que os conhecimentos indígenas devem ser respeitados e 

incentivados para a vivência no presente e nas futuras gerações. 



80 
 

O levantamento registrou que 38 comunidades possuem benzedores e que 

existem, no total, 68 pessoas na região da CAIARNX detentoras desses 

conhecimentos e práticas. É importante ressaltar que há diferentes categorias de 

benzedores e conhecedores de saberes indígenas. 

O diagnóstico indicou também que a maior parte das comunidades e sítios 

entrevistados realiza festas e rituais. Entre elas estão festas e danças indígenas 

como dabukuri, mawaku, kariamã, karisu, yapurutu, jabuti, saúba, wakará, 

ambaúba, acará, araripirá e veado, além de celebrações mais recentes, como 

festas juninas, conferências, santas ceias evangélicas, festas de santo, jogos 

esportivos indígenas e comemorações de feriados nacionais. As práticas indígenas, 

locais e ancestrais fortalecem a memória da cultura viva. 

c) Escola formal: 

A educação formal corresponde à educação escolar implantada nas 

comunidades indígenas que funciona sob responsabilidade da Secretaria Municipal 

de Educação e Educação Escolar Indígena, SEMEDI, e da Secretaria de Estado de 

Educação e Qualidade de Ensino, SEDUC. O levantamento apontou a existência 

de 64 escolas em funcionamento nas comunidades, o que significa que quase todas 

as 69 comunidades visitadas possuem escolas próprias. Entretanto, o espaço para 

a realização das atividades escolares é, muitas vezes, garantido pela própria 

comunidade, como registrado em 33 localidades. Entre as escolas construídas pelo 

governo, foram contabilizadas 30 unidades. Em ambos os casos, a falta de 

infraestrutura adequada é um problema recorrente. Conforme afirmou o GT da 

CAIARNX, a oferta de ensino escolar nas comunidades é expressiva em termos 

quantitativos, mas enfrenta dificuldades relacionadas à estrutura física e ao 

transporte. 

Os Projetos Políticos Pedagógicos Indígenas, PPPIs, ferramenta central da 

escola para estabelecer suas diretrizes e metodologias, estavam concluídos em 

apenas 7 escolas. Em 40 delas, o PPPI encontrava-se em elaboração e, em 22, o 

processo sequer havia sido iniciado. Conforme descrito na introdução do 

documento, apenas 9 comunidades oferecem ensino médio, o que demonstra que 

a maioria das escolas é de nível fundamental. 



81 
 

A pesquisa também registrou a oferta limitada de Educação de Jovens e 

Adultos, EJA. São 13 comunidades que contam com essa modalidade, segundo o 

levantamento. Mesmo restrita, a EJA atende 174 estudantes, sendo 150 em suas 

próprias comunidades e 24 fora delas. 

No que diz respeito à segurança alimentar e à merenda regionalizada, o 

levantamento apontou que 35 escolas da região chegaram a participar de 

programas de compra e utilização de merenda regionalizada. Entretanto, a 

experiência não teve continuidade. As comunidades que relataram participação o 

fizeram por, no máximo, três anos, entre 2002 e 2014. Na avaliação do GT 

CAIARNX, a merenda regionalizada é importante e deve ser retomada, com as 

devidas adaptações à realidade local. 

Quanto à formação de professores, na época do levantamento registrou-se 

que 61 pessoas estavam cursando o ensino superior, distribuídas em 28 

comunidades da CAIARNX. Os cursos mencionados incluem licenciatura indígena 

políticas educacionais e desenvolvimento sustentável, ciências naturais, ciências 

biológicas, engenharia, licenciatura em física, licenciatura em pedagogia, 

bioquímica, nutrição, informática e educação física. Registrou-se também que 68 

pessoas de 29 comunidades já haviam concluído o ensino superior, em cursos 

como matemática, pedagogia, ciências sociais, artes plásticas, biologia, filosofia, 

física, educação física, letras, história, geografia e licenciatura indígena. A maioria 

atua em instituições de ensino da região, como escolas e secretarias de educação. 

Apenas duas comunidades informaram que as pessoas formadas não estão 

empregadas. No entanto, nas oficinas do GT para elaboração dos PGTAs, foi 

ressaltado que, apesar do aumento no número de pessoas com formação superior, 

ainda existem muitos desafios para a educação. 

d) Comunicação, energia e água potável: 

Em relação aos meios de comunicação nas comunidades indígenas da 

CAIARNX, os principais recursos são a rádio fonia e o telefone público conhecido 

como orelhão. Sobre a rádio fonia, o levantamento indicou a existência de 27 

estações funcionando e 7 quebradas. As demais comunidades e sítios não 

possuem esse meio de comunicação, que em grande parte das localidades é a 

única forma de contato com outras comunidades e com instituições responsáveis 



82 
 

por saúde e educação. Quanto aos orelhões, das 15 comunidades que possuem o 

aparelho, em 8 ele está quebrado, o que significa que apenas 7 comunidades 

afirmaram ter um orelhão funcionando. Atualmente, algumas comunidades 

receberam a instalação do serviço de internet via Starlink fornecido pela FOIRN, 

mas o funcionamento não teve continuidade por falta de pagamento dos pacotes 

contratados. 

No que se refere à energia, 16 comunidades afirmaram ter geradores a 

diesel de uso comum em funcionamento, com potência variando entre 2 e 60 KVA. 

Há ainda 10 comunidades que possuem motores de uso comum, mas que estão 

quebrados. Na maior parte dos casos, 19 comunidades realizam uma contribuição 

coletiva para pagar pelo diesel. Foram registrados 240 geradores de uso familiar, 

sendo o meio mais comum para garantir energia. O GT PGTA da CAIARNX destaca 

que esse número de geradores é crescente. 

Na região, 17 comunidades registraram outras fontes de energia, como 

placas solares com baterias e inversores, ou a distribuição pela Companhia 

Energética do Amazonas, CEAM, como nos casos de Balaio e Cucuí. Apesar da 

existência de uma linha de transmissão, a falta de manutenção obriga as 

comunidades da Terra Indígena Balaio a utilizarem geradores. 

Sobre água potável, a maior parte das comunidades e sítios, 60 no total, 

afirmaram coletar e consumir água da chuva. Em seguida, aparecem 24 

comunidades que consomem água do rio. Há 3 comunidades com poço comum, 2 

com poço artesiano e outras 2 que afirmaram consumir água de fonte. 

e) Manejo do lixo: 

O levantamento sobre o manejo do lixo nas comunidades indígenas da 

região da CAIARNX mostrou que, para 25 comunidades e sítios, o acúmulo de 

resíduos é percebido como um problema. As entrevistas abordaram os tipos de lixo 

e seus destinos. 

Para pilhas e baterias, 1 comunidade afirmou possuir coleta seletiva, 24 

comunidades as depositam em buracos ou lixeiras, e 25 afirmaram enterrá-las. Três 

comunidades declararam queimar esse tipo de lixo, 1 comunidade afirmou 

reaproveitá-lo e 6 descartam as pilhas e baterias no rio. A maioria das respostas, 



83 
 

38 comunidades, indicou não possuir destino organizado para esses resíduos, que 

possuem alto potencial tóxico. 

Quanto aos plásticos, somente 2 comunidades têm coleta seletiva, 5 

depositam os resíduos em buracos ou lixeiras e 3 enterram. Oitenta e quatro 

comunidades e sítios queimam os plásticos, prática predominante na região. Cinco 

comunidades afirmaram reaproveitá-los, 1 declarou descartá-los no rio e 5 não 

possuem destino organizado. 

Sobre as latarias, 27 comunidades afirmaram não possuir destino 

organizado, 26 as depositam em buracos ou lixeiras, 23 enterram, 20 queimam, 6 

descartam no rio e 2 comunidades organizam algum tipo de coleta. Não há registro 

de reaproveitamento de latarias. 

Quanto ao lixo de papel, 1 comunidade enterra, 4 depositam em buracos ou 

lixeiras, 1 reaproveita e 1 afirma não possuir destino organizado. A grande maioria, 

91 comunidades e sítios, queima o papel utilizado. 

O GT da CAIARNX apontou a necessidade de investigar de forma mais 

detalhada os locais e práticas de descarte, registrando-os em fotos e incentivando 

o debate sobre o destino final dos resíduos nas comunidades. 

f) Saúde: 

No que diz respeito ao atendimento de saúde, o levantamento do PGTA 

registrou que 48 comunidades consideram o atendimento regular, 16 afirmam que 

o atendimento é ruim e apenas 5 o avaliaram como bom. A frequência de 

atendimento foi registrada, na maior parte dos casos, como anual ou semestral. 

Em 37 comunidades e sítios houve atendimento médico uma vez nos últimos 

doze meses anteriores ao levantamento, enquanto 16 receberam visitas 

semestrais. Em 7 comunidades não houve visita médica durante esse período. 

Vinte e cinco comunidades receberam uma visita de enfermeiros no último ano e 

22 tiveram duas visitas de enfermagem nos últimos doze meses. 

O levantamento registrou, nos dois anos anteriores às entrevistas, 51 casos 

de mordida de cobra, 115 casos de microfilária e 17 casos de doenças da mulher, 

como câncer de mama e de útero. Chama atenção o número elevado de casos de 

malária, 953 no total, embora esse número provavelmente seja maior, pois algumas 



84 
 

comunidades com alta incidência não souberam informar a quantidade exata de 

casos. 

Quanto aos agentes indígenas de saúde, AIS, a região da CAIARNX conta 

com 44 agentes que vivem em suas próprias comunidades. Essa iniciativa de 

formação é uma reivindicação histórica do movimento indígena e se articula com a 

luta pelos direitos indígenas. Nas Terras Indígenas do Rio Negro, esses agentes 

foram formados em uma ação conjunta da FOIRN com a Fiocruz, que buscou e 

continua buscando apoio das instituições responsáveis pela saúde indígena, DSEI-

ARN e SESAI, além de realizar parcerias com as secretarias estadual e municipal 

de educação para estabelecer uma formação de base. 

Na região da CAIARNX, o levantamento registrou 6 casos de suicídio no 

período dos dois anos anteriores. Homicídios são raros na região, de acordo com 

o GT da CAIARNX. Foram apurados 21 casos de acidentes, como quedas e 

afogamentos. 

Sobre o consumo de bebida alcoólica, 20 comunidades o percebem como 

um problema. Destas, 10 afirmaram que existem regras ou restrições relacionadas 

ao consumo e 10 declararam que, embora reconheçam o problema, não há regras 

estabelecidas, sendo necessária uma discussão coletiva para enfrentá-lo. 

g) Benefícios sociais e renda: 

O conceito crescente no cotidiano das comunidades envolve o uso do 

dinheiro, a comercialização, o acesso ao emprego, a aposentadoria e a obtenção 

de benefícios sociais oferecidos por programas governamentais. O levantamento 

do GT do PGTA contabilizou 263 pessoas atualmente assalariadas na região. Em 

relação à aposentadoria, 218 homens e 261 mulheres a recebem. Quanto ao 

salário-maternidade, 150 mulheres foram beneficiadas nos últimos doze meses. O 

programa Bolsa Família é acessado por 618 famílias, o que corresponde a 

aproximadamente 60 por cento do total das famílias da região. 

h) Governança e movimento indígena: 

No que se refere à governança e ao movimento indígena, o levantamento 

identificou as associações indígenas existentes na área da CAIARNX. Das 

comunidades e sítios entrevistados, 62 afirmaram participar de uma das dez 



85 
 

associações atuantes na região. Entre essas, 14 participaram de alguma iniciativa 

nos últimos dois anos, totalizando 22 iniciativas registradas, uma vez que algumas 

comunidades participaram de mais de uma ação. As iniciativas mencionadas 

envolvem atividades produtivas, especialmente relacionadas à roça, ao artesanato, 

à piscicultura, à avicultura e ao extrativismo, com destaque para a piaçava. Incluem 

também ações de valorização dos conhecimentos indígenas, como oficinas de 

medicina tradicional, revitalização e registro das línguas indígenas, fortalecimento 

das escolas indígenas, manejo ambiental e, mais recentemente, discussões sobre 

a estruturação de atividades de turismo, sobretudo no entorno de São Gabriel da 

Cachoeira. 

O levantamento também apresentou as principais dificuldades enfrentadas 

pelas associações. As mais citadas foram dívidas acumuladas, com 21 casos, e a 

falta de disponibilidade da diretoria, também com 21 registros. A falta de recursos 

foi mencionada em 10 casos, a dificuldade de gestão financeira em 5, e a 

dificuldade de entendimento ou conflitos entre comunidades representadas 

apareceu em 5 situações. A ausência de sede própria e a falta de infraestrutura de 

comunicação foram apontadas em 1 caso. 

Em relação às entrevistas com as famílias residentes na região da 

CAIARNX, das 3.638 famílias entrevistadas, apenas 716 pertencem diretamente à 

sub-região da CAIARNX, não havendo precisão quanto ao número exato de 

famílias Werekena. As perguntas direcionadas às famílias trataram de atividades 

de produção e segurança alimentar, incluindo pesca, caça, roça, extrativismo, 

venda de produtos, consumo de itens industrializados, permanência no centro 

urbano e impactos do programa Bolsa Família. 

O registro indica que a grande maioria das famílias, 660, respondeu que 
pesca, o que significa que mais de 90% praticam a atividade. No entanto 
quando consideramos a questão que indagou sobre se a pesca é 
suficiente para o sustento da família, foram 437 famílias que responderam 
afirmativamente. O GT da CAIARNX aponta que há regiões onde o 
pescado é de acesso mais difícil, ou seja, a distribuição dos que julgam 
como suficiente é desigual. [...] indica também que muitas vezes a 
pergunta sobre se a pesca é suficiente pode significar e implicar diferentes 
questões. Desde uma qualificação do entrevistado como bom pescador e 
provedor da família, o que pode levar as pessoas a responderem sim, até 
a consideração de suficiente como fartura ou que nunca falta, o que não 
corresponde com a realidade.  Ainda sobre pescaria e pescado, 558 
famílias afirmaram que nos últimos cinco anos os peixes diminuíram de 
tamanho. Outro fator levantado foi que 406 famílias não vendem a pesca 



86 
 

enquanto 251 vendem pescado. No entanto, na maior parte das respostas 
(195) a venda é classificada como ocorrendo de vez em quando e são 
poucos os registros de venda frequente (7 respostas). É consenso na 
região que os peixes estão diminuindo em tamanho, além do 
levantamento registrar que 598 famílias, 83% das entrevistadas na região, 
têm essa percepção, o grupo de trabalho e as conferências inaugurais 
confirmam essa percepção. Sobre o peixe estar mais arisco, 606 famílias 
responderam que sim. Sobre a caça, 442 famílias afirmaram que a 
praticam e 274 não caçam. Paca, queixada e cotia, respectivamente, 
foram mais citados como animais mais comuns de serem caçados. Os três 
animais que as famílias entrevistadas mais afirmaram ter deixado de 
existir são: queixada; anta e veado. Fazer roça é outra atividade que 
aparece como predominante entre as famílias entrevistadas na região da 
CAIARNX. Das 716 famílias entrevistadas, 616 possuem roça. Como 
destaque, a região do Balaio apontou que dentre 38 famílias, 37 têm roça. 
Na região do Xié, de 128 famílias, 123 têm roça. Ao contrário da pesca, os 
produtos da roça são vendidos pela maior parte das famílias, 449, 
enquanto 167 famílias responderam não comercializar produtos da roça. 
A farinha de maniva aparece como produto da roça mais vendido, foram 
402 registros. Seguindo o resultado do levantamento, outros produtos 
foram citados como comercializáveis pelas famílias: 193 famílias 
afirmaram vender beiju, 181 famílias citaram banana, 177 a farinha de 
tapioca, e 139 o abacaxi. O extrativismo de manejo tradicional é também 
uma prática comum entre as famílias. Sobre os produtos do extrativismo 
na região da CAIARNX, 97 famílias afirmaram vendê-los. Os itens, e a 
quantidade de famílias que os vendem contabilizados pelo levantamento 
foram: madeira 24 famílias, tucum 14, cipó 8 famílias e piaçava 7 famílias. 
A maioria das respostas, 57, citou “outros produtos” extrativistas e 
mencionaram vender: cipós, arumãs e borracha. Sobre o consumo de 
materiais industrializados, o levantamento apurou quais itens básicos as 
famílias consomem. O açúcar foi mencionado por 588 famílias, o café por 
587 e bolachas por 459. O arroz aparece em 454 entrevistas como item 
de consumo, enquanto o sabão aparece em 449 registros. Finalmente, o 
sal é elencado como item de consumo em 385 famílias e o combustível, 
em sua maior parte gasolina, figura em 318 respostas. Na avaliação das 
famílias sobre alimentação, a maioria respondeu que considera a 
alimentação como sendo boa, 440. Uma parcela, 226 famílias, avaliou sua 
alimentação como sendo razoável e somente 10 famílias apontaram como 
ruim este quesito. Dentre os motivos, a falta de peixe, 8 casos, foi 
mencionada como principal causa. A falta de roça foi assinalada por 
somente uma família. Em uma questão direcionada à permanência das 
famílias na cidade no último ano anterior a entrevista, são poucas, 58 
famílias, que passaram mais de quatro meses no centro urbano. Para 
acessar recursos do Programa Bolsa família são necessárias viagens ao 
centro urbano de São Gabriel da Cachoeira, 227 famílias fazem a viagem 
a cada 2, 3 meses e 208 famílias viajam todo mês. Viagem que é custosa 
e com diversos riscos (PGTA CAIARNX, 2020, p.24-25). 

A citação acima e os resultados supracitados demonstram como eram 

conduzidas as análises das respostas. Na verdade, não há análise, apenas a 

descrição dos resultados em sua forma quantitativa. Não se observa qualquer 

questionamento sobre os motivos da redução do tamanho dos peixes, do 

desaparecimento da anta, do queixada e do veado, ou mesmo sobre os modos de 

fazer roças e de utilizar os elementos do extrativismo. Em nenhum momento foram 



87 
 

examinadas as formas próprias de plantar, pescar, caçar ou retirar os cipós, palhas, 

piaçava e outros materiais do extrativismo vegetal. 

Eu sou Ex-pesquisador e bolsista, indicado pela FOIRN, pois na época eu 
era Secretário da CAIARNX, passamos pelos treinamentos apenas para 
fazer pesquisa para responder as perguntas já pronto. Segundo o que nos 
orientaram era para bem do nosso povo Werekena. Com as respostas das 
perguntas iria melhorar a vida do nosso povo. Mas no que entendi o PGTA 
são acordo de convivência que devemos fazer para vivemos bem nas 
nossas comunidades, sem confusão. É projeto para nossa vida com 
nossos filhos. Temos agora apenas acordo de convivência, cada um 
respeita a terra do outro, como caçar, roçar, tirar madeira, tirar frutas e 
outras coisas (Antônio Baltazar – Werekena, comunidade de Santa Rosa 
R. Xié, 10de maio de 2024). 

O senhor Antônio Baltazar-Werekena, da comunidade de Santa Rosa do Rio 

Xié, afirmou que houve pequenas oficinas de formação sobre o PGTA. Foram 

disponibilizados tablets e o aplicativo Open Data Kit, ODK, nos quais já constavam 

perguntas prontas para os entrevistados. As perguntas tratavam de temas como 

terras para plantio, disponibilidade de peixe para consumo, tipos de produtos 

extraídos ou comercializados, existência de conflitos no uso da terra, quantidade 

de pessoas, educação e promoção da saúde. 

Ele relatou que foram apenas uma vez à comunidade de Anamuim e que, 

devido à falta de apoio e de logística, o trabalho não teve continuidade. Confirmou 

que não sabia qual seria o resultado do trabalho que estavam realizando. 

Acrescentou ainda que não houve oficinas nas comunidades para conscientização 

sobre a PNGATI e o PGTA, pois as idas às comunidades tinham apenas o propósito 

de aplicar entrevistas com perguntas previamente elaboradas. Após responder às 

perguntas, os dados eram enviados ao grupo de técnicos do ISA, sem que 

houvesse qualquer retorno para as comunidades Werekena. 

Mais uma vez, evidencia-se que o projeto foi participativo, mas não 

participante, pois utilizou os bolsistas apenas como entrevistadores, sem que 

compreendessem a finalidade das perguntas e respostas, o tipo de análise a ser 

realizada ou a importância de refletirem sobre os dados coletados. Conforme afirma 

Antônio Candido Baltazar, bolsista Werekena, trata-se de um processo 

instrucionista em que se faz apenas o que é mandado, sem entender o porquê e 

para quê. 

 



88 
 

2.5. Propostas e demandas do PGTA para a subregião da CAIARNX 

O grupo de trabalho para elaboração dos PGTAs da CAIARNX discutiu e 

organizou propostas e demandas distribuídas em oito temas: 1. Território, 

governança e direitos indígenas; 2. Proteção e fiscalização territorial; 3. Educação 

Escolar Indígena; 4. Saúde Indígena; 5. Infraestrutura, comunicação, lixo e 

saneamento; 6. Manejo e iniciativas produtivas; 7. Cultura e salvaguarda de 

patrimônios socioambientais; 8. Mulheres e jovens. 

As propostas foram formuladas de maneira ampla para atender a toda a 

abrangência da CAIARNX, contudo, cada tópico proposto incide diretamente sobre 

o povo Werekena que reside no rio Xié. Diante disso, destaco a seguir as propostas 

que tratam especificamente dos povos da região do rio Xié, conforme registrado no 

documento da FOIRN (2020). 

1) Território, governança e direitos indígenas: 
• Garantir a autonomia e decisão dos povos indígenas sobre o próprio 
território;  
• Envolver as instâncias de governança indígena na tomada de 
decisões. (Associações, comunidades, coordenadorias regionais, 
lideranças e FOIRN);  
• Que os direitos assegurados via Constituição Federal sejam 
efetivos, plenos e que não sofram retrocessos; 
• Abrir, manter e aprimorar instâncias de participação indígena nas 
agências governamentais; 
• Projetos esclarecidos, consentidos e construídos de forma 
participativa com povos indígenas; 
• Manter diagnóstico atualizado – com descrição de seus objetivos, 
situação jurídica e propostas de atuação da associação ACIRX; 
• Oficinas de formação política e em gestão administrativa para 
associações; 
• Divergências: poucos recursos para associações de base; 
• falta de continuidade dos membros das associações, dos 
representantes na FOIRN e da assessoria. Falta de participação, interesse 
e contribuição de moradores das comunidades com as associações; 
• Fortalecer a rede de comunicadores indígenas do Rio Negro, com 
participação de comunicadores nas agendas da CAIARNX e ampliação 
dos comunicadores para as regiões das 10 associações com prioridade 
inicial para as regiões do Xié e do Balaio; 
• Valorização dos anciões tanto mulheres como homens; 
• Criar condições para participação de conhecedores (as). Convites 
especializados, formas de contribuição (troca ou remuneração). Elaborar 
projeto para remuneração; 
• Planejar e executar ações junto às associações de base e com a 
CAIARNX (PGTA CAIARNX, 2020, s/p). 

Em cada proposta estabelecida pelo GT do PGTA há responsáveis pela 

execução. Entre os responsáveis citados estão as associações indígenas, as 



89 
 

comunidades, a FOIRN, a Funai e demais instituições competentes, a SEMEDI, a 

SESAI, o DISEI, o Exército, o ISA, o MEC e a SEDUC. 

De acordo com as propostas apresentadas e com base na pesquisa 

realizada no rio Xié, nas rodas de conversa, verifica-se que nem todas as ações 

previstas foram contempladas ou executadas conforme consta no PGTA. A falta de 

decisões coletivas articuladas entre a CAIARNX e a ACIRX, bem como a ausência 

de recursos para promover a articulação necessária, contribuiu para essa lacuna. 

Segundo o atual presidente da ACIRX, o senhor Jorge Narciso, da etnia Werekena, 

não há apoio para a realização de seu trabalho na região. Ele afirma que não se 

trata de desinteresse das comunidades em participar, mas da falta de diálogo entre 

as lideranças e as comunidades, especialmente aquelas mais distantes. A proposta 

escrita apresenta boa elaboração, mas, na prática, não se concretiza. 

Outro ponto crítico refere-se à comunicação, mencionada na proposta como 

ampliação do número de comunicadores e oferta de formação adequada. Essa 

formação não ocorreu. Em algumas localidades, os agentes de saúde atuavam 

como comunicadores por serem responsáveis pelo uso da rádio fonia, mas 

atualmente a rádio fonia não funciona e tampouco os telefones públicos. Hoje, 

algumas famílias adquirem Starlink para uso particular, oferecendo o serviço como 

uma atividade comercial, com cobrança entre cinco e dois reais por hora. Embora 

seja uma iniciativa familiar, essa prática tem atendido a comunidade em situações 

de emergência e para comunicação com parentes distantes. 

A proposta também previa a valorização dos anciãos sábios e detentores de 

conhecimentos sobre remédios tradicionais, com remuneração pelo seu trabalho. 

Até o momento, essa valorização não se concretizou. Em relação às mulheres, a 

situação é igualmente preocupante. Não existem associações de mulheres, sua 

participação é reduzida quando se trata do movimento indígena e elas não são 

inseridas de modo efetivo para atuarem em defesa de seus direitos. Os jovens 

também não são incorporados ao movimento indígena, embora esse papel de 

formação e engajamento devesse ser promovido pelas escolas e pelas 

associações, conforme previsto nas propostas. 

2) Proteção e fiscalização territorial 
• Postos permanentes de fiscalização e atendimento à população 
estruturados e com equipe; 



90 
 

• Estabelecer e fortalecer equipe e equipamentos básicos em pontos 
estratégicos de fiscalização –BR 307, Cucuí, Foz do Xié e Foz do Uaupés; 
• Realizar encontros para discutir termo de convivência entre Exército 
e comunidades 
• Estabelecer regras e prestação de informações para abordagens 
feita pelo Exército (ex: registro de imagens e apreensão de caças, 
materiais de insumo e construção ou animais de estimação); 
• Realizar formação de agentes ambiental e florestal. Garantir 
condições (transporte, equipamento, alimentação e ajuda de custo) para 
atuação dos agentes; 
• Elaborar acordos de convivência e acordos comuns para o uso de 
recursos, território e convivência; 
• Que os acordos sejam respeitados e reconhecidos como 
instrumentos de gestão. 
3) Educação escolar indígena: 
• Inclusão de história indígena como disciplina escolar; 
• Fortalecer o departamento de educação indígena das secretarias 
de ensino; 
• Participação de conhecedores (as) na educação escolar com 
remuneração; 
• Elaborar material de formação que considere os conhecimentos 
indígenas e não indígenas e estruturar; 
• bibliotecas nas escolas indígenas; 
• Estabelecer junto com as comunidades possibilidades de atuação 
para os formandos na região; 
• Estimular formação para áreas de atuação de interesse das 
comunidades; 
• Prover cursos profissionalizantes em áreas de interessa das 
comunidades; 
• Possibilitar que escolas anexas tenham autonomia de planejamento 
e execução; 
• Que professores (as) das escolas anexas participem dos encontros 
pedagógicos; da escola matriz e que tenham acompanhamento técnico. 
Para encontros pedagógicos é necessária assessoria pedagógica; 
• Consultar comunidades sobre modelo ideal para construção das 
escolas; 
• Otimizar recursos locais (matérias primas) para construção, 
construir ou reformar as escolas; 
• Não relacionar a escolha de construção da escola a relações 
políticas entre prefeituras e certas comunidades; 
• Construir ou acordar com a comunidade um espaço de moradia 
para professores; 
• Criar biblioteca e espaços de compartilhamento e arquivo de 
conhecimentos; 
• Garantir professores (as) qualificados e formação continuada. 
Valorização de salários e benefícios; 
• Os PGTAs podem apoiar no entendimento de itens importantes para 
os PPPIs como valorização, cultural, segurança alimentar e 
sustentabilidade econômica; 
• Estabelecer padrão em conjunto com comunidades respeitando 
calendários e metodologias criadas partir de experiências escolares nas 
comunidades; 
• Valorização dos alimentos tradicionais na merenda escolar; 
• Acordos nas comunidades para cultivo e criação de alimentos; 
• Divulgação do plano de visita dos API; 
• Inserir metodologia de ensino via pesquisa no PPPI; 
• Garantir acesso à internet aos estudantes e professores, iniciar em 
comunidades estratégicas, Cucuí, Anamuim, Campina, Tabocal dos 
Pereira e Amiu; 



91 
 

• Discutir processo de seleção dos professores com comunidade 
escolar; 
• Estabelecer e cumprir cronograma de entrega dos materiais; 
• Comunicar escolas das comunidades com antecedência o 
cronograma de distribuição; 
• Realização de conferências e eventos organizado pelo Conselho de 
Educação Escolar Indígena; Municipal, sobre situação da educação 
escolar na região da CAIARNX. (Sugestão de locais: Balaio, Ilha das 
Flores, Juruti, Pirarucu, Anamuim e Cucuí); 
• Organizar seminário por três regiões: Xié, Balaio e Rio Negro (PGTA 
CAIARNX, 2020, s/p). 

As propostas estabelecidas pelo GT do PGTA para a Educação Escolar 

Indígena, embora tenham sido elaboradas por meio de um processo participativo, 

não estão sendo plenamente executadas. A maioria das ações previstas está em 

funcionamento, mas algumas não foram implementadas, como a remuneração dos 

sábios e sabedores de conhecimentos indígenas. Quanto à formação de 

professores, incluindo cursos de aperfeiçoamento ou formação continuada, os 

processos mais recentes apresentam fragilidades. O Magistério Indígena e a 

Licenciatura Indígena foram discutidos e construídos coletivamente, porém os 

cursos mais novos, como os ofertados pelo PAFOR da UEA, já não foram pensados 

de forma coletiva, especialmente no que diz respeito às práticas metodológicas, 

que seguem modelos convencionais e não dialogam adequadamente com a 

Educação Escolar Indígena. Assim, a minoria dos professores do rio Xié possui 

graduação ou formação específica em magistério indígena, sendo a maioria 

composta por docentes que têm apenas o ensino médio. Além disso, a escolha de 

professores, em muitos casos, ocorre por interesses familiares ou financeiros, o 

que resulta na lotação de professores novatos sem critérios pedagógicos 

consistentes. 

No que se refere à representação no âmbito da educação municipal, não há 

nenhum representante Werekena na SEMEDI ou na SEDUC que conheça a 

realidade do povo e defenda suas demandas. Essa ausência enfraquece a política 

de Educação Escolar Indígena no rio Xié. O centro do saber e da formação de 

cidadãos críticos e conscientes é a escola, mas os saberes comunitários e os 

espaços tradicionais de aprendizagem também são fundamentais e devem ser 

integrados ao processo escolar de forma interdisciplinar. Contudo, os Projetos 

Político-Pedagógicos Indígenas das escolas estão paralisados, sem continuidade, 

e necessitam ser retomados e discutidos novamente. 



92 
 

Infelizmente, o curso de Licenciatura Indígena Políticas Educacionais e 

Desenvolvimento Sustentável da UFAM, uma conquista histórica das 

reivindicações dos povos do Rio Negro, encontra-se descontinuado desde 2019, 

principalmente devido aos cortes orçamentários ocorridos durante o governo 

Bolsonaro. Até o momento, não houve retomada das atividades. Estudantes das 

turmas Tukano, Yegatu e Baniwa interromperam o curso no sexto período e as 

turmas de 2018 sequer chegaram a iniciar. De acordo com informações do atual 

coordenador, senhor Auxiliomar Ugarte, o curso será extinto por determinação do 

MEC. Essa informação causa estranhamento, pois o mais provável é que a UFAM 

não tenha interesse em manter o curso e, por isso, pretende encerrar as turmas em 

janeiro de 2026, ofertando disciplinas isoladas e rompendo com toda a proposta 

política, pedagógica e metodológica originalmente concebida. Considero que os 

atuais professores e coordenadores, por não terem participado do processo de 

discussão e construção do curso, não compreendem o quanto ele é inovador e 

diferenciado. 

2) Saúde Indígena; 
• Valorizar a prática da medicina tradicional e conhecedores (as); 
• Inserir conhecedores (as) no quadro das equipes multidisciplinares 
do DSEI-ARN, CASAI e SESAI e que sejam remunerados (as); 
• Reconhecimento e valorização dos conhecedores (as) nas 
comunidades; 
• Construir espaços para cultivo e armazenamento de remédios 
tradicionais em comunidades estratégicas (Acobucu, Amiu, Balaio, 
Campinas, Ilha das Flores); 
• Estabelecer e divulgar agenda padronizada considerando 
demandas das comunidades, e que a equipe da saúde esteja preparada 
e qualificada para trabalhos de campo, nas comunidades 
• Priorização de indígenas formados para atendimento nas 
comunidades; 
• Garantir permanência do atendimento e acordos com as 
comunidades para manutenção dos polos base; 
• Reconhecer AIS como parte essencial do atendimento à saúde e 
como categoria oficial; 
• Incluir AIS no planejamento e instâncias de decisão do DSEI-ARN 
• Garantir ajuda de custo e insumos básicos, equipamentos, para que 
AIS possam exercer suas funções; 
• Formação continuada dos AIS; 
• Incentivar diálogos entre conhecedores (as) e AIS; 
• Construção dos polos base de Vila Nova (Xié) e Ilha das Flores 
• Adquirir motores, voadeiras, barcos e viaturas apropriadas – com 
proteção contra intempéries do tempo, bancos e macas – para o 
transporte de pacientes; 
• Instalação e manutenção de radiofonia em comunidades 
estratégicas (Iá Mirim, Ilha das Flores, Vila Nova, Anamuim, Juruti); 
• Fomentar o debate e discussão sobre o consumo de álcool na 
região buscando acordo comum regional e elaboração de regimentos 
internos das comunidades; 



93 
 

• Conscientização da população sobre malefícios do excesso de sal 
(hipertensão) e de açúcar (cáries e diabetes), conservas, e de alimentos 
industrializados. Informar sobre uso de agrotóxicos, conservantes e 
processamento em produtos industrializados; 
• Valorizar as conhecedoras: levantamento das conhecedoras e 
realização de oficinas sobre alimentação em diferentes fases da vida e de 
culinária indígena; 
• Realizar campanhas sobre alimentação balanceada e variada. 
• Realizar campanha de vacinação no rio Xié 
• Realizar seminário em Anamuim e campanha de diagnóstico e 
tratamento de malária. 
3) Infraestrutura, Comunicação, Lixo e Saneamento: 
• Expansão e melhoria da rede de radiofonia 
• Compra de novas estações e manutenção das existentes. Ter 
espaço específico para armazenamento, cuidados e uso da rádio 
• Conscientização e respeito ao protocolo de uso da radiofonia. 
Formação, cursos, em manutenção dos rádios. As comunidades são 
responsáveis pelo uso e manutenção dos rádios. Não somente a FOIRN; 
• Expansão e melhoria na qualidade da rede telefônica; 
• Instalação e Manutenção de aparelhos; 
• Instalação de internet nas escolas das comunidades nas 
comunidades de Anamuim e Campinas; 
• Disponibilizar energia nas comunidades com atenção para convívio 
e formas não dependentes de diesel; 
• Evitar fontes que dependam da queima de combustível, conhecer 
mais sobre iniciativas de energia solar, opções de geração via 
hidroelétrica/ hidro cinética e eólica. Sugestão de comunidade piloto: 
Cumati. Para esta iniciativa deve haver estudos dos impactos ambientais; 
• Conscientização sobre separação e destino de lixo e oficinas de 
reciclagem nas escolas e comunidades do rio Xié; 
• Criar e divulgar informativo com instruções sobre diferentes tipos de 
lixo e como destiná-los 
• Manter e ampliar presença dos Agentes Indígenas de Manejo 
Ambiental; 
• Construção e manutenção de poços artesianos; 
• Estabelecer sistemas de captação de água potável; 
• Expandir distribuição de equipamento para coleta de água da 
chuva. 
4) Manejo e iniciativas produtivas: 
• Elaborar Plano de Manejo de recursos estratégicos como pesca, 
madeira, caça e frutíferas nativas; 
• Elaboração de acordos intercomunitários sobre uso dos recursos; 
• Projeto Cupixá (Roça), fortalecimento da economia e produção 
indígena; 
• Oficinas de comercialização, formação de preços e planos de 
negócios; 
• Criar local para venda e beneficiamento de produtos da roça e do 
extrativismo; 
• Realizar feiras de produtores com calendário anual (PGTA 
CAIARNX, 2020, s/p). 

Nessa proposta não foi incluído o manejo da piaçava, apesar de ser uma das 

principais fontes de renda do povo do rio Xié. Além disso, a região se destaca 

atualmente como uma das maiores produtoras de farinha, atividade realizada 

sobretudo por iniciativa familiar. Essa questão será aprofundada no próximo 

capítulo. 



94 
 

5) Cultura e Salvaguarda de Patrimônios Socioambiental: 
• Valorização e reconhecimento da importância dos conhecedores 
(as), benzedores, parteiras, agricultoras e pessoas de notório saber para 
a gestão territorial e o bem viver; 
• Incluir conhecedores (as) nas instâncias de tomada de decisão com 
reconhecimento oficial e apoio; 
• Que as pessoas de notório saber tenham espaços na formação de 
jovens, com reconhecimento e apoio; 
• Realizar levantamento para especificar os tipos de benzedores 
atuantes; 
• Mapear e registrar narrativas sobre lugares sagrados do alto rio 
Negro, Xié e Balaio. Realizar exercícios de Etnomapeamento junto às 
comunidades; 
• Criar estratégia contrapressões como depredação, 
desconhecimento e desvalorização da cultura indígena; 
• Realizar intercâmbios e registro de músicas e danças tradicionais e 
oficinas com conhecedores e jovens de diferentes etnias e locais da 
CAIARNX (PGTA CAIARNX, 2020, s/p). 

Na temática da cultura e da salvaguarda do patrimônio socioambiental, seria 

fundamental que a proposta contemplasse de forma central a valorização e o 

reconhecimento da importância dos sábios e conhecedores notórios, pois são eles 

que detêm os conhecimentos necessários para a gestão territorial e para o bem 

viver. Houve iniciativas de valorização cultural e de resgate da língua Werekena, 

porém essas ações não tiveram continuidade. Segundo o senhor Juarez Werekena, 

da comunidade de Tunú, que buscou fortalecer o movimento de resgate de sons e 

músicas por meio de instrumentos indígenas, a falta de valorização e de execução 

do conjunto de propostas resultou na paralisação dessas atividades. Ele afirma que, 

caso o plano seja efetivamente implementado, os saberes do povo Werekena serão 

integrados, o que trará importantes benefícios para a valorização da cultura. 

Mesmo que a proposta não tenha sido discutida e elaborada diretamente 

pelo próprio povo, ela representa uma esperança de que os Werekena sejam 

futuramente beneficiados. No entanto, até o momento não existe uma 

representação ou um movimento suficientemente forte para colocar essas 

demandas em prática. 

6) Mulheres e jovens: 
• Fortalecer as associações de mulheres e jovens indígenas na 
região da CAIARNX; 
• Realizar oficinas de gestão das associações de mulheres no Balaio 
- AMIBAL, e em São Gabriel Mirim– AMIARN; 
• Incluir participação destas associações nas instâncias do 
movimento indígena 
• Aumentar o envolvimento das Mulheres e jovens da FOIRN na 
gestão territorial. 
• Intercâmbio entre AMIBAL e AMIARN sobre medicinas tradicionais; 



95 
 

• Realizar série de oficinas entre duas associações de mulheres 
(PGTA CAIARNX, 2020, s/p). 

Podemos observar que, na oitava proposta, referente às mulheres e aos 

jovens, não aparece nenhuma associação dessas categorias entre o povo 

Werekena, nem uma organização voltada especificamente para elas. Esse fato 

evidencia a falta de articulação consistente tanto da ACIRX quanto da própria 

CAIARNX, que deveriam promover processos de mobilização para que mulheres e 

jovens compreendam a importância da organização coletiva, cooperativa e 

associativa na região. 

Conforme estabelecido na proposta, para ampliar a participação de mulheres 

e jovens na Gestão Territorial é necessário que sejam realizadas oficinas e 

seminários nas comunidades do rio Xié, de modo que ambos se sintam parte do 

movimento de luta pelos seus direitos. Se a CAIARNX tem como objetivo fortalecer 

as associações, esse fortalecimento deve alcançar todos os povos de sua 

abrangência, incluindo os do rio Negro, os do Balaio e também os do rio Xié. No 

entanto, o rio Xié não apresenta associações de mulheres e tampouco foram 

realizadas oficinas nessa região, uma vez que o povo não participou diretamente 

das discussões que originaram as propostas. 

Das oito propostas levantadas, quatro foram definidas como prioritárias para 

a gestão pública, conforme registrado no PGTA CAIARNX (FOIRN, 2020, p. 29–

52). 

1-Acordos para o uso de recursos, território e convivência. 
Propostas: 
• Debater direitos de uso das TIs e Plaqueamento; 
• Fortalecimento das lideranças e clareza de suas funções de 
representação, construção e definição de regras de acesso e uso em cada 
área de associação; 
• Definição de zonas à serem preservadas. Etnomapeamento e 
etnozoneamento; 
• Mediação de conflito Acordos de convivência 
• Debates e acordos sobre migração nas TIs 
• Que os acordos sejam respeitados e reconhecidos como 
instrumentos de gestão. 
Responsáveis: 
• Associações Indígenas devem conduzir discussão e junto com 
comunidades construir propostas; 
• Exército Brasileiro: fiscalização; 
• FOIRN: assessoria, mediação e divulgação; 
• FUNAI: apoio, fiscalização e reconhecimento oficial; 
• ICMBio/MMA: garantir bolsas para os agentes indígenas 
ambientais, apoiar formação e fiscalização; 



96 
 

• ISA: apoio para assessoria e divulgação; 
• SEMA/Prefeitura SGC: apoiar financeiramente e reconhecer por 
meio de decreto municipal. 
 
2-Geração de renda por meio de artesanatos e produtos da roça. 
Propostas: 
• Organizar produção e venda de produtos locais com foco em 
artesanatos e produtos da roça; 
• Criar mecanismos de venda que sejam de ciência e de acordo 
comum entre produtor consumidor. Ex: feiras de produtores (as); 
• Oficinas de precificação de produtos, formação para estratégias de 
comercialização. Comunicar os resultados das oficinas para comunidades 
e associações; 
• Estimular a relação de troca entre os indígenas e não só a venda; 
• Criar um espaço para venda e beneficiamento de produtos da roça 
e do extrativismo; 
• Discutir e estabelecer formas jurídico- administrativas 
especializadas para comercialização que respeitem os meios de 
organização tradicional; 
Responsáveis: 
• Associações indígenas: organizar produtores e propostas de 
produção; 
• FOIRN: assessoria às associações e articulação institucional; 
• IDAM e SEMPA: assessoria técnica e apoio na infraestrutura básica; 
• ISA: assessoria para organização das oficinas e arranjos 
institucionais; 
• Wariró: criar espaço de venda e divulgação dos produtos. 
 
3-Saúde Indígena. 
Propostas: 
• Melhoria do sistema de saúde indígena, infraestrutura e presença 
da equipe nas comunidades; 
• Contratação em regime especial e reconhecimento de 
conhecedores tradicionais (homens e mulheres); 
• Integrar ao planejamento e execução das políticas as 
recomendações e encaminhamentos resultantes dos espaços 
participativos de governança; 
• Melhorias para o transporte de atendimento e remoções de 
pacientes. 
• Responsáveis: MS, DSEI-ARN/ SESAI, CASAI, Agentes Indígenas 
de Saúde, DNIT, SEMSA-SGC. 
 
4-Educação Escolar Indígena. 
Propostas: 
• Melhoria do sistema de educação escolar indígena, sua 
infraestrutura e formação de equipe; 
• Contratação em regime especial e reconhecimento de 
conhecedores tradicionais (homens e mulheres); 
• Incorporar ao planejamento e execução das políticas as 
recomendações e encaminhamentos resultantes dos espaços 
participativos de governança; 
• Melhorias de transporte das comunidades para acesso aos serviços 
de educação. 
• Responsáveis: MEC, SEMED-SGC, SEDUC-AM, Prefeituras 
Municipais com apoio da FOIRN, FUNAI e ISA (PGTA CAIARNX, 2020, 
29-52). 



97 
 

As perguntas das entrevistas forneceram subsídios para a elaboração do 

PGTA, conforme orientam a PNGATI e o próprio PGTA. Portanto, a pesquisa 

constitui um desdobramento da PNGATI, construída a partir do mapeamento e do 

zoneamento baseados na história vivida, nos saberes e nos conhecimentos atuais 

dos povos indígenas. 

A pesquisa também buscou contemplar os saberes ancestrais e os 

conhecimentos praticados na atualidade, os impactos do encontro desses saberes 

com os saberes ocidentais e a atuação das políticas públicas de saúde, educação 

e assistência social, que são direcionadas para atender os povos da TI Alto Rio 

Negro. No entanto, esses levantamentos não foram aprofundados especificamente 

com o povo Werekena, como afirmou Antônio Cândido Baltazar. Por essa razão, as 

particularidades do povo Werekena não foram devidamente consideradas. 

O povo Werekena tem o direito e a autonomia de elaborar e construir seu 

próprio projeto de vida, com uma Educação Escolar Indígena específica e 

diferenciada, o manejo sustentável dos elementos existentes no território, a 

valorização das práticas culturais e a manutenção de seus saberes. Era esse o 

horizonte esperado com a elaboração do PGTA, pois se trata de um projeto que 

define o futuro de um povo, articulando o presente ao futuro com base no uso do 

território orientado pelo bem viver e pela autogovernança4. 

Segundo a FUNAI (2013), as formas próprias de gestão territorial dos povos 

indígenas devem servir como ponto de partida para a construção dos planos de 

gestão. Muitas vezes, os PGTAs são desenvolvidos a partir de temas 

mobilizadores, como o fortalecimento de determinada atividade econômica, 

reivindicações por regularização fundiária ou impactos de empreendimentos sobre 

a Terra Indígena. Esses temas podem se expandir para discussões mais amplas 

sobre o futuro da população indígena e sua relação com o território. 

Conforme os resultados da pesquisa realizada no rio Xié, a maioria dos 

professores, comunitários e estudantes que vivem nas comunidades não 

compreende o que é um PGTA nem para que ele serve. Isso ocorre porque faltou 

 
4 O tema será discutido com mais detalhes no próximo capítulo que trata sobre terra e território 
Werekena. 



98 
 

articulação por parte da FOIRN e dos pesquisadores, que deveriam ter 

desempenhado o papel de conscientizar e garantir que o povo compreendesse a 

importância e os objetivos do PGTA. 

Eu particularmente, não sei para que serve o PGTA. Os nossos 
representantes nunca falaram para nós o que e para que serve o PGTA. 
Já ouvi falar, mas não sei para que serve, falta articulação da ACIRX, dos 
representantes da FOIRN que trabalham com isso. Aqui na comunidade 
de Anamuim, temos nossa organização própria feita por nós mesmo, área 
da nossa pescaria, caçaria, terra para fazer roça. Organizamos nosso 
calendário interno junto com a escola e comunidade (João Candido – 
Werekena, Líder da Comunidade Anamuim R. Xié, 06 de junho 2024). 

Em cada roda de conversa e reunião realizada por mim, durante a pesquisa 

nas comunidades que compõem o território Werekena em 2024, os participantes 

afirmaram que a FOIRN, o ISA e a FUNAI não chegaram até essas comunidades 

para mobilizar ou apresentar os planos de trabalho. Relataram que apenas as 

lideranças eram convidadas para encontros, assembleias e reuniões. No entanto, 

quando essas lideranças retornavam às comunidades, não repassavam o conteúdo 

discutido. O povo Werekena deveria ter participado de maneira mais direta, por 

meio de consultas e oficinas sobre a PNGATI e o PGTA. 

A pesquisa demonstra que a elaboração e construção do PGTA no Alto Rio 

Negro não ocorreu com a consciência e a participação efetiva do povo Werekena. 

Isso rompe o elo e os princípios estabelecidos pela PNGATI, que determina que os 

PGTAs devem ser elaborados de forma participante, a partir dos saberes, 

conhecimentos e valores próprios de cada povo. 

O resultado do PGTA que chegou ao conhecimento do povo Werekena, 

segundo os relatos coletados, limitou-se ao Acordo de Convivência entre as 

comunidades. Esse acordo estabelece regras que delimitam os espaços 

geográficos entre uma comunidade e outra, definindo áreas de abrangência de 

cada povo. Muitas vezes, essas delimitações geram conflitos, pois restringem 

atividades como pesca e roça sem a permissão da comunidade vizinha. O Acordo 

de Convivência foi elaborado pela FOIRN e pela ACIRX, juntamente com as 

comunidades, em 2023, na comunidade de Tunú Cachoeira, sendo apresentado 

como um dos resultados das propostas do PGTA. Contudo, trata-se de um acordo 

formulado com uma lógica ocidental, distante dos saberes ancestrais. Os ancestrais 

não delimitavam a terra, pois a terra era de todos. 



99 
 

O povo Werekena possui seus próprios saberes e formas de organização 

em cada comunidade. Esses conhecimentos deveriam integrar o PGTA. As 

consultas e a participação do povo Werekena nas instâncias de política nacional e 

no movimento indígena, assim como sua participação direta nos processos de 

tomada de decisão, deveriam ser contempladas em todos os aspectos previstos na 

PNGATI e no PGTA, com respaldo legal. Os saberes ancestrais sobre gestão 

territorial também não aparecem entre as quatro propostas prioritárias. As 

propostas registradas concentram-se nas demandas atuais, observadas apenas na 

dimensão presente da vida comunitária. Há referências parciais à valorização dos 

sábios na área de saúde e educação, mas não existe uma proposta efetiva que 

esteja sendo executada na prática, como a contratação formal de sabedores. 

Além disso, os sabedores de conhecimentos ancestrais também têm sido 

impactados pela lógica capitalista. Atualmente, muitos realizam práticas de cura 

mediante cobrança por seus serviços, algo que não ocorria anteriormente. A 

retribuição era simbólica e realizada pela família do paciente. Esse cenário 

evidencia o choque entre os conhecimentos ancestrais e a sua transformação em 

mercadorias, o que altera profundamente os sentidos e valores dessas práticas 

tradicionais. 



100 
 

CAPÍTULO III – TERRA E TERRITÓRIO NA VISÃO DO POVO WEREKENA, 

LUTAS PELA AUTONIMIA NO TERRITÓRIO 

3.1. Terra e Território e Território para o povo Werekena e outras 

concepções 

Durante muito tempo, o povo Werekena habitou a região do rio Xié, 

conhecido como rio de “espuma, Tiyé”, devido às inúmeras cachoeiras que 

possuem nomes e significados próprios, transmitidos pelos saberes ancestrais 

Werekena. Ao viajar pelo rio Xié durante o período de vazante, é possível perceber 

a quantidade de cachoeiras e a grande formação de espumas ao longo de seu 

curso. O rio Xié apresenta matas de terra firme, áreas de caatinga com matas altas, 

igapós e igarapés. Entre os tipos de vegetação presentes estão o buritizal, o 

patawazal, o piaçabal, o caranazal e outras espécies arbóreas. 

A região abriga uma ampla diversidade de animais, como anta, paca, cutia, 

veado e tatu, além de aves como mutum, jacú, inambu, tucano e várias outras. O 

rio Xié também possui grande variedade de peixes, como aracu branco, aracu 

pintado, acará, pacu, tucunaré e peixes noturnos como anujá, jandiá e dakiru. Há 

ainda espécies de macacos, como guariba, barrigudo, macaco-prego e kayarara, 

assim como quelônios, entre eles o cabeçudo, além de jacarés e outras espécies. 

Na região existem lugares sagrados, como lagos, pedras e serras, cada um 

com histórias que são contadas e compartilhadas oralmente entre as gerações. 

Ao falar de Terra e Território no contexto Werekena, fala-se do rio Xié. Este 

rio é a terra, o mundo, e a terra compreende tudo o que nela existe. A terra não é 

apenas o chão, mas inclui todos os seres que vivem no território do rio Xié. São os 

espíritos da floresta, os espíritos das águas. Para os Werekena, o território 

corresponde às casas onde habitam cada um dos elementos ou espécies de seres 

citados. Todos os seres têm o seu lugar e estão vivos desde as origens, sejam 

visíveis ou invisíveis. Animais, plantas, peixes e lugares sagrados têm suas mães 

protetoras. Essa mãe é conhecida como Mãe Terra ou Mãe Xié, que também é a 

mãe dos Werekena que ali vivem. 

Todas as espécies como a piaçaba, os animais, as pedras, os lagos, as 
caças e os peixes têm a mãe deles. Essa mãe protege os filhos, se nós 
matamos muitos, ela faz mal para nós e nós acabamos adoecendo. Por 



101 
 

isso nós humanos devemos cuidar bem deles, respeitar a natureza e saber 
usar para não matarmos muitos. Nós, gentes, também se protegemos com 
nossos benzimentos e com nossos saberes. A terra é tudo, é nossa 
morada, nossa casa e a casa de tudo que ali moram (Divinório Candido – 
Werekena, Tunú Cachoeira 2024). 

A terra, para o povo Werekena, é o lugar onde se realizam os planejamentos 

de vida sem interferência do Estado, onde tudo é conduzido com autonomia própria. 

Pode-se dizer que a terra é o espaço onde reina a autogovernança do povo. 

Quando se fala em autogovernança, trata-se de uma organização própria, que pode 

ser comunitária ou articulada entre diferentes comunidades. 

O planejamento da autogovernança Werekena deve ser construído 

coletivamente por toda a comunidade, de modo que os planos sejam elaborados 

por todos e para todos. 

Na nossa comunidade temos nossas organizações comunitária, como da 
igreja local, do esporte, da escola, das lideranças e da saúde. Cada um 
definimos o seu funcionamento, temos um calendário feita por todos nós. 
Nela, temos as aulas escolar, os atendimentos de agente de saúde, 
nossas datas comemorativas, época de piracema, época de colheita e 
outras atividades que fazemos, ajuris, Dabukuri e outras coisas que 
fizemos durante o ano. Tudo isso é terra para nós. Porque tudo que vamos 
fazer vamos precisar da terra. Terra é nos e tudo o que nela está (Hudson 
Tomás – Werekena, professor indígena, Anamuim, 2024). 

Para o povo Werekena, não há distinção entre terra e território, conceito que 

será detalhado a seguir. No saber Werekena, tudo o que está presente em um 

determinado lugar faz parte da terra. A terra não é apenas o chão, mas tudo o que 

ali existe, incluindo os espíritos da floresta, as águas, os seres vivos e os seres não 

vivos. Tudo pertence à terra. Ela é compreendida como o lugar de pertencimento, 

o espaço onde o povo se sente bem, vivendo em harmonia com a natureza, sendo 

parte dela, comunicando-se e relacionando-se com todos os elementos presentes. 

O povo Werekena se autodenomina “Xié Wara”, que significa do rio Xié, 

nascido no Xié, que vive no Xié, filhos do rio Xié. Por essa razão, em vez de dizer 

“Terra Xié”, o povo denomina apenas “Xié”. 

O Xié é a nossa Mãe, a nossa casa, a casa do povo Werekena e de todos 
os seres vivos e seres não vivos, de todos os encantados que moram ali.   
Quando falo de casa, digo que a mãe Xié tem uma organização coletiva 
que pertence a nós e de todos que vive aqui.  Pois tudo o que está ali, 
pertence a nós e de todos, e todos fazem parte do Xié. Eu chamo o Xié 
como nossa casa, porque o que há na casa é de todos. Compreendo que 
a terra e território é isso, porque também, não existia essas palavras na 
nossa língua, são palavras trazida pelo homem branco, que chamo de 



102 
 

Kariwa (Divinório Candido, Pajé Werekena, morador da comunidade de 
Tunú, maio 2024). 

Segundo o que o senhor Divinório relata na citação, Xié não é apenas o rio, 

mas tudo o que existe naquele lugar. Ele afirma que não há, entre os Werekena, 

um conceito próprio de terra e território, pois tais noções foram trazidas pelos 

homens brancos, designados como “Kariwa”. O termo Kariwa também surge no 

contexto da colonização para se referir às pessoas de pele branca, significando 

bonito ou lindo. Esse conceito, no entanto, reforça uma visão que inferioriza o povo 

indígena, ao atribuir às pessoas brancas maior inteligência ou civilização. 

Para o povo Werekena, portanto, terra e território são designados 

simplesmente como Xíé ou Xié Wara. 

Terra e território chamados de Xié, é tudo que há naquele lugar de 
pertencimento, chamamos de “Xié Wara” Por isso, a nossa terra, a nossa 
mãe, a nossa casa deve ser cuidada e protegida contra os invasores, que 
entendem ou pensam que a terra é apenas um pedaço de terra que pode 
ser comercializada e vendida como se fosse mercadoria e que tem preço 
ou que serve apenas para cultivar. Para mim terra é tudo que ali se 
compõe e que tem uma organização própria de como vai ser vivida e 
utilizada e cultivada e cuidada a terra para que continue existindo todas 
as espécies que vive ali. Seria uma regra de vivência para que não seja 
usada de forma indevida (Antenor Waroya Baltazar, Werekena, professor 
indígena, comunidade Boa Esperança, 12 de junho de 2024). 

A partir das citações, compreendo que existem dois tipos de terra ou 

território. O primeiro seria o território da morte, que corresponde ao espaço onde 

os grupos indígenas deixam de se organizar e acabam cedendo suas terras aos 

inimigos, permitindo que o território seja destruído. O segundo seria o território da 

vida, aquele no qual nos organizamos para resistir e existir, garantindo que o solo, 

as pedras sagradas, as plantas e os animais continuem vivendo. É o território no 

qual há respeito pelos rios, pelas árvores e por tudo o que existe, reconhecendo 

que ali existem culturas vivas que precisam ser cuidadas e protegidas contra os 

homens que destroem. 

Este é o lugar que nossos ancestrais deixaram. Esse lugar, também 
considerado sagrado, é nosso território. Território onde nós nos 
reproduzimos e onde cada ação tem significados, vida e trabalhos. As 
matas nos dão recursos para construção das casas, alimentação, 
produção das roças, de elementos medicinais, é onde caçamos e 
pescamos. Ou seja, nosso território nos dá o bem viver. Por isso é 
considerado como mãe, natureza e bem-estar. A terra é a casa do povo 
(PGTA CAIARNX, 2020, p. 7). 



103 
 

O PGTA Wasu apresenta o conceito de terra segundo Braz França (2021): 

Os nossos ancestrais sempre nos ensinaram como devemos viver bem, 
em plena harmonia com outros seres viventes dessa terra mãe. É preciso 
aliar isso às ferramentas atuais sem deixar que estas desconsiderem 
esses ensinamentos. Até 60 anos atrás a gente não tinha preocupação 
com a sobrevivência. O futuro estava garantido na natureza, agora mudou. 
Temos que pensar em economia, produzir para ganhar um pouco de 
dinheiro, há despesas de escola, roupa, sabão, sal. Por conta dessas 
situações é que existem essas políticas, esses PGTAs. Não é que ele vai 
nos ensinar a ser índio. É para que possamos entender o que o governo 
pensa e saber dialogar com ele. (Braz França, liderança Baré, ex-diretor 
da FOIRN, 2021). 

Atualmente, existem não indígenas que, orientados por um pensamento 

capitalista, discordam da nossa forma de viver de maneira comunitária. Não 

aceitam nossa maneira de compreender a terra, nem a forma como construímos 

nossa existência a partir da cultura e dos saberes próprios. Por outro lado, existem 

acadêmicos cujas concepções de território se aproximam da visão do povo 

Werekena ou dialogam de modo favorável com ela. 

Um dos grandes ensinamentos que os povos indígenas têm nos 
transmitido, desde tempos imemoriais, é o de saber conviver com a Mãe 
Terra, dedicando-lhe respeito, amor e profundo zelo. Na visão desses 
povos, a terra é mais do que simplesmente o lugar onde se vive. Ela é 
sagrada, é capaz de fazer germinar e de acolher plantas, animais e uma 
infinidade de seres vivos, além dos humanos, compondo assim ambientes 
onde a vida frutifica em todo o seu esplendor. Assim sendo, a terra está 
na base do Bem Viver. No entanto, nem todas as comunidades indígenas 
brasileiras podem usufruir do direito de viver em seus territórios 
tradicionais, ou seja, estão sem possibilidade de vivenciar a condição 
primordial do Bem Viver (Suess, 2010, n/p). 

Suess (2010) afirma que os saberes indígenas sobre a Terra são 

ensinamentos fundamentais para a construção do bem viver, pois é na terra que se 

encontram todos os elementos sagrados. Contudo, muitos povos estão afastados 

de seu bem viver justamente porque necessitam da terra para existir plenamente. 

Dessa forma, o autor compreende que a terra é um lugar sagrado e que ela 

corresponde a tudo o que há no espaço. 

Para os povos indígenas que habitam o Brasil, terra é tudo, passado, 
presente e futuro. Casa dos espíritos, da memória, dos ancestrais e de 
suas descendências. Não há como desvincular a origem da humanidade 
da terra. Humanidade e todos os seres, vivos ou não, fazem parte da terra 
numa visão integrada de mundo. Terra e território não são mercadorias e 
não têm preço, mas são e estão ligados diretamente à existência desses 
povos [...] Território se confunde com a visão indígena de terra. Seria uma 
extensão do conceito de terra, que adquiriu um cunho político 
conjuntamente com a ideia de limite. Em tempos passados, os povos 



104 
 

indígenas não precisavam pensar em limites para caçar, pescar, coletar 
ou fazer roça. A terra não tinha limite, agora tem. Nasce, então, a 
concepção de território, terra com limites. Portanto, houve a apropriação 
diante da necessidade pelo contato com a sociedade ocidental do termo 
território pelos povos indígenas com o significado de terra com limites. Não 
há diferença entre a terra e o território para os povos indígenas, passando 
a ter o mesmo significado e importância (Faria, 2003, p.4). 

Faria (2003; 2021) relata que o termo território, assim como nação e 

autodeterminação, foi incorporado pelas comunidades indígenas e utilizado, a 

priori, como instrumento de reivindicação da autonomia e de organização territorial 

a partir das especificidades de cada comunidade, possibilitando que gerenciem 

seus próprios projetos de vida. Portanto, o termo território não existia nas línguas 

indígenas. Ele surge a partir do contato, da resistência e das lutas coletivas. 

A autora ressalta ainda que, para as nações indígenas, o território significa 

uma terra contínua, com autonomia e soberania, onde se vive com distintos 

costumes, histórias e filosofias. A autonomia e a soberania referentes ao território 

consistem em um sistema de autogoverno, no qual o poder de decisão e de 

planejamento do futuro está nas mãos dos próprios indígenas. Assim, a autonomia 

e soberania dizem respeito ao território e ao autogoverno exercido por nós mesmos 

em nossas terras, sendo a comunidade quem define as formas de autogovernança 

a partir de uma consciência coletiva. 

Dessa forma, o planejamento e o futuro da comunidade estão em nossas 

próprias mãos. A autonomia reivindicada deve partir da nossa própria realidade, 

pois é ela que possibilita nossa sobrevivência física e a preservação de nossa 

cultura. 

A concepção de território só passou a ser usado pelos povos indígenas 
após o contato e com a demarcação de suas terras e consequentemente, 
também os conceitos de territorialização e territorialidade que não fazem 
parte das concepções epistemológicas próprias desses povos. Mas a 
geografia e os conhecimentos geográficos mesmo que alienígenas a 
episteme indígena pode ser usada de uma forma decolonial e intercultural 
em prol dos direitos indígenas pois todos os argumentos usados partem 
da lógica ocidental de pensar o mundo e não a partir das cosmovisões 
indígenas (Faria, 2024, p.139). 

Conforme os acadêmicos Santos (1996), Haesbert (2004) e Faria (2003, 

2021, 2024), os conceitos de terra e de território devem ser estudados e 

compreendidos de forma descolonial e ampla, a partir da realidade vivida pelos 

povos em seus territórios. 



105 
 

Como afirma Haesbert (2004), o território nasce como base material, 

funcional e simbólico-afetiva. 

Se nos reportarmos à origem etimológica, entretanto, territorium pode ser 
relacionado tanto a terra, espaço material, concreto, quanto a terrere, do 
verbo amedrontar. Assim, de alguma forma pode-se afirmar que território 
nasce com uma dupla conotação: uma, mais material-funcional, outra, 
mais simbólico-afetiva. Se ao delimitarmos um território este adquire 
função de controle de fluxos, ele também pode proporcionar sentimento 
de segurança e identificação para quem está no seu interior, e de medo 
ou insegurança para quem, do lado de fora, está impedido de acessá-lo 
(Haesbert, 2004, p.1). 

Haesbaert (2021) analisa o território a partir de diferentes enfoques e elabora 

uma classificação na qual se identificam três vertentes básicas: 1) jurídico-política, 

segundo a qual o território é visto como um espaço delimitado e controlado sobre 

o qual se exerce determinado poder, especialmente de caráter estatal; 2) 

cultural(ista), que prioriza dimensões simbólicas e subjetivas, entendendo o 

território como produto da apropriação realizada por meio do imaginário e da 

identidade social sobre o espaço; 3) econômica, que destaca a desterritorialização 

em sua perspectiva material, compreendida como produto espacial do embate entre 

classes sociais e da relação capital–trabalho. 

Nos últimos anos, tem-se buscado analisar as especificidades desse 

conceito a partir de uma perspectiva latino-americana e descolonial (Haesbaert, 

2021), apontando interlocuções e contraposições em relação às abordagens 

territoriais de matriz europeia e eurocêntrica. Entre as especificidades dessa 

abordagem no contexto geo-histórico latino-americano, podem-se mencionar: 

• a ampliação do conceito de território e, consequentemente, de poder, 

chegando inclusive a ser empregado como sinônimo de espaço social ou 

geográfico, como aparece em alguns momentos da obra de Milton Santos 

(1996), além de ser concebido como “território integral de vida” (incluindo a 

dimensão natural) nas práticas político-territoriais de grupos indígenas da 

Amazônia peruana; 

• a difusão do conceito de território não somente como categoria analítica, no 

campo intelectual, mas também como categoria da prática, especialmente 

entre movimentos de resistência na luta por terra e por território, como ocorre 

no Movimento dos Trabalhadores Rurais Sem Terra (MST), entre povos 



106 
 

originários e afrodescendentes (povos tradicionais no Brasil) e nas periferias 

urbanas, onde o território se tornou ferramenta de identificação, organização 

e luta, conforme também discutido por Faria (2003, 2018, 2020, 2021, 2024); 

• a concepção de corpo-território, presente sobretudo no movimento feminista 

de base indígena, na qual o corpo é compreendido como o primeiro e/ou o 

último espaço a ser defendido, tornando-se igualmente instrumento de luta 

política, especialmente para as mulheres, por ser alvo de violências físicas 

e simbólicas; essa concepção pode ainda ser expandida ao corpo da Terra, 

como entre os indígenas Wayuu da Venezuela. 

Na concepção de Faria (2003), o processo de territorialização pode ser 

entendido como o momento em que um grupo social passa a ocupar e a definir uma 

porção do espaço a partir de seus usos, práticas e referências culturais. Dessa 

dinâmica emerge a territorialidade, compreendida como a identidade construída na 

relação mútua entre as formas de uso do território e os modos de vida de um povo. 

Assim, a cultura orienta a organização territorial ao mesmo tempo em que o próprio 

território condiciona e molda as práticas socioculturais, influenciando atividades 

como caça, pesca, coleta, agricultura e toda a estrutura de organização social que 

se vincula ao modo de habitar e apropriar-se desse espaço. 

Nesse sentido, 

[...] o processo de reterritorialização promoveu a criação de novas 
territorialidades e o compartilhamento do território entre povos de 
diferentes culturas, antes não experimentado por questões culturais, 
políticas e sociais próprias. Mas o que se compartilha é o território e não 
as territorialidades porque há o respeito mútuo entre eles e autonomia 
para continuarem sendo quem são com seus costumes, expressões 
culturais, formas de aprender, de uso de território a partir de estratégias 
de resistência e sobrevivência física e cultural. Uma terra demarcada com 
culturas diferentes e outrora territórios diferentes são exemplos de 
interculturalidade, com respeito às diferenças e igualdade de direitos. 
Forma de resistência ao processo de desterritorialização (Faria, 2021, p. 
14). 

Mais que uma entidade físico-material, o território deve ser compreendido 

em uma perspectiva relacional, inserido em um conjunto de relações sociais 

econômicas, políticas, culturais e socioambientais que constantemente o 

redefinem, em um movimento contínuo de territorialização, desterritorialização e 

reterritorialização (Raffestin, 1993). 



107 
 

Raffestin (1993) foi um dos autores pioneiros na abordagem do território. Em 

sua obra, destaca-se o caráter político do território, bem como sua formulação 

sobre o conceito de espaço geográfico, entendido como substrato, como um palco 

pré-existente ao território. Nas palavras do autor: 

É essencial compreender bem que o espaço é anterior ao território. O 
território se forma a partir do espaço, é o resultado de uma ação conduzida 
por um ator sintagmático (ator que realiza um programa) em qualquer 
nível. Ao se apropriar de um espaço, concreta ou abstratamente [...] o ator 
“territorializa” o espaço (Raffestin, 1993, p. 143). 

Ao se apropriar de um espaço, concreta ou abstratamente, o ator territorializa 

esse espaço 

[...] onde se projetou um trabalho, seja energia e informação, e que, por 
consequência, revela relações marcadas pelo poder. (...) o território se 
apoia no espaço, mas não é o espaço. É uma produção a partir do espaço. 
Ora, a produção, por causa de todas as relações que envolve, se inscreve 
num campo de poder [...] (Raffestin, 1993, p. 144). 

Na análise de Raffestin (1993), a construção do território revela relações 

marcadas pelo poder. Por isso, torna-se essencial enfatizar uma categoria 

fundamental para a compreensão do território, que é o poder exercido por pessoas 

ou grupos, sem o qual não há definição territorial possível. Poder e território, 

embora possuam certa autonomia conceitual, devem ser analisados conjuntamente 

para a consolidação do conceito de território. Assim, o poder é relacional, pois está 

presente em todas as relações sociais. 

Nos tempos atuais, essa concepção de Raffestin tem grande pertinência 

para compreender a luta do movimento indígena pela demarcação de terras e 

contra o marco temporal. 

Mais que um espaço absoluto ou um “sistema de objetos” apreensível de 

modo isolado, o território é, como propõe Milton Santos (1996), um “sistema de 

ações”, articulado e definido pelo uso que dele se faz. Essas relações devem ser 

compreendidas como existentes não apenas entre objetos especializados, mas 

também como constituintes desses objetos, através e no interior deles. Dessa 

forma, tanto quanto a delimitação física do território, é fundamental compreender 

as propriedades que ele incorpora e que o definem, como ocorre no caso do 

território estatal, cuja soberania se expressa no campo jurídico de validade das leis 

segundo sua abrangência ou extensão espacial. Desse entendimento decorre a 



108 
 

importância da territorialidade como conjunto de propriedades que possibilitam a 

existência de um território. 

A concepção do Estado brasileiro compreende terra e território como 

espaços de domínio e lucro. A terra é vista como riqueza. Segundo Saquet (2011), 

ao abordar território e territorialidade, o território é entendido como produto da ação 

e da gestão do Estado, que utiliza o conceito de área para explicitar a relevância 

de sua atuação na formação do Brasil enquanto Estado nacional. Há uma 

compreensão predominante do poder concretizado a partir das ações estatais; no 

entanto, o autor também reconhece a existência de poder em outras relações 

sociais, o que representa um avanço considerável, ao ampliar a leitura do território 

e integrar aspectos materiais e imateriais. 

Saquet (2004) compreende o território como produzido espaço-

temporalmente pelas relações de poder engendradas por um determinado grupo 

social. Assim, o território pode ser temporário ou permanente e se efetiva em 

diferentes escalas, não se restringindo à noção convencional de “território nacional” 

sob gestão do Estado-nação. 

Como mencionado, o território para o Estado é instrumento de poder, de 

controle das pessoas, de suas relações e das formas de uso e ocupação pelos 

grupos sociais. Dessa forma, a terra demarcada para os povos indígenas 

representa uma redução drástica dos territórios originários, como ocorre com os 

povos indígenas do Alto Rio Negro, entre eles o povo Werekena. 

Para o Estado, o conceito de terra e de território possui explicações próprias, 

distintas da concepção indígena. Segundo Souza (1995), a palavra território evoca 

o “território nacional” e remete imediatamente ao Estado, gestor por excelência 

desse território, responsável por administrar seu poder sobre grandes extensões, 

sustentado por sentimentos patrióticos, e encarregado de governar, dominar e 

defender o território pátrio. O gestor estatal é o privilegiado nesse processo, 

detendo o poder sobre a terra e sobre a riqueza nela existente. Assim, o território 

nacional é controlado pelo Estado dentro de limites demarcados por fronteiras 

político-administrativas. 

Souza (1995) também afirma que, para o Estado, o território pode ser 

influenciado ou controlado por instituições, organismos e empresas que muitas 



109 
 

vezes extrapolam os limites dos territórios nacionais. A Organização das Nações 

Unidas (ONU), o Fundo Monetário Internacional (FMI), a Organização do Tratado 

do Atlântico Norte (OTAN), a Organização Mundial do Comércio (OMC), o Mercosul 

e a União Europeia são exemplos de entidades que interferem direta ou 

indiretamente nas decisões dos governos nacionais. Isso demonstra que há 

impactos na gestão territorial dos Estados, bem como desafios para o controle 

pleno do domínio estatal sobre seu território. 

Santos (2002) reconhece que o território é apenas o fundamento do Estado-

nação, mas que, enquanto território usado, designa o conjunto de objetos e ações, 

sinônimo de espaço humano e habitado. O território é compreendido também no 

período contemporâneo como marcado pelo capitalismo e pela globalização do 

dinheiro. Dessa forma, o Estado passa a ver os elementos existentes na terra e no 

território como lucro, tudo devendo ser organizado segundo a lógica da 

movimentação do capital por meio da compra e venda de bens e serviços. 

A maior resistência dos povos do Alto Rio Negro, atualmente, é contra a 

invasão do sistema capitalista e dos costumes da sociedade ocidental de consumo, 

que promovem desigualdades e incentivam o pensamento individualista no 

cotidiano das comunidades. 

Essa concepção difere profundamente do entendimento indígena de 

território. Para o povo Werekena, o território é sagrado. Nele está a memória viva 

dos ancestrais. E a terra, para nós, é de uso coletivo, e não responsabilidade 

exclusiva de um gestor. 

É difícil para a sociedade capitalista entender essa concepção de terra e 
território dos povos indígenas, pois não a consideram como mercadoria e 
propriedade privada. O uso e a posse da terra e do território são coletivos. 
Não há a necessidade da propriedade privada por cada família, clã, pois 
eles sabem os limites de seus usos pois a terra é tudo. [...] Na visão do 
Estado, terra é apenas uma categoria jurídica, uma porção superficial do 
território, cabendo aos povos indígenas apenas o direito ao usufruto e não 
à sua propriedade, sem a possibilidade de geri-la como decidirem. Em 
tempos atuais, a terra e o território são discussões associadas à 
autonomia e ao direito de sobrevivência física e cultural dos povos 
indígenas no Brasil. [...] a concepção de terra associada à visão capitalista 
com valor de troca, considerada como mercadoria, apenas uma porção da 
superfície na qual lhe é atribuída um valor como propriedade privada e 
limites de poder ou mesmo da ciência ocidental e da academia. Trata-se 
de reconhecer e aceitar as epistemologias próprias desses povos. A 
categoria espacial jurídica Terra Indígena (TI) reconhecida pela 
Constituição Federal de 1988 (CF/1988), mesmo sendo um avanço para 



110 
 

os povos indígenas por ser reconhecida esta como um direito 
fundamental, e sua demarcação ser apenas um ato administrativo, limita 
e reduz o tamanho real da terra e do território na concepção indígena. O 
que se demarca não é a terra ou o território, mas apenas uma parte porque 
a maioria da sociedade nacional é preconceituosa e discriminatória em 
relação aos povos indígenas enquanto os políticos, os latifundiários, as 
mineradoras, os garimpeiros, os madeireiros afirmam ser “muita terra para 
pouco índio” (Faria, 2021, p. 5). 

Os povos indígenas do Alto Rio Negro, inclusive o povo Werekena, ao longo 

de toda a história de aproximação com os não indígenas, nunca se sentiram 

satisfeitos com o domínio europeu e, posteriormente, com o controle exercido pelo 

governo brasileiro. Mesmo inseridos em uma relação profundamente assimétrica 

de poder, conseguiram agir e reagir diante da sociedade envolvente. 

É necessário reconhecer que sempre elaboramos estratégias de resistência 

em defesa do nosso território, obtendo conquistas significativas. Falar sobre a 

história, a memória e a vivência do povo Werekena é revelar uma das fases mais 

obscuras e violentas do processo de colonização eurocêntrica, marcada pela 

catequese, pela exploração comercial e pela implantação de escolas que buscavam 

formar o povo Werekena segundo princípios da sociedade ocidental capitalista e 

colonizadora, visando integrar-nos à sociedade brasileira. 

Por outro lado, ao analisar os caminhos das diversas formas de resistência 

dos Werekena diante da dominação e exploração impostas pela sociedade e pelo 

sistema hegemônicos, percebe-se que o processo não ocorreu em via única. Não 

foi determinado apenas pelo conquistador, mas se estruturou em uma dinâmica de 

conflitos contínuos, tanto com outros povos indígenas quanto com os invasores não 

indígenas. 

Na prática, a Terra Indígena só é reconhecida após o processo administrativo 

de regularização fundiária realizado pela FUNAI. De modo geral, os preceitos 

constitucionais referentes à proteção e à inviolabilidade das Terras Indígenas vêm 

sendo desrespeitados por grupos econômicos, como madeireiras, mineradoras e 

latifundiários, além de agentes políticos e do próprio Estado brasileiro (ISA, 2020; 

CIMI, 2021). 

 

 



111 
 

3.2. As Leis que Amparam e Assegura os Direitos sobre a Terra e 

Organização Própria no Território Indígena 

Os nossos direitos como povo indígena Werekena, assim como os direitos 

dos demais povos que vivem em terras indígenas demarcadas ou ainda não 

demarcadas, são amparados por leis que asseguram nossa relação originária com 

a terra. Somos os primeiros povos existentes antes do contato com a sociedade 

ocidental, isto é, muito antes da presença europeia em nossos territórios. Por isso, 

os direitos constitucionais constituem nossa principal arma de luta e defesa, como 

afirma o representante do povo Werekena. 

Para termos força de luta, devemos conhecer os nossos direitos 
garantidos na Constituição Federal de 1988 e demais Leis que ampara e 
assegura os nossos direitos. A Lei que trata sobre nós indígenas 
Werekena, são nossas armas de lutas e defesa, que garanti a nossa forma 
de como vamos se organizamos em nossas comunidades, contra os 
invasores em nossa terra (Jorge, Werekena, Presidente da ACIRX, 
Campinas rio Xié, 2024). 

Apresentamos algumas leis que tratam dos direitos indígenas, as quais 

asseguram e garantem nossa permanência na terra, bem como nossas formas 

próprias de organização, autonomia e autogovernança. Viver hoje em território 

indígena é um ato de resistência, pois os impactos e influências de conhecimentos 

não indígenas tornam-se cada vez mais intensos. As políticas públicas têm sido 

ampliadas, e isso faz com que o povo Werekena, muitas vezes, se sinta inseguro. 

Reflexões sobre qual será o futuro de nosso povo caso a demarcação da 

Terra Indígena seja desfeita tornam-se urgentes e necessárias. Por essa razão, 

este capítulo apresenta as leis que tratam da terra e do território, bem como as lutas 

que o povo enfrenta na atualidade para garantir sua autonomia e autogovernança 

dentro do território. 

Os Direitos Indígenas na Constituição Federal de 1988 
No Capítulo VIII - Dos Índios Art. 231, a Constituição Federal afirma que, 
são reconhecidos aos índios sua organização social, costumes, línguas, 
crenças e tradições, e os direitos originários sobre as terras que 
tradicionalmente ocupam, competindo à União demarcá-las, proteger e 
fazer respeitar todos os seus bens. 
No § 1.º São terras tradicionalmente ocupadas pelos índios as por eles 
habitadas em caráter permanente, as utilizadas para suas atividades 
produtivas, as imprescindíveis à preservação dos recursos ambientais 
necessários a seu bem-estar e as necessárias a sua reprodução física e 
cultural, segundo seus usos, costumes e tradições. 
§ 2.º As terras tradicionalmente ocupadas pelos índios destinam-se a sua 
posse permanente, cabendo-lhes o usufruto exclusivo das riquezas do 



112 
 

solo, dos rios e dos lagos nelas existentes. § 3.º O aproveitamento dos 
recursos hídricos, incluídos os potenciais energéticos, a pesquisa e a lavra 
das riquezas minerais em terras indígenas só podem ser efetivados com 
autorização do Congresso Nacional, ouvidas as comunidades afetadas, 
ficando-lhes assegurada participação nos resultados da lavra, na forma da 
lei. 
§ 4.º As terras de que trata este artigo são inalienáveis e indisponíveis, e 
os direitos sobre elas, imprescritíveis. § 5.º É vedada a remoção dos 
grupos indígenas de suas terras, salvo, ad referendum do Congresso 
Nacional, em caso de catástrofe ou epidemia que ponha em risco sua 
população, ou no interesse da soberania do País, após deliberação do 
Congresso Nacional, garantido, em qualquer hipótese, o retorno imediato 
logo que cesse o risco. 
§ 6.º São nulos e extintos, não produzindo efeitos jurídicos, os atos que 
tenham por objeto a ocupação, o domínio e a posse das terras a que se 
refere este artigo, ou a exploração das riquezas naturais do solo, dos rios 
e dos lagos nelas existentes, ressalvado relevante interesse público da 
União, segundo o que dispuser lei complementar, não gerando a nulidade 
e a extinção direito a indenização ou a ações contra a União, salvo, na 
forma da lei, quanto às benfeitorias derivadas da ocupação de boa-fé. § 
7.º Não se aplica às terras indígenas o disposto no art. 174, §§ 3.º e 4.º. 
Art. 232. Os índios, suas comunidades e organizações são partes 
legítimas para ingressar em juízo em defesa de seus direitos e interesses, 
intervindo o Ministério Público em todos os atos do processo. ADCT Art. 
67. A União concluirá a demarcação das terras indígenas no prazo de 
cinco anos a partir da promulgação da Constituição (BRASIL, 1988, s/p). 

O Artigo 231 da Constituição Federal e seus incisos oferecem segurança e 

esperança para nós, povos indígenas, pois é a partir dele que se fundamenta a 

demarcação das Terras Indígenas, incluindo a TI Alto Rio Negro, território onde vive 

o povo Werekena. É essa legislação que ampara e assegura nossos direitos sobre 

a terra e nossa própria forma de organização, sendo também a base de políticas 

como a PNGATI e o PGTA. 

As leis apontam o caminho que deve ser trilhado. Algumas são cumpridas 

conforme previsto constitucionalmente, enquanto outras enfrentam longos períodos 

de morosidade, como ocorre com o Artigo 67 do Ato das Disposições 

Constitucionais Transitórias, que estabelecia que a União deveria concluir a 

demarcação das Terras Indígenas em cinco anos. Até hoje, isso não foi efetivado. 

Um exemplo é o processo de demarcação da TI Cué-Cué Marabitanas, ainda não 

concluído. 

Entre as preocupações do povo Werekena está o fato de que a comunidade 

Vila Nova, localizada no rio Xié e habitada por famílias Werekena, encontra-se fora 

dos limites da TI Alto Rio Negro. Essa situação gera insegurança e reforça a 



113 
 

necessidade de garantir plenamente os direitos territoriais previstos na 

Constituição. 

3.3. Declaração das Nações Unidas sobre os Direitos dos Povos Indígenas 

Proclama solenemente a Declaração das Nações Unidas sobre os Direitos 

dos Povos Indígenas, cujo texto se apresenta a seguir, como um ideal comum a ser 

perseguido em espírito de solidariedade e respeito mútuo. 

Artigo 1 
Os indígenas têm direito, a título coletivo ou individual, ao pleno desfrute 
de todos os direitos humanos e liberdades fundamentais reconhecidos 
pela Carta das Nações Unidas, a Declaração Universal dos Direitos 
Humanos e o direito internacional dos direitos humanos. 
Artigo 2 
Os povos e pessoas indígenas são livres e iguais a todos os demais povos 
e indivíduos e têm o direito de não serem submetidos a nenhuma forma 
de discriminação no exercício de seus direitos, que esteja fundada, em 
particular, em sua origem ou identidade indígena. 
Artigo 3 
Os povos indígenas têm direito à autodeterminação. Em virtude desse 
direito determinam livremente sua condição política e buscam livremente 
seu desenvolvimento econômico, social e cultural. 
Artigo 4 
Os povos indígenas, no exercício do seu direito à autodeterminação, têm 
direito à autonomia ou ao autogoverno nas questões relacionadas a seus 
assuntos internos e locais, assim como a disporem dos meios para 
financiar suas funções autônomas. 
Artigo 5 
Os povos indígenas têm o direito de conservar e reforçar suas próprias 
instituições políticas, jurídicas, econômicas, sociais e culturais, mantendo 
ao mesmo tempo seu direito de participar plenamente, caso o desejem, 
da vida política, econômica, social e cultural do Estado. 
Artigo 6 
Todo indígena tem direito a uma nacionalidade. 
Artigo 7 
1. Os indígenas têm direito à vida, à integridade física e mental, à liberdade 
e à segurança pessoal. 
2. Os povos indígenas têm o direito coletivo de viver em liberdade, paz e 
segurança, como povos distintos, e não serão submetidos a qualquer ato 
de genocídio ou a qualquer outro ato de violência, incluída a transferência 
forçada de crianças do grupo para outro grupo. 
Artigo 8 
1. Os povos e pessoas indígenas têm direito a não sofrer assimilação 
forçada ou a destruição de sua cultura. 
2. Os Estados estabelecerão mecanismos eficazes para a prevenção e a 
reparação de: 
a) Todo ato que tenha por objetivo ou consequência privar os povos e as 
pessoas indígenas de sua integridade como povos distintos, ou de seus 
valores culturais ou de sua identidade étnica; 
b) Todo ato que tenha por objetivo ou consequência subtrair-lhes suas 
terras, territórios ou recursos. 
c) Toda forma de transferência forçada de população que tenha por 
objetivo ou consequência a violação ou a diminuição de qualquer dos seus 
direitos. 
d) Toda forma de assimilação ou integração forçadas. 



114 
 

e) Toda forma de propaganda que tenha por finalidade promover ou incitar 
a discriminação racial ou étnica dirigida contra eles. 
Artigo 9 
Os povos e pessoas indígenas têm o direito de pertencerem a uma 
comunidade ou nação indígena, em conformidade com as tradições e 
costumes da comunidade ou nação em questão. Nenhum tipo de 
discriminação poderá resultar do exercício desse direito. 

A Declaração das Nações Unidas sobre os Direitos dos Povos Indígenas 

ampara nossos direitos em âmbito internacional, garantindo nossas formas próprias 

de organização e abrindo caminhos para a liberdade de pensar e construir nossos 

projetos de vida a partir de nossa realidade e necessidades. Também assegura 

nossos direitos à igualdade, sem discriminação ou preconceito, seja na escola, no 

trabalho, na profissão, na saúde, na universidade ou em qualquer espaço onde o 

direito à igualdade e à liberdade de escolha deva ser garantido. 

Entretanto, percebemos que, em muitas situações, essas garantias ainda 

não se aplicam de fato como previsto na Declaração. Um exemplo evidente está no 

acesso ao ensino superior: a maioria das vagas permanece destinada à ampla 

concorrência, enquanto indígenas e negros recebem apenas uma ou duas vagas 

específicas. Além disso, ainda persiste a visão preconceituosa de que uma pessoa 

indígena teria menos conhecimento ou menos capacidade intelectual que um 

estudante não indígena da cidade. Muitas vezes se defende até a necessidade de 

provas diferenciadas, como se a escola indígena fosse inferior. 

Na realidade, o que difere é o modo de vida e o contexto cultural de cada 

povo. No campo do conhecimento, da ciência, da tecnologia e da formação 

profissional, temos a mesma capacidade física, intelectual e criativa que qualquer 

outro estudante. A seguir, apresentamos o Estatuto dos Povos Indígenas. 

3.4. Estatuto dos Povos Indígenas 

Proposta da Comissão Nacional de Política Indigenista, Brasília, 5 de junho 

de 2009. 

TÍTULO II - Do patrimônio e da sua administração 
CAPÍTULO I - Do patrimônio indígena 
Art. 15. Integram o patrimônio indígena, além de outros bens e direitos que 
sejam atribuídos aos povos ou comunidades indígenas: 
I - Os direitos originários sobre as terras tradicionalmente ocupadas pelos 
indígenas e a posse permanente dessas terras e das reservadas; 
II - O usufruto exclusivo de todas as riquezas naturais do solo, dos rios e 
dos lagos existentes nas terras indígenas, inclusive do patrimônio genético 



115 
 

e da biodiversidade, incluídos os acessórios e os acrescidos e o exercício 
de caça, pesca, coleta, garimpagem, faiscação e cata; 
III - os bens móveis e imóveis dos povos ou comunidades indígenas, 
adquiridos a qualquer título; 
IV - O direito autoral, e sobre obras artísticas de criação das próprias 
comunidades ou povos indígenas, incluídos os direitos de imagem; 
V - Os direitos sobre as tecnologias, obras científicas e inventos de criação 
das comunidades indígenas; 
VI - Os bens imateriais concernentes às diversas formas de manifestação 
sociocultural das comunidades indígenas; 
VII - o patrimônio genético, a biodiversidade das terras indígenas e os 
conhecimentos tradicionais associados. 
Art. 16. São titulares do patrimônio indígena: 
I - A população indígena do País, no tocante aos bens pertencentes ou 
destinados aos indígenas e que não se caracterizem como sendo de 
comunidades ou povos indígenas determinados; 
II - A comunidade ou povo indígena determinado, no tocante aos bens 
considerados disponíveis localizados na terra indígena que ocupe, ou 
àqueles caracterizados como a ela pertencentes. 
Parágrafo único. Os bens adquiridos com recursos oriundos da exploração 
do patrimônio indígena pertencem à comunidade ou povo indígena titular 
do patrimônio explorado, independentemente de estarem registrados em 
nome de um ou mais de seus membros ou representantes. 
Art. 17. Cabe à comunidade ou povo indígena a administração dos bens 
que integram o seu patrimônio. 
Parágrafo único. O órgão indigenista Federal administrará os bens de que 
trata o inciso I do artigo anterior, podendo administrar também os 
referentes ao inciso II do mesmo artigo, por expressa delegação da 
comunidade ou povo indígena interessado. 
Art. 18. Cabe ao órgão indigenista Federal oferecer meios para que a 
comunidade indígena exerça a administração efetiva do seu patrimônio. 
 
CAPÍTULO II - Da proteção territorial e ambiental. 
Art. 33. Compete à União, por intermédio do órgão indigenista Federal, 
proteger e fazer respeitar os bens materiais e imateriais dos povos 
indígenas nos termos dessa lei. 
§1º. A União responsabilizará as pessoas não indígenas por quaisquer 
atos que causem danos às terras e comunidades indígenas. 
§2º. Os povos e comunidades indígenas podem apoiar a União na 
proteção das terras indígenas, cabendo a esta garantir-lhes os recursos 
necessários para esta finalidade. 
Art. 34. A autorização para o ingresso nas terras indígenas será concedida 
pelas comunidades indígenas devendo, quando necessário, o ato ser 
informado ao órgão indigenista Federal. 
§1º. O ingresso nas terras indígenas é garantido independentemente da 
autorização dos povos indígenas, nos seguintes casos: 
I - Para as Forças Armadas em terras indígenas, em cumprimento de sua 
missão constitucional; 
II - Por ordem judicial ou flagrante delito. 
§2º. A prestação de serviços públicos essenciais destinados aos povos 
indígenas independe de autorização destes, condicionada a concordância 
por ocasião da consulta prévia de que trata esta lei. 
Art. 35. Cabe ao órgão indigenista, quando procurado por qualquer pessoa 
física ou jurídica que pretenda ingressar em determinada terra indígena, 
promover a consulta prévia do referido povo indígena, informando-o com 
clareza sobre a finalidade da visita nos termos do disposto pelo Título V. 
Art. 36. Compete ao órgão indigenista Federal exercer o poder de polícia 
dentro dos limites das terras indígenas, na defesa e proteção territorial e 
ambiental, para: 



116 
 

I - Interditar, por prazo determinado, prorrogável mediante motivação, as 
terras tradicionalmente ocupadas pelos indígenas para resguardo do 
território e das comunidades ali ocupantes; 
II - Interditar por prazo determinado, prorrogável mediante motivação, 
áreas ocupadas por povos indígenas em situação de isolamento e os não 
contatados. 
III - apreender veículos, bens e objetos de pessoas que estejam 
explorando o patrimônio indígena sem a devida autorização legal; 
IV - Aplicar multas e penalidades. 
§1º. Os veículos, bens e objetos apreendidos dentro de terra indígena na 
forma do inciso III deste artigo ficam sujeitos à pena de perdimento por 
dano ao patrimônio público. 
§2º. Sem prejuízo da ação penal cabível, os bens apreendidos nas 
condições do inciso III deste artigo, uma vez aplicada a pena de 
perdimento, serão vendidos em hasta pública, e o produto da venda será 
depositado em conta específica do órgão indigenista Federal, para ser 
aplicado em benefício das comunidades indígenas afetadas. 
§3º. Fica o órgão indigenista Federal obrigado, no prazo de 60 (sessenta) 
dias a partir da promulgação desta lei, a regulamentar o poder de polícia 
e os procedimentos de fixação e aplicação de multas e penalidades 
previstas neste artigo, sem prejuízo da aplicabilidade imediata do disposto 
nos incisos e parágrafos anteriores. 
Art. 37. A União, os Estados e Municípios responderão pela ação ou 
omissão de seus agentes no que se refere à proteção dos recursos 
ambientais localizados em terras indígenas. 
Art. 38. São partes legítimas para a defesa dos direitos e interesse s dos 
povos e comunidade indígenas: 
I - O Ministério Público Federal; 
II - Os indígenas, suas comunidades e organizações; 
III - O órgão indigenista Federal. 
Art. 39. Os povos e comunidades indígenas gozarão das mesmas 
vantagens asseguradas por lei à União, quanto aos prazos processuais, 
custas judiciais e impenhorabilidade de seus bens, rendas e serviços. 
Art. 40. Nenhuma medida judicial será concedida liminarmente nas causas 
em que os povos ou comunidades indígenas figurem no polo passivo da 
relação processual, sem a sua prévia audiência e da União, do Ministério 
Público Federal e do órgão indigenista Federal 
 
TÍTULO IV – Das Terras Indígenas 
CAPÍTULO I – Disposições Gerais 
Art. 41. São terras indígenas: 
I - As terras tradicionalmente ocupadas pelos indígenas; 
II - As terras instituídas pela União, Estados e Municípios e destinadas à 
posse e à ocupação dos indígenas, seus povos e suas comunidades. 
§1º. As terras previstas no inciso I deste artigo são aquelas dispostas no 
art. 231 da Constituição Federal, incluindo-se as terras ocupadas pelos 
indígenas isolados, interditadas pelo órgão indigenista Federal. 
§2º. As terras previstas no inciso II deverão obedecer aos princípios e 
diretrizes estabelecidas nesta lei. 
Art. 42. Os direitos dos indígenas às terras que tradicionalmente ocupam 
são originários, e independem de reconhecimento por parte do Poder 
Público. 
Art. 43. As terras indígenas são inalienáveis e indisponíveis, e os direitos 
sobre elas, imprescritíveis. 
Art. 44. As terras indígenas são destinadas à posse permanente dos 
indígenas, cabendo-lhes o usufruto exclusivo das riquezas do solo, dos 
rios e dos lagos nelas existentes. 
Art. 45. É vedada a remoção dos indígenas de suas terras, salvo ad 
referendum do Congresso Nacional, em casos de catástrofe ou epidemia 



117 
 

que ponha em risco sua população, ou no interesse da soberania do País, 
após deliberação do Congresso Nacional, garantido, em qualquer 
hipótese, o retorno imediato logo que cesse o risco. 
 
CAPÍTULO II - Da demarcação das terras indígenas. 
Art. 46. As terras indígenas serão administrativamente demarcadas pelo 
órgão indigenista Federal, de acordo com o procedimento estabelecido em 
Decreto do Poder Executivo. 
§1º. A demarcação promovida nos termos deste artigo, homologada pelo 
Presidente da República, será registrada em livro próprio do serviço de 
patrimônio da União e do registro imobiliário da Comarca da situação da 
terra; 
§2º. Contra a demarcação administrativa, processada nos termos dos 
artigos anteriores, não caberá a concessão de interdito possessório. 
Art. 47. O povo ou comunidade indígena interessada poderá solicitar ao 
órgão indigenista Federal a demarcação da sua terra ou a revisão dos 
seus limites quando em desacordo com o art. 231 da Constituição Federal. 
Art. 48. Cabe à União Federal indenizar as benfeitorias derivadas da 
ocupação de boa-fé, nos termos do art. 231, §6º, da Constituição Federal. 
§1º. Consideram-se de boa-fé as benfeitorias existentes até a expedição 
da Portaria do Ministro de Estado da Justiça declaratória dos limites da 
terra indígena. 
§2º. Não se aplica aos ocupantes não-indígenas o direito de retenção por 
suas benfeitorias. 
Art. 49. A União Federal deverá promover e priorizar o reassentamento 
dos ocupantes não-indígenas que preencham os requisitos da reforma 
agrária, logo após a publicação do ato administrativo que declara os limites 
da terra indígena. 
 
CAPÍTULO III – Gestão Territorial e Ambiental das Terras Indígenas. 
Art. 50. Constitui encargo da União, por intermédio dos órgãos federais de 
meio ambiente e indigenista, a manutenção do equilíbrio ecológico das 
terras indígenas e de seu entorno, mediante: 
I - Diagnóstico socioambiental, para conhecimento da situação, como 
base para as intervenções necessárias; 
II - Recuperação das terras que tenham sofrido processos de degradação 
dos seus recursos naturais; 
III - controle ambiental das atividades potencial ou efetivamente 
modificadoras e com impactos negativos sobre o meio ambiente e a 
qualidade de vida das comunidades indígenas, inclusive aquelas 
desenvolvidas fora dos limites das terras indígenas que afetam; 
IV - Educação ambiental, envolvendo a comunidade indígena e a 
sociedade regional na proteção ambiental das terras indígenas e de seu 
entorno; 
V - Identificação e difusão de tecnologias, indígenas e não-indígenas, 
consideradas apropriadas do ponto de vista ambiental e antropológico. 
VI - Fortalecimento das formas tradicionais de gestão ambiental dos povos 
indígenas; 
VII - fiscalização e controle dos ilícitos ambientais. 
Parágrafo único - O órgão indigenista Federal definirá uma faixa de 
segurança etnoambiental no entorno das terras indígenas, com a 
finalidade de garantir a proteção e o equilíbrio ecológico dessas terras. 
Art. 51. Os povos e comunidades indígenas têm autonomia para fazer a 
gestão territorial e ambiental de suas terras, cabendo à União apoiar e 
promover estas atividades, respeitados os usos, costumes, tradições e 
formas de organização social destes povos e comunidades; 
Art. 52. Os recursos naturais existentes em terras indígenas, salvo o 
disposto no Título VI, serão utilizados exclusivamente pelos indígenas de 
forma direta. 



118 
 

Art. 53. O licenciamento ambiental, em todas as suas fases, de 
empreendimentos que causem impacto social e ambiental às terras 
indígenas dependerá de parecer prévio do órgão indigenista Federal, de 
caráter vinculante, após consulta à comunidade afetada, conforme 
estabelecido no Título V. 
Art. 54. Aplicam-se às terras indígenas as normas jurídicas de proteção ao 
meio ambiente, naquilo que não contrariem o disposto nesta lei. 
Art. 55. As atividades que potencial ou efetivamente causem impacto 
negativo ao meio ambiente nas terras indígenas somente se admitirão em 
caso de relevante interesse público da União, conforme previsto em lei 
complementar. 
Parágrafo único. Não se aplica a este artigo as atividades necessárias à 
sobrevivência física e cultural dos povos indígenas, conforme seus usos, 
costumes e tradições. 
Art. 56. A reserva legal a que se refere o Código Florestal e sua legislação 
correlata deverá ser mantida nas propriedades limítrofes de terras 
indígenas, preferencialmente nas suas divisas junto a estas terras. 
Art. 57. Será garantida a participação do órgão indigenista Federal na 
definição da política de ordenamento territorial e de estratégias de 
ocupação do território nacional por projetos governamentais ou privados, 
sempre que haja interesses indígenas envolvidos. 
Art. 58. A continuidade ou recategorização das unidades de conservação 
já existentes, parcial ou totalmente incidentes em terras indígenas, 
dependerá do procedimento previsto no Título V. 
Art. 59. O acesso e a utilização, por terceiros, de patrimônio genético 
existente nas terras indígenas, respeitarão o direito de usufruto exclusivo 
das comunidades indígenas, e dependerá de prévia autorização das 
mesmas, bem como de prévia comunicação ao órgão indigenista Federal, 
observado o disposto na legislação vigente. 
 
TÍTULO V – Da Consulta Prévia, Livre e Informada 
Art. 79. Fica assegurada a participação dos povos e comunidades 
indígenas no planejamento, formulação, execução, coordenação e 
avaliação de todos os planos, projetos e programas que possam afetá-los 
diretamente. 
Art. 80. Fica assegurado aos povos e comunidades indígenas o direito de 
serem consultados de forma prévia, livre e informada, conforme seus 
usos, costumes e tradições, nos seguintes casos: 
I - Medidas legislativas de interesse dos povos e comunidades indígenas 
que possam afetá-los diretamente; 
II - Medidas e atividades administrativas de interesse dos povos e 
comunidades indígenas que possam afetá-los diretamente; 
III - atividades consideradas de relevante interesse público da União 
desenvolvidas em terras indígenas nos termos de lei complementar. 
IV - Atividades no entorno das terras indígenas que lhes acarretem 
potencial impacto. 
Parágrafo único. Os procedimentos da consulta a que se refere este artigo 
serão estabelecidos por resolução do Conselho Nacional de Política 
Indigenista. 
Art. 81. A realização de consulta prévia aos povos e comunidades 
indígenas caberá exclusivamente à União, por intermédio do órgão 
indigenista, assegurado o respeito às seguintes condições, sob pena de 
nulidade: 
I - Respeito à diversidade cultural e à especificidade de cada um dos povos 
indígenas; 
II - Realização da consulta na própria terra habitada pelos indígenas, 
quando se tratar de atividade obra ou serviço incidente nesta terra 
indígena; 



119 
 

III - garantia de tradução na língua materna dos povos indígenas 
consultados, quando necessário; 
IV - Presença obrigatória do órgão indigenista Federal e do Ministério 
Público Federal; V - respeito aos processos próprios de aprendizagem dos 
indígenas; 
VI - Apresentação de documentos e pareceres técnicos em linguagem 
simples e na forma adequada aos usos, costumes e tradições indígenas; 
VII - fortalecimento da tradição oral quando necessário; 
VIII - respeito às formas próprias de representação dos indígenas, suas 
comunidades e povos. 
IX - Garantia do direito à informação plena e integral em todas as fases da 
atividade, obra ou projeto realizado. 
Art. 82. O procedimento de consulta prévia deve se dar com a maior 
abrangência possível mediante a realização de: 
I - Reuniões; 
II - Seminários; 
III - audiências públicas; 
IV - Conferências 
V - Debates; 
VI - Qualquer outro modo de participação das comunidades ou povos 
interessados. 
Art. 83. A consulta prévia buscará a construção de consensos e terá 
caráter deliberativo e vinculante. 

O Estatuto dos Povos Indígenas, como citado acima, foi elaborado como 

uma proposta da Comissão Nacional de Política Indigenista, em Brasília, em 5 de 

junho de 2009. Trata-se de um documento pensado por representantes do Estado 

e por alguns indigenistas para os povos indígenas, e não construído e discutido por 

nós, para nós. Por essa razão, pode ser compreendido inicialmente como uma 

proposta de caráter colonial, pois foi formulado externamente às nossas 

epistemologias e formas próprias de organização. Porém, apesar de suas 

limitações, o Estatuto abriu caminhos importantes ao buscar resguardar nossos 

direitos na Constituição, especialmente no que diz respeito à terra e ao território, às 

culturas e aos saberes próprios, assegurando também a permanência e a 

segurança dos povos indígenas em suas terras, demarcadas ou não demarcadas. 

O Estatuto reforça ainda o direito à consulta prévia, livre e informada antes 

de qualquer procedimento ou execução de projetos que afetem povos e territórios 

indígenas. Essa consulta deve ser realizada de maneira consciente e 

compreensível para todos os membros de uma Terra Indígena ou comunidade, 

garantindo que a decisão seja realmente coletiva. O documento também reafirma 

o papel fundamental do poder público federal na proteção dos povos indígenas. 

Assim, essa declaração estabelece o que deve ser feito, o que podemos fazer e o 

que não podemos fazer, servindo como referência jurídica e política. 



120 
 

Atualmente, nós povos indígenas, em especial o povo Werekena, 

precisamos conhecer profundamente as leis que tratam e regem os nossos direitos. 

Muitas vezes, os interesses do poder público caminham em sentido contrário às 

legislações que nos protegem. Um exemplo disso é o Projeto de Lei do Marco 

Temporal, que representa uma grave ameaça aos nossos direitos territoriais, pois 

é inconstitucional do ponto de vista indígena. A seguir, apresentamos a definição 

do Marco Temporal. 

Definição do Marco Temporal 

• Marco temporal é uma tese jurídica segundo a qual os povos 
indígenas têm direito de ocupar apenas as terras que ocupavam ou já 
disputavam em 5 de outubro de 1988, data de promulgação da 
Constituição. 
• A tese surgiu em 2009, em parecer da Advocacia-Geral da União 
sobre a demarcação da reserva Raposa-Serra do Sol, em Roraima, 
quando esse critério foi usado. 
• Em 2003, foi criada a Terra Indígena Ibirama-Laklãnõ, mas uma 
parte dela, ocupada pelos indígenas Xokleng e disputada por agricultores, 
está sendo requerida pelo governo de Santa Catarina no Supremo 
Tribunal Federal (STF). 
• O argumento é que essa área, de aproximadamente 80 mil m², não 
estava ocupada em 5 de outubro de 1988. 
• Os Xokleng, por sua vez, argumentam que a terra estava 
desocupada na ocasião porque eles haviam sido expulsos de lá. 
• A decisão sobre o caso de Santa Catarina firmará o entendimento 
do STF para a validade ou não do marco temporal em todo o País, 
afetando mais de 80 casos semelhantes e mais de 300 processos de 
demarcação de terras indígenas que estão pendentes. (Brasil5, 2025). 

O marco temporal é um dos exemplos de tese jurídica que afetam e 

impactam diretamente os nossos direitos constitucionais mencionados acima. 

Mesmo existindo leis que tratam e asseguram esses direitos, há parlamentares que 

se posicionam contra eles. Elaboram projetos de lei para beneficiar o Estado e 

grandes latifundiários, que exploram os elementos da terra para gerar lucro e 

enriquecimento, sem considerar a biodiversidade, a necessidade de proteção da 

terra para que ela continue existindo, nem a continuidade dos processos de 

demarcação das Terras Indígenas. Entre elas está a Terra Indígena Cue-Cue-

Marabitanas, cuja demarcação precisa avançar para que possamos nos sentir 

seguros, amparados e devidamente protegidos conforme determinam os direitos e 

as leis. 

 
5 BRASIL. Câmara dos Deputados. Portal institucional. Disponível em: https://www.camara.leg.br. 
Acesso em: 8 dez. 2025. 



121 
 

Nosso modo de ver o mundo é muito diferente do modo de vida da sociedade 

ocidental, especialmente da lógica capitalista, em que terra, território, elementos 

naturais, o ar e até as próprias pessoas são transformados em mercadorias. Tudo 

se converte em lucro, sem preocupação com o fato de que nós, povos indígenas, 

precisamos da terra para viver. Nossa forma de organizar o conhecimento, 

aprender, educar e estruturar o território também é distinta. Segue nossas culturas 

e os territórios onde vivemos. Para nós, a terra é vida, e nossos conhecimentos são 

preservados ao manter os elementos naturais que fazem parte de nós. Não 

estamos separados deles. 



122 
 

CAPÍTULO IV - BEM VIVER E SUSTENTABILIDADE DO POVO WEREKENA 

A partir da vida dos nossos ancestrais Werekena, suas formas de viver no 
passado, momentos vividos no contato com os não índios, nos momentos 
de contatos com os patrões, com os regatões, o sistema capitalista vivo 
em nosso meio, sistema escolar muitas das vezes são de forma 
colonizadora que segue o modelo de educação convencional. Hoje, 
olhamos para nós Werekena, em que situação nos estamos, vivemos em 
terra demarcada. E muitas de nossas famílias vivem dependendo dos 
benefícios sociais, através de vendas e cada vez o individualismo domina 
a nossa mente e a mente dos nossos filhos. Então, como vamos ter o Bem 
Viver como os nossos antepassados viviam (João Candido – Werekena, 
liderança, Anamuim rio Xié, 2024). 

As rodas de conversa sobre o Bem Viver, realizadas nas comunidades do rio 

Xié, iniciando por Anamuim e seguindo por Umarituba, Tunú, Cumati-Cachoeira, 

Santa Cruz, Santa Rosa, Boa Esperança, Campinas e Vila Nova, finalizando em 

São Marcelino, ocorreram nos meses de maio e junho de 2024 e contaram com a 

participação de estudantes, professores e lideranças. 

Em todas as comunidades, os diálogos tiveram início com uma reflexão 

profunda sobre a “busca do Bem Viver Werekena”. Para o povo Werekena, essa 

busca não significa reconstruir um passado idealizado ou recuperar algo perfeito 

que teria sido perdido. Refere-se, sobretudo, a uma visão e a um planejamento de 

vida, a um movimento de esperança e de projeção de futuro. É um suspiro de vir a 

ser, a possibilidade de construir um novo mundo e inaugurar um novo momento 

para nossas comunidades após o contato. Representa a luta pela realização de um 

sonho no cotidiano, na forma de viver e resistir do povo Werekena às margens do 

rio Xié. 

Estamos lutando para viver com nossa cultura, revitalizar e falar nossa 
língua Werekena, comer o peixe pescado no rio, ouvir o som e sentir o 
cheiro da floresta, viver unidos sem desunião, cuidar e ter respeito pela 
natureza. Isso é o Bem Viver para nós! Não é Bem Viver está na cidade, 
dependendo de dinheiro, passar fome, sem a nossa terra, que é a nossa 
mãe. Nós viemos da terra e por isso somos a terra! Estamos brigando para 
frear a pressão das coisas que o branco traz para dentro de nossa terra. 
Hoje o trabalho de Wayuri que é um trabalho coletivo está enfraquecendo. 
Quando perguntamos quem vai derrubar a roça, as pessoas já perguntam 
quanto vão pagar pelo trabalho. Ninguém quer trabalhar de graça! (Fleury 
Werekena, Anamuim, Rio Xié, 2024). 

O relato das lideranças propõe uma reflexão sobre os sistemas de vida 

atuais, que têm como fundamento o Bem Viver do presente ao futuro. Trata-se de 

uma filosofia indígena que busca os caminhos capazes de sustentar e dar sentido 



123 
 

à vida. Cada comunidade apresenta diferentes formas de organização social e 

necessidades específicas a serem planejadas e vivenciadas. Orientados pelos 

princípios da reciprocidade entre as pessoas, da amizade fraterna, da convivência 

harmônica com outros seres da natureza e do profundo respeito pela terra, nós, 

povos indígenas, temos construído experiências verdadeiramente sustentáveis que 

podem orientar nossas escolhas futuras e assegurar tanto a continuidade da 

existência indígena quanto o futuro da humanidade. 

“Os nossos pais nos têm ensinado que, para construir o Bem Viver a partir 

da prática educativa dos mais sábios, devemos pensar e planejar juntos para todos. 

Isso significa dizer que é preciso combater as injustiças e tudo aquilo que gera 

desigualdade”, como relata Jorge Werekena, presidente da ACIRX, em 14 de junho 

de 2024. 

O conceito de Bem Viver indígena não é exclusivo do povo Werekena que 

habita o rio Xié. Também é uma causa dos parentes que vivem na cidade e, em um 

sentido mais amplo, de todos os povos indígenas no Brasil. Vivemos em um mundo 

capitalista que impacta profundamente nossas formas de viver, pensar e organizar. 

Dessa maneira, o Bem Viver constitui um desafio atual que nos convoca a buscar 

caminhos para o novo mundo que desejamos construir. 

Nós, indígena Werekena que moramos na cidade, estamos ainda com a 
esperança de poder ter de volta o nosso Bem Viver. No passado, tivemos 
nosso território, hoje estamos vivendo na cidade de São Gabriel, 
enfrentando muitas dificuldades. Mesmo assim, com todos esses 
problemas, resistimos. Convivemos com outros parentes e nos 
relacionamos bem com outras comunidades porque é nossa forma de ser 
e nossa forma de viver, é respeitando as pessoas e os seres. Este é, para 
nós, um momento de luta e, um dia, vamos contar para as nossas futuras 
gerações a história da conquista do Bem Viver. Hoje estamos lutando para 
reaver nosso território, para a nossa sobrevivência e para podermos 
ensinar nossos filhos a viverem dentro da nossa cultura. Não é fácil mudar 
uma história de muito tempo, mas agora que nossa luta começou, 
ninguém vai nos intimidar, nem nos fazer esquecer quem somos 
(Lourivaldo Werekena, morador de São Gabriel, natural de Vila Nova, 20 
de junho 2024. 

Como não podemos contar com os bancos ou com órgãos públicos, 

buscamos dentro da própria comunidade as nossas alternativas e soluções. Assim, 

podemos decidir coletivamente pela criação de um fundo de reserva comunitário. 

Para alcançar o Bem Viver, é necessário garantir o respeito à terra e fortalecer as 

práticas de trabalho coletivo. 



124 
 

Bem viver é o povo sorri o tempo todo. O povo comer bem, brincar bem, 
festejar bem. Produzir muita banana na roça, fazer muita farinha, plantar 
abacaxi e tudo em grande quantidade. Fazemos isso não para sermos 
milionários, mas para compartilhar entre o nosso povo. Nós respeitamos 
a natureza onde vivemos e por isso usamos somente o que é necessário. 
Também fazemos a coleta seletiva de lixo na comunidade. Espantamos 
todos os caçadores que matam os animais para comercializare os animais 
vivem e estão felizes (José Jarumare, Baré, cacique da comunidade 
Umarituba, rio Xíé, 2024). 

Para o Bem Viver, o povo precisa da terra para sempre, como garante a 

Constituição Federal de 1988 em seu artigo 231. Mesmo com o território Werekena 

já demarcado dentro da Terra Indígena Alto Rio Negro, permanece o medo de que, 

em algum momento, essa terra possa ser tomada pelo Governo. Sem a terra, para 

o povo Werekena, não há possibilidade de Bem Viver, pois é na terra que o Bem 

Viver se realiza: na plantação, na colheita, na pesca, no cuidado com o rio e com a 

Mãe Natureza. 

Quero que meu filho viva a plantação e a colheita, viva comendo o peixe, 
que continua bebendo da água pura do Igarapé, do alimento. Não quero 
ver meu filho tendo que deixar a floresta para trás e ir para a cidade. Na 
cidade não tem como plantar, não tem como beber água do igarapé e não 
tem como pescar.   Nós precisamos da terra para sempre. É na nossa 
terra que está o Bem Viver.  Estamos lutando por uma causa que é para 
o bem dos nossos filhos, netos e futuras gerações (Armindo – Werekena 
morador do sítio Pamã, relato feito na comunidade Umarituba rio Xié, 
junho, 2024). 

A maioria das comunidades do rio Xié, durante a pesquisa participante, 

afirmou que o Bem Viver Werekena começa dentro de nossas casas, na prática 

cotidiana da convivência coletiva. Não se pode pensar apenas em si; qualquer ação 

familiar deve ser orientada pelo coletivo e não pelo individualismo. Em nossa 

crença, é necessário buscar sempre a igualdade entre jovens, homens, mulheres 

e anciãos. Em nossas comunidades não pode existir violência doméstica, crianças 

não podem ser espancadas e ninguém deve faltar com respeito aos guerreiros e 

aos mais velhos. 

Na agricultura, devemos produzir para todos. O trabalho precisa ser 

realizado em conjunto, de modo que ninguém passe fome. Em muitos aspectos da 

vida cotidiana, já vivenciamos o Bem Viver. Um exemplo marcante são as roças 

comunitárias, cuja produção era destinada à comercialização e permitiu adquirir, de 

forma coletiva, equipamentos como raladores e casas de farinha comunitárias. 



125 
 

Essa experiência ocorreu há alguns anos e demonstra um caminho que deve ser 

retomado. 

Segundo Bonin (CIMI, 2015), o conceito de Bem Viver caminha na 

contramão de um modelo de desenvolvimento que transforma a terra e a natureza 

apenas em insumos para a produção de mercadorias de rápido consumo. É para 

sustentar esse modelo capitalista que governos priorizam megaprojetos, grandes 

barragens, exploração mineral e monoculturas que degradam o ambiente, 

envenenam a terra e as águas e ameaçam todos os seres vivos. 

Podemos, assim, conceituar o oposto do Bem Viver e denominá-lo de Viver 

Bem. Esse modelo segue a lógica capitalista, que incentiva as pessoas a buscar 

apenas bens materiais, equipamentos e tendências da modernidade. O sistema 

capitalista, que chamamos aqui de Viver Bem, constitui o maior desafio para a 

construção do Bem Viver Werekena e de outros povos que buscam caminhos para 

o Bem Viver de toda a humanidade. 

Bonin (2015) também destaca que o modelo capitalista promove a 

concentração de bens e riquezas nas mãos de poucos privilegiados, que priorizam 

regras de competitividade, lucratividade e o ideal individualista de “se dar bem na 

vida”. A falta de respeito com o diferente e com aqueles que possuem maneiras 

próprias de viver e pensar é característica marcante dessas elites, especialmente 

da elite brasileira, profundamente conservadora. 

Diante desse sistema que gera injustiças e desigualdades, os princípios do 

Bem Viver nos orientam a cultivar relações de reciprocidade, respeito e valorização 

de todas as formas de vida. Encontrar alternativas dentro desse sistema opressor 

e construir relações solidárias é o grande desafio colocado para todos que 

acreditam em um mundo diferente. No Brasil, convivemos com uma imensa 

pluralidade cultural, que nos permite aprender diariamente que a beleza da vida 

está na diferença, na variedade e na possibilidade do novo, e não na adesão 

acrítica a um padrão único no qual não há lugar para todos (Bonin, 2015). 

Como observamos atualmente, o consumismo e a desigualdade refletem um 

profundo desequilíbrio no uso dos elementos naturais, culturais e econômicos. 

Crescimento, expansão e aceleração tornaram-se palavras mágicas, alimentadas 

por tecnologias cada vez mais sofisticadas, colocadas a serviço da substituição de 



126 
 

trabalhadores e da maximização dos lucros. O atual projeto de desenvolvimento, 

baseado na produção acelerada e na acumulação de capital, funda-se em relações 

sociais mediadas pela exploração e alienação, submetidas a uma lógica utilitarista 

que avalia tudo por custo e benefício (Bonin, 2015). 

Os avanços tecnológicos têm servido, em grande parte, para ampliar e 

acelerar a produção. No entanto, as consequências dessa exploração desenfreada 

da natureza são imediatas: quanto mais se produz, mais lixo se acumula na terra e 

mais poluição contamina as águas e o ar. Quanto mais “aquecida” a economia, 

mais se consome e mais se descarta. 

Para alcançarmos uma vida digna, coletiva e sábia, precisamos criar 

propostas concretas para todos. É necessário diminuir o consumo e reduzir as 

desigualdades sociais. 

É importante ressaltar que o ideal individualista de “se dar bem na vida” 

constitui um dos princípios centrais do modelo capitalista, que promove injustiça, 

violência, insegurança e morte de seres humanos condenados a viver em “cinturões 

de miséria” nas grandes cidades ou em condições desumanas nas áreas rurais. 

Além disso, o consumo desenfreado devasta florestas e a biodiversidade, 

colocando em risco a vida de todos os seres, não apenas a vida humana (CIMI, 

2015). 

O Bem Viver, experiência por centenas de comunidades e povos 
indígenas na América Latina, pode nos inspirar a repensar valores e 
práticas da cultura contemporânea. O Bem Viver das culturas indígenas 
pode ser reinterpretado para se tornar um projeto de vida concreto, capaz 
de revolucionar nossas maneiras de pensar, nossas formas de interagir 
com a natureza e nossas relações humanas (CIMI, 2015, s/p). 

Paulo Suess (2010) explica que o paradigma Sumak Kawsay, tão debatido 

atualmente, tem origem quéchua e significa Bem Viver. Não é simples traduzir 

Sumak Kawsay em palavras, pois se trata de uma noção ampla e complexa que 

envolve múltiplas dimensões e significados. Pode-se dizer que expressa, ao 

mesmo tempo, memória e horizonte: por um lado, a memória pré-colonial e 

tradicional do mundo andino; por outro, o protesto e a luta contra os excessos do 

capitalismo agroindustrial globalizado. Para o povo quéchua, o passado é 

compreendido como um mundo imerso no Bem Viver, caracterizado pela 

convivência harmoniosa entre cosmo, natureza e humanidade. As saídas políticas 



127 
 

assumidas no presente apoiam-se, muitas vezes, na memória de um tempo bom, 

perdido e idealizado, que é simultaneamente mítico e histórico. Essa memória se 

converte, frequentemente, em motor de transformações na realidade 

contemporânea. 

Ao tomarmos como referência as construções teóricas e políticas sobre o 

Bem Viver andino, podemos ampliar a compreensão dessa concepção no Brasil. 

No “Plan Nacional para el Buen Vivir” (2009-2013), do Equador, encontramos 

elementos relevantes. O plano propõe uma ruptura conceitual com a noção de 

desenvolvimento baseada no crescimento acelerado e na produção descartável 

orientada ao lucro. Seu objetivo é construir uma sociedade justa, diversa, 

plurinacional e intercultural, a partir de políticas sociais que garantam os direitos 

fundamentais dos cidadãos. Para isso, defende o redirecionamento dos recursos 

do Estado para educação, saúde e pesquisa científica, além da democratização do 

acesso à água, à terra, ao crédito e ao conhecimento. 

A importância do paradigma do Bem Viver não está na realização imediata 

de uma ruptura estrutural, mas na retomada de um horizonte: um futuro sustentado 

na justiça e na igualdade. A luta indígena pelo Bem Viver integra uma aliança mais 

ampla pela preservação da vida no planeta. Pensar o Bem Viver exige construir o 

novo mundo a partir da fonte do saber ancestral, reconstruindo o presente e 

projetando o futuro. Não basta realizar uma leitura desse passado; é preciso vivê-

lo, reaprender com ele e recriá-lo por meio do planejamento coletivo. 

Para o povo Werekena e para outros povos indígenas do Brasil, o Bem Viver 

é uma prática ancestral, existente antes do contato com os não indígenas. Assim, 

retomar essa forma de vida é hoje uma necessidade que exige discussão, reflexão 

e conquista coletiva. O Bem Viver diz respeito ao modo de viver de cada povo em 

sua cultura, crença, território, experiências e práticas. No entanto, para que isso 

seja possível, é indispensável garantir terras aos povos indígenas dentro de uma 

perspectiva intercultural, pois o contato já ocorreu e moldou a realidade atual. 

Essa memória é fundamental para fortalecer nossa luta. Muitas terras que 

devem ser demarcadas são essenciais para os nossos mais velhos e para a 

realização do Bem Viver. As poucas terras já demarcadas são, em geral, pequenas, 

não comportam as necessidades das comunidades e dificultam atividades básicas 



128 
 

como plantar, construir a casa de reza ou os espaços de saber. A dificuldade é 

profunda. Essa situação tem levado o povo Guarani, entre outros, a reivindicar seus 

direitos, que são reconhecidos pelo governo, mas não efetivados na prática. 

Muitas de nossas famílias vivem em beira de estradas, debaixo de lonas, 
entre a rodovia e as fazendas. Na época do calor é muito quente, e no 
inverno é muito frio. São impactos impostos pelos brancos e pelo 
desenvolvimento. O Bem Viver para os Guarani não é possível hoje devido 
à falta de espaço, à falta de terra. Sabemos como viver o jeito de ser 
Guarani. Mas para isso precisamos também recuperar a nossa terra. E o 
Bem Viver dos Guarani é compartilhado com todas as pessoas que vivem 
ao seu redor. É por isso que os Guarani podem ajudar os brancos e, ao 
mesmo tempo, os brancos podem ajudar os Guarani a recuperar a sua 
terra (Maurício da Silva Gonçalves, Guarani, CIMI, 2015). 

Nas palavras de Heck e Loebens (2012, p. 61), os povos indígenas chegam 

ao início do século XXI não apenas como sobreviventes, mas como povos 

portadores de ricas culturas e sabedoria milenar. A partir disso, consolidam-se como 

importantes atores sociais, políticos e étnicos, oferecendo contribuições 

significativas para a construção de novos projetos de vida nos distintos países. 

No centro da vida dos povos indígenas está a espiritualidade e um sentido 

festivo para o viver. Um exemplo emblemático ocorre com os Guarani: quando os 

missionários do século XVI proibiram determinadas festas tradicionais, eles 

deixaram de plantar suas roças. Esse fato revela que os povos indígenas não vivem 

para produzir, mas produzem e trabalham para viver. A espiritualidade é essencial 

em suas culturas e se manifesta por meio de cantos, danças, rituais festivos e 

rezas. 

O mundo indígena é centrado na pessoa e na comunidade, na partilha e na 

abertura ao outro. Na festa, restabelecem-se o equilíbrio, a alegria e a memória 

ancestral, compartilhando espaço e tempo. Todos participam e se auxiliam 

mutuamente, e o trabalho coletivo gera abundância. Por isso, quando imaginamos 

“um outro mundo possível”, visualizamos um espaço festivo, onde se experimentam 

e se partilham a alegria e a dádiva do viver. 

Para construir as condições do Bem Viver, é preciso produzir mudanças 

profundas no estilo e no sentido da vida ocidental, como destaca Paulo Suess 

(2010). O Bem Viver pressupõe compreender o ser humano como parte da 

natureza, envolvido em tudo o que acontece com a terra, os animais e o ambiente. 



129 
 

Requer transformar a forma de organização da vida social, de modo que os 

interesses coletivos prevaleçam sobre os interesses individuais e a solidariedade 

seja a base da sociedade, pois a vida é vivida em rede e todos dependem uns dos 

outros. 

O Bem Viver demanda também mudanças nas estruturas econômicas e o 

reconhecimento de que o desenvolvimento deve existir para proteger e 

potencializar a vida. Não têm lugar nesse paradigma projetos que promovam a 

exploração abusiva dos elementos naturais ou que se sustentem na exploração do 

ser humano. 

Por fim, o Bem Viver requer uma mudança política, para que se estabeleça 

uma sociedade fundada na justiça, na partilha e no respeito a todas as culturas e a 

todos os povos. 

Diante disso, afirmo que nossas culturas indígenas são a melhor prova de 

que “outro mundo é possível”, pois conseguimos, ainda em 2025 – em um contexto 

marcado pela desigualdade e pela padronização das mercadorias, do consumo e 

dos desejos –, manter sociedades igualitárias, sem marginalização e sem exclusão. 

Mesmo diante das invasões constantes do sistema capitalista em nossas 

comunidades, seguimos resistindo para retomar aquilo que foi legado por nossos 

antepassados. Nós, povo Werekena, não nos rendemos: lutamos vigorosamente, 

assim como tantos outros povos que seguem firmes em sua luta. 

4.1.  Formas de ocupação e práticas de uso no Território 

O povo Werekena vive ao longo da calha do rio Xié, utilizando suas próprias 

formas de sustentabilidade como meio de manter a vivência familiar e comunitária 

de maneira coletiva e equilibrada. Historicamente, nossos ancestrais viviam de 

forma seminômade, deslocando-se de um lugar para outro conforme os períodos 

de abundância dos alimentos que consumiam. 

Cada família possuía diversos sítios para onde se movimentava ao longo do 

ano. No período da seca, permaneciam nas margens do rio Xié, e, na época das 

cheias, deslocavam-se para as cabeceiras dos igarapés, onde havia maior 

disponibilidade de alimentos. Permaneciam em um mesmo local por 

aproximadamente três a cinco anos e, depois, mudavam-se para outro ponto. 



130 
 

Durante esse intervalo, as áreas anteriormente cultivadas se regeneravam, 

permitindo o crescimento de novas plantas e a recuperação natural da fertilidade 

do solo. 

Esse ciclo contínuo de ocupação, descanso da terra e retorno demonstra a 

forma sustentável e coletiva com que nossos ancestrais manejavam o território, 

assegurando sua renovação e preservação para as futuras gerações. 

Lembro que quando era menino ainda, nós tínhamos sítios na beira do Rio 
Xié e também no igarapé Namuim, nós ficávamos lá até quando havia os 
peixes e caça para comer. Depois que já era pouco, mudávamos para 
outro sítio, ou abríamos outro sítio onde tinha mais caças e peixes porque 
como sabemos os peixes, as caças crescem. Depois de muitos anos 
quando voltávamos lá já tinha peixes e caças lá. Vivíamos assim, nunca 
faltava nada para comer, tinhas muitas frutas do mato também. Hoje não 
é mais assim, cada vez vai ficando mais difícil para viver com nossos 
filhos. Devemos voltar a pensar e planejar como vamos viver agora para 
frente (Maciel Tomás, cacique Werekena, comunidade Anamuim, 2024). 

A forma de subsistência mudou a partir do contato com outros povos 

indígenas, como os Baré, falantes da língua Yẽgatu, e com os não indígenas, 

falantes de espanhol e português. Segundo Ossegawa (2017), a história da região 

foi marcada pela violência e pela exploração do trabalho extrativista: primeiro com 

o látex, no início do século XX, e depois com o cipó e a piaçava, atividades que 

persistem até o presente. 

Atualmente, o rio Xié compõe o território ocupado pelos Werekena, 

compartilhado também com os Baré, que migraram para a região em decorrência 

das relações de patrão ou patronagem. Esses patrões, conhecidos hoje como 

comerciantes, compravam produtos extraídos da floresta, como fibras de piaçava, 

cipó e sorva. 

Relatos históricos indicam que, até o século XIX, os Werekena ocupavam o 

Xié e o Içana. Posteriormente, migraram para o Guaínia, na fronteira entre a 

Colômbia e a Venezuela. Em 1881, já existiam indícios de que essas migrações 

haviam ocorrido. Nesse ano, o rio Xié foi descrito como deserto pelo conde italiano 

Ermano Stradelli, que percorreu o rio Negro desde Cucuí. Calbazar e Ricardo 

(2006) também apontam para a possibilidade de que a população indígena 

estivesse vivendo nas cabeceiras e em pequenos igarapés, justamente para evitar 

o contato destrutivo com os brancos. 



131 
 

Relatos da década de 1920 demonstram que os Werekena que habitavam a 

região do Guaínia haviam iniciado seu retorno ao Xié, que então contava com 

apenas uma família desse povo. Foi nessa década que as primeiras comunidades 

passaram a ser fundadas ao longo do rio Xié. 

A partir do início deste século XX, muitas famílias que haviam debandado 
para a Venezuela retornaram para o lado brasileiro, motivadas não só 
pelas revoluções que ocorriam lá, mas também pela violência de 
comerciantes que exploravam a produção extrativa dos índios no Guaínia 
e Casiquiari (Calbazar; Ricardo, 2006, p. 47-48). 

4.2. O Trabalho Escravo Werekena, sob domínio da Patronagem 

O valor do trabalho do povo Werekena era sistematicamente subvalorizado, 

e os patrões frequentemente recorriam à violência para obrigá-los a permanecer na 

atividade para a qual haviam sido “contratados”, sob um regime de escravidão até 

que a dívida fosse “quitada”. Muitas vezes, essa quitação jamais ocorria devido às 

práticas abusivas próprias da patronagem. “Quando os Werekena conseguiram 

fugir da exploração no Médio Rio Negro e voltar para o Alto Rio Negro, traziam 

mulheres e filhos, falantes de Yẽgatu” (Cruz, 2011). 

A fibra da piaçava constituiu-se em um dos principais produtos do 

extrativismo no Alto Rio Negro, especialmente no rio Xié. A fibra era comercializada 

em troca de alimentos e materiais básicos para o sustento das famílias. Ossegawa 

(2017) afirma que as cadeias produtivas do extrativismo sempre foram marcadas 

por intensa exploração dos trabalhadores, frequentemente submetidos a condições 

análogas à escravidão, sem qualquer forma de remuneração digna. 

Atualmente, o trabalho escravo no rio Xié não ocorre mais como antes. Essa 

mudança é resultado da luta coletiva das lideranças, em parceria com a FOIRN, 

pela demarcação da Terra Indígena Alto Rio Negro, onde se encontra a Terra do 

povo Werekena. Contudo, a exploração persiste de outras maneiras, 

principalmente por meio dos altos preços dos produtos industrializados trazidos da 

sede municipal de São Gabriel da Cachoeira, distante da região. A exploração 

ocorre por parte dos regatões, comerciantes fluviais que fornecem mercadorias 

industrializadas em troca dos produtos indígenas provenientes da agricultura, do 

extrativismo, do artesanato, da farinha, da caça e da pesca. 



132 
 

Essa troca permanece injusta. Os produtos industrializados são vendidos por 

valores excessivamente altos, enquanto os produtos indígenas são comprados a 

preços muito baixos. Um exemplo é a farinha: uma lata pode ser trocada por apenas 

seis ou sete litros de gasolina em Anamuim, a comunidade mais distante do rio Xié, 

apesar de na cidade a mesma lata ser vendida por até R$ 130,00 ou R$ 150,00. 

Outro exemplo são as roupas, adquiridas na cidade por cerca de R$ 25,00 e 

trocadas por uma lata de farinha em Anamuim. Situação semelhante ocorre com a 

caça e os peixes, trocados de forma igualmente desigual. 

A reestruturação das formas de negociação e comercialização dos produtos 

é uma demanda central da Associação das Comunidades Indígenas do Rio Xié 

(ACIRX), que busca criar mecanismos para melhorar as condições de venda, 

especialmente da farinha, cuja maior produção no município ocorre no rio Xié. Além 

da farinha, também são comercializados artesanatos como vassouras feitas de fibra 

de piaçaba e de cipós, como a titica e o cipó wãbe. Essa reestruturação visa 

valorizar os produtos, a identidade e a arte indígena do povo Werekena e dos 

demais povos que vivem na região. 

O trabalho escravo mencionado refere-se ao trabalho análogo à escravidão 

presente nas cadeias produtivas do extrativismo na Amazônia, como na exploração 

da borracha, do cipó, da sorva e da piaçava. Nesse regime, as pessoas não eram 

propriedade dos patrões, como ocorreu durante a escravidão dos povos de matriz 

africana. No entanto, outras estratégias foram desenvolvidas para promover a 

exploração do trabalhador em níveis equivalentes aos da escravidão. Tais cadeias 

produtivas basearam-se historicamente em relações de trabalho exploratórias, 

negociações desiguais e mecanismos que levavam a um endividamento contínuo 

e praticamente impagável, obrigando os trabalhadores a permanecer nos locais de 

extração e a continuar trabalhando para o mesmo patrão, mesmo quando o esforço 

era exaustivo. O produto mais intensamente trabalhado e negociado com os 

patrões foi a piaçava, atividade que perdurou aproximadamente por uma década. 

Nossos principais patrões eram o Ronil Otero, falante de português e 
Yẽgatu, Augusto Navarro, Nivaldo Amazonense, Nenezão e Fausto. 
Trabalhamos muitos anos com eles, pegávamos fiado e depois íamos para 
a localidade onde ficava a piaçava no igarapé de Tewapuri, wiriwa e nas 
beiradas do rio Xíé. O piaçabal tem a partir da comunidade de Umarituba 
até o Tewapuri. O patrão marcava a data da pesagem, na data certa nos 
pesávamos. Depois das pesagens nos tirávamos mercadorias em fiado 



133 
 

novamente. Isso era nossa vida, trabalhar e tirar fiado. Não era fácil nossa 
vida (Fortunato Candido, Werekena, morador de sítio Pamã, maio de 
2024). 

O manejo da piaçava no rio Xié sofreu uma forte redução a partir de 1998, 

após uma reunião da ACIRX em que se decidiu interromper a atividade diante das 

condições exploratórias impostas pelos patrões. Apenas poucas famílias 

continuaram a extrair e produzir artefatos de piaçava, enquanto a maior parte 

passou a dedicar-se a outras atividades produtivas (Osegawa, 2017). 

A fibra da piaçava passou, então, por um processo de reestruturação em sua 

cadeia produtiva, com o objetivo de retomar o manejo a partir de uma concepção 

baseada na sustentabilidade e na valorização multidimensional do produto indígena 

Werekena. 

Atualmente, a piaçava é abundante na região. Sua extração não é 

predatória, pois não exige o corte da palmeira, que pode ser manejada novamente 

após um período aproximado de cinco anos. Como a atividade permaneceu pouco 

expressiva nos últimos dezoito anos, os piaçabais anteriormente explorados 

recuperaram seu potencial produtivo, resultando em grandes áreas aptas à 

extração próximas às comunidades. 

4.3. A Piaçava e a sua forma de extração 

Existem três espécies de piaçava utilizadas para a extração da fibra: Virgem, 

Mamaipuka e Gigante. A piaçava Virgem é aquela que nunca foi extraída ou 

cortada, cuja fibra permanece completamente natural, ainda não manuseada por 

nenhuma pessoa. A Mamaipuka corresponde ao pé de piaçava que já sofreu corte 

e cuja fibra está em processo de crescimento; dependendo do tamanho alcançado, 

pode ser novamente extraída. A espécie conhecida como piaçava Gigante é 

caracterizada pelo porte muito alto, chegando a aproximadamente vinte metros de 

altura. Suas fibras são mais claras, frequentemente esbranquiçadas, e muitas 

vezes se desprendem naturalmente. Já as fibras das espécies Virgem e 

Mamaipuka apresentam coloração avermelhada e são mais resistentes. 

Na língua Werekena é chamada de maráma, que significa cabeludo, 
devido ao aspecto das fibras, que nascem do caule da palmeira, 
parecendo uma cabeleira. No Yẽgatu tem o nome de Piasawa, ou 
simplemente Piasá. Nesta língua seu nome também se refere ao aspecto 
das fibras, significando “pelo do coração” (Pia=coração; Saua=pelo). É 



134 
 

chamada pelos indígenas Baré do Casiquiare de “Titía”, na A L. piassaba 
trata-se de uma palmeira de caule simples, de até 20 metros de alto 
quando adulta (Osegawa 2014, p. 51). 

As formas de extração da piaçava são realizadas de modo sustentável, 

conforme acordado coletivamente pelo povo das comunidades onde essa espécie 

ocorre, desde a comunidade de Tunú até as áreas acima de Anamuim. A maior 

concentração de piaçabais encontra-se no afluente Teapori, no rio Xié. A retirada 

da fibra exige muito cuidado: não se pode cortar todas as folhas, tampouco derrubar 

o pé da palmeira, para que ela continue crescendo e produzindo novas fibras. Após 

a extração adequada, a planta necessita de aproximadamente dois anos para que 

sua fibra possa ser retirada novamente. 

A seguir, apresenta-se o esquema simplificado dos processos de manejo e 

extração cultural da piaçava: 

1) Preparativos da viagem 

• Produzir e separar a alimentação necessária. 

• Verificar e fazer a manutenção das ferramentas, amolando facas 

e terçados. 

• Realizar a manutenção dos meios de locomoção, verificando os 

motores e as canoas. 

2) Viagem até o início da trilha dos piaçabais 

• Realizada normalmente com motores de centro do tipo rabeta. 

3) Montagem do acampamento 

• Dependendo da distância e do tempo de permanência nos 

piaçabais, essa etapa é necessária. 

4) Caminhada na trilha até a chegada aos piaçabais 

• Fazer a manutenção da trilha durante o percurso. 

• Buscar cipós ao longo do caminho para amarrar as cabeças e os 

pacotes. 

5) Escolha das piaçavas aptas à extração 

• São descartadas piaçavas muito antigas, com fibras secas. 



135 
 

• São descartadas piaçavas muito jovens ou recém-extraídas. 

• Piaçavas muito altas são avaliadas quanto ao esforço e benefício. 

• O comprimento das fibras é levado em consideração. 

6) Limpeza do entorno do pé escolhido 

• Desbaste das árvores mais finas próximas ao pé para permitir a 

livre locomoção ao redor durante a extração. 

• Corte da maioria das folhas da piaçava, deixando apenas as mais 

jovens. 

7) Fabricação de um bastão 

• Geralmente confeccionado com a ráquis das folhas da piaçava, 

utilizado para golpear as fibras. 

8) Golpeamento das fibras da piaçava 

• Espantar possíveis ameaças que possam existir no entorno. 

• Iniciar o processo de soltura e organização das fibras. 

9) Penteamento da fibra 

• Penteamento realizado com a vara ou com o cabo da faca. 

10)  Início da extração da fibra 

• A extração é realizada de cima para baixo, rodeando todo o pé. 

11)  Junção de pequenos feixes de piaçava 

• Cada feixe é amarrado, dando origem às cabeças. 

12) Produção das cabeças 

• Amarração dos feixes de piaçava, geralmente com peso entre 1 e 

5 kg cada. 

• Corte das pontas desses feixes para uniformizar a base. 

13)  Produção do pacote 



136 
 

• Amarração das cabeças, formando um pacote que normalmente 

varia entre 20 e 60 kg, utilizado para transportar a piaçava dos 

piaçabais até os acampamentos e comunidades. 

14)  Extração de cipó 

• O cipó é utilizado para amarrar a piaçava em piraíbas ou toras nas 

comunidades. 

15)  Retorno às comunidades 

• Transporte da piaçava em forma de pacote. 

16)  Amarração de toras ou piraíbas 

• Desamarração dos pacotes. 

• Novo penteamento da piaçava. 

• Amarração da piaçava em piraíbas ou toras, formato utilizado para 

transportá-la da comunidade até a cidade para comercialização. 

Atualmente o povo Werekena utiliza as fibras de piaçava como parte do seu 

manejo cultural, empregando-as nas técnicas de tecelagem para a produção de 

vassouras e outros instrumentos. As folhas da palmeira também são amplamente 

usadas na construção de tetos de casas e barracas, tanto nas roças quanto nas 

comunidades. 

Os frutos da piaçava servem para o preparo de vinho e podem ser 

consumidos de diferentes formas. Nossos antepassados desenvolveram as 

técnicas de produção desse vinho, conhecimentos que continuam sendo 

transmitidos de geração em geração. 

Diante disso, a piaçava desempenha um papel fundamental na manutenção 

do Bem Viver e na sustentabilidade do povo Werekena. As relações históricas do 

nosso povo com essa palmeira permitiram o desenvolvimento de um sistema de 

manejo próprio, fundamentado na cultura Werekena e praticado ao longo de muitas 

gerações, marcado pela interação contínua entre os Werekena, os Baré e a piaçava 

(Leopoldinia piassaba). Esse conhecimento foi sendo socializado por meio da 

prática e da oralidade. 



137 
 

Conforme Osegawa e Faria (2024), essa relação e essa prática tradicional 

podem ser compreendidas como manejo cultural, que expressa uma forma de 

sustentabilidade e de Bem Viver profundamente enraizada nos saberes do povo 

Werekena. 

4.4. Situação Linguística do povo Werekena 

O sistema de patronagem também contribuiu para a substituição da língua 

Werekena pela língua Nheengatu nas comunidades do rio Xié, de maneira inversa 

àquela já mencionada. Além de trazer falantes de Nheengatu para trabalhar no Xié, 

os patrões cooptavam fregueses Werekena e os levavam para outras regiões do 

rio Negro onde se falava Yẽgatu. 

O povo Werekena pertence à família linguística Aruak. Contudo, atualmente 

a maioria fala outra língua franca, o Yẽgatu, difundida pelas missões carmelitas no 

período colonial. Restam poucos falantes da língua Werekena, que deixou de ser 

utilizada como língua de comunicação e de instrução. Hoje ela é falada apenas 

pelos mais idosos e já não é transmitida às novas gerações, sendo reconhecida 

pelos linguistas como uma língua em risco. 

No Rio Xié..., os idosos nascidos anteriormente a 1930, falam Werekena 
como língua materna e aprenderam o Nheengatú posteriormente. Esta 
situação foi observada na comunidade de Anamoim, no alto rio Xié, em 
que há dois idosos falantes de Werekena. Também conversas com outros 
Werekena. A geração nascida na década de 1940 e 1950, porém, tende a 
ser monolíngue em Nheengatú [e a maioria dos jovens nas comunidades 
do Rio Xié hoje é bilíngue Nheengatú/Português] (Cruz, p. 15, 2011). 

A expansão do uso da língua Yẽgatu, que substituiu o Werekena, foi 

fortemente influenciada pelo intenso regime de patronagem que ocorria na região. 

Esse sistema trouxe fregueses de vários povos e de diversas partes do rio Negro 

para a exploração de produtos do extrativismo, como o látex, o cipó e a piaçava. 

Nessas relações de trabalho, a comunicação entre grupos distintos ocorria 

predominantemente pela Língua Geral (Yẽgatu). 

A carta de Koch-Grünberg já evidencia a influência do sistema de 

patronagem na sobreposição linguística entre o Yẽgatu e a língua Werekena, 

registrando as transformações sociolinguísticas resultantes desse período. 

[...] as pessoas não entendem quase nenhum Espanhol, mas apenas 
Uerékena, Baniwa e a Língua geral. Por isso, socorro-me de meu 



138 
 

vocabulário Baniwa, ou o Patrão traduz para eles do espanhol para a 
Língua geral6 (Cruz, 2011, p.15). 

A língua Werekena, assim como qualquer língua indígena, é fundamental 

para a sustentabilidade do povo. A língua é o meio pelo qual a comunidade se 

comunica, planeja suas ações e organiza sua vida coletiva. Quando a língua 

Werekena se enfraquece, os saberes e conhecimentos também começam a ser 

esquecidos, pois há palavras, conceitos e modos de pensar que não existem ou 

não podem ser plenamente expressos em outras línguas. Ser sustentável significa 

continuar existindo como povo, o que implica ter falantes que utilizem a língua como 

prioridade em todos os espaços, seja na escola, na comunidade ou na família. 

4.5. Formas de Sustentabilidade atual do Povo Werekena 

Como já registrado anteriormente, ao longo da história a piaçava sempre foi 

um recurso central do extrativismo no Alto Rio Negro. Nos relatos dos primeiros 

naturalistas já havia menção à produção e à comercialização da fibra. Contudo, as 

cadeias produtivas do extrativismo sempre foram marcadas por intensa exploração 

dos trabalhadores e por relações de trabalho análogas à escravidão. Esse histórico 

de opressão gerou reflexões importantes, especialmente a partir da luta pela 

demarcação da Terra Indígena, da criação da ACIRX e da implantação de escolas 

nas comunidades indígenas do rio Xié. 

O manejo da piaçava no rio Xié sofreu forte redução a partir de 1998, após 

uma reunião da ACIRX em que os indígenas decidiram interromper a extração 

diante das condições abusivas impostas pelos patrões. Apenas algumas famílias 

continuaram extraindo e produzindo artefatos de piaçava, enquanto a maioria 

passou a dedicar-se a outras atividades produtivas. 

Atualmente, o regatão tem um papel menos pronunciado na cadeia produtiva 

da piaçava. Apesar de ainda impor relações de troca exploratórias, sua presença é 

permitida pelos indígenas, que possuem autonomia e domínio de seu território, e o 

veem como uma alternativa de acesso a produtos industrializados, agora com 

preços mais razoáveis. Os preços são apresentados às lideranças comunitárias 

 
6 Autos do Museu Etnológico de Berlim referentes à viagem do Dr. Koch, vol. IB 44. Carta datada de 
Rio Negro, 8 de julho de 1903. 



139 
 

para garantir transparência. Além disso, os próprios Werekena já realizam 

comercializações diretas, tanto por meio de trocas quanto por vendas. 

Todas as famílias possuem seu próprio meio de transporte para deslocar-se 

até o município de São Gabriel da Cachoeira, onde compram produtos não 

indígenas diretamente na cidade. Também realizam essas viagens para o 

recebimento de benefícios do governo federal, como Bolsa Família, aposentadorias 

e salários. Cada família produz sua própria farinha e elabora artesanatos em 

quantidade para vender em São Gabriel, estratégia que rompe com o sistema de 

patronagem e fortalece uma vida mais digna, autônoma e com melhor qualidade. 

O trajeto entre Anamuim e São Gabriel da Cachoeira, utilizando um motor 

rabeta de 5 a 6 HP, leva cerca de três dias de descida e até sete dias na subida, 

dependendo do período de seca ou cheia. Essa viagem é realizada, pela maioria 

das famílias, uma vez a cada dois ou três meses. 

Mesmo as famílias que não recebem benefícios sociais realizam viagens 

periódicas à cidade para adquirir bens industrializados necessários ao cotidiano, 

especialmente gasolina. Nos últimos anos, a gasolina ganhou destaque na 

dinâmica comercial do rio Xié. Houve um período em que a troca entre gasolina e 

farinha se tornou abusiva, prática diretamente vinculada à atuação dos regatões. O 

regatão é a pessoa que entra no rio Xié para comprar ou trocar produtos 

industrializados por produtos indígenas. Entre os mais conhecidos nesse comércio 

estiveram Ronil Ótero, Nivaldo Amazonense, Bento e um comerciante conhecido 

como Irmão da Farinha. 

A gasolina permanece sendo um bem fundamental para a mobilidade 

cotidiana: deslocamentos até as roças, visitas a parentes em outras comunidades, 

funcionamento de geradores para iluminação noturna, uso do ralador de mandioca 

e viagens a São Gabriel da Cachoeira para adquirir mantimentos como roupas, sal, 

café, arroz, macarrão e munição para caça. Sem gasolina, a locomoção torna-se 

inviável, o que facilitava, no passado, que os regatões impusessem preços injustos 

na troca pela farinha, desvalorizando o trabalho e a qualidade do produto indígena. 

Segundo Ossegawa (2017), em 17 de maio de 2015, a relação de preços 

com os regatões foi tema de discussão da assembleia eletiva da ACIRX. Durante 

essa assembleia, os indígenas do rio Xié estabeleceram uma política de preços 



140 
 

mínimos para a farinha e para outros subprodutos. Ficou definido que os produtos 

derivados da mandioca deveriam ter valores mínimos respeitados pelos regatões 

em todas as transações. Abaixo apresentamos os preços definidos na assembleia 

de 2015 (Quadro 4). 

Quadro 4. Produtos comercializados e preços 

Produto Preço 

1 Lata de Farinha de Mandioca 60,00 

1 lata de Farinha de Tapioca 90,00 

1 lata de Massoca 120,00 

1 Beiju Grande  6,00 

Organização: O autor (2025). 
 

O relatório da assembleia confirma que a reunião contou com a participação 

da FOIRN, por meio do diretor de referência da calha do Rio Negro e Xié, Renato 

Matos, e do presidente da Coordenadoria do Rio Negro e Xié, Evanildo Melgueiro. 

A FOIRN comprometeu-se com a ACIRX a acompanhar as negociações com os 

regatões para apresentar e discutir a proposta da política de preços mínimos. 

Apesar desse esforço, a negociação não avançou de forma significativa e o 

povo Werekena continuou relatando insatisfação com os preços pagos pelos 

regatões e com a postura adotada por eles. Segundo os moradores, ao chegarem 

às comunidades os regatões oferecem valores considerados ofensivos, propondo 

pagar trinta reais ou menos por uma lata de farinha. Essa prática indignou o povo, 

que passou a se posicionar favoravelmente à retirada imediata desses 

comerciantes que não cumpriam o acordo estabelecido. 

Na dissertação de Osegawa (2017), o senhor Armando Garrido da Costa 

comenta que, diante de preços tão baixos, preferia ficar com a própria farinha, 

destinando-a ao consumo familiar ou vendendo em São Gabriel da Cachoeira, onde 

uma lata de farinha era comercializada por cinquenta a sessenta reais na época. 

Esse posicionamento firme do povo Werekena tem produzido resultados 

positivos. Os preços praticados pelos regatões hoje são menos abusivos do que no 

passado. Antes, uma lata de farinha era trocada por um par de sandálias havaianas. 

Atualmente, conforme pesquisa realizada por mim em abril de 2025, o preço 



141 
 

acompanha o valor da farinha, variando entre noventa e cem reais. Antigamente, 

uma lata de farinha era trocada por cinco litros de gasolina; hoje, pode corresponder 

a dez ou até doze litros, dependendo da negociação. 

Atualmente, existem duas metas principais para lidar com o regatão. A 

primeira é exercer pressão política, com apoio das organizações indígenas, e 

fortalecer a postura de negociação com os regatões, para que sejam praticados 

preços justos. A segunda é reduzir o número de intermediários, tanto na aquisição 

de produtos industrializados quanto na venda de produtos indígenas. Isso pode 

ocorrer por meio da comercialização autônoma realizada pelas próprias famílias, 

levando seus produtos para venda nas cidades ou nas comunidades durante os 

deslocamentos para São Gabriel da Cachoeira, assim como comprando 

diretamente dos comerciantes na sede do município. 

Uma alternativa em discussão é o desenvolvimento de um sistema de 

comercialização de produtos indígenas através da ACIRX, que substituiria o papel 

dos regatões e permitiria estabelecer parcerias e contratos mais vantajosos para 

compra e venda, alcançando mercados que valorizem os aspectos imateriais 

desses produtos. 

Com essas iniciativas, os indígenas do rio Xié acreditam que não será 

necessário expulsar os regatões. Eles podem continuar atuando, desde que 

respeitem uma política de preços justos. À medida que o comércio autônomo se 

fortaleça, a tendência é que os regatões deixem de atuar no rio Xié. Em 2017, havia 

apenas dois regatões ainda atuantes, Dani e João Foguete, enquanto outros já 

haviam encerrado suas atividades sob a justificativa de que o negócio não oferecia 

mais lucro. 

O objetivo também é acabar com a regatão e que os mesmos já foram 
acionados, eles vão saber quando vão sair, se nós melhorarmos tá tudo 
bem, se não eles continuam no meio, mas o nosso objetivo é de minimizar, 
vamos dizer o sofrimento do povo das comunidades de lá. Esse que é o 
nosso pensamento... A gente não tem como dizer pra ele, a partir de hoje 
você tem que sair... O que já aconteceu com duas pessoas, o seu Ronil e 
com Nivaldo da Silva Amazonense...eles estão em São Gabriel porque 
não conseguiram mais vender mercadoria deles, porque quando chegam 
lá com 2 pares de sandália eles falam assim nós damos 2 pares de 
sandália por uma lata de farinha. A gente diz não, a gente não compra, a 
gente vai fazer nossa farinha e vai comprar em São Gabriel, que dá pra 
comprar 4, 5 pares de sandália. – Depoimento de Arthur Gilberto 
Horomare Pereira, comunidade de Amiῦ (Osegawa, 2017, p. 153). 



142 
 

Abaixo apresentamos os preços atualizados de 2025, com valores dos 

produtos vendidos na sede do município (Quadro 5). Esses produtos são 

produzidos nas próprias comunidades de origem e representam uma estratégia que 

o povo encontrou para romper com o domínio dos exploradores. Até o momento, 

esses planos têm alcançado resultados positivos, pois o povo passou a ter mais 

autonomia para comprar e suprir suas necessidades. 

Quadro 5. Preços de produtos atualizados em 2025 

Produto Preço 

1 Lata de Farinha de Mandioca R$150,00 

1 lata de Farinha de Tapioca R$160,00 

1 lata de Massoca R$170,00 

1 Beiju Grande R$15,00 

1 Kg de peixe R$35,00 

1 Kg de caça R$40,00 

Vassoura: grande, média, 
pequena 

R$60,00   R$40,00   
R$30,00 

Organização: O autor (2025). 
 

Durante a pesquisa realizada no rio Xié, não foi identificado nenhum 

comerciante ou regatão vindo de outras regiões. Existem apenas pequenos 

comércios mantidos pelos próprios moradores das comunidades. Os preços 

praticados atualmente refletem uma forma de economia solidária e coletiva. 

Quando utilizo o termo economia solidária indígena, não me refiro ao conceito 

empregado pela sociedade ocidental. Para nós, trata-se de um modo de 

comercialização no qual as famílias se ajudam mutuamente. 

Por exemplo, se uma família dispõe de peixe para vender, o preço é 

estabelecido conforme os valores locais. Em Anamuim, o peixe custa entre dez e 

quinze reais, enquanto na sede do município pode alcançar de trinta e cinco a 

quarenta e cinco reais. Outra prática comum é a troca de peixe moqueado por 

frutas, ou ainda a troca de produtos industrializados por produtos cultivados na 

roça. Essas trocas são realizadas de forma consciente, sem práticas de exploração, 



143 
 

reforçando o princípio do cuidado mútuo e da reciprocidade que sustenta o modo 

de vida Werekena. 

4.6. Sustentabilidade: acordos Werekena para uso coletivo da Terra e dos 

elementos naturais 

Há acordos estabelecidos pelas comunidades, ou seja, cada comunidade 

possui seu limite de abrangência para o uso dos elementos naturais existentes em 

seu território. Esses acordos foram definidos para garantir o uso consciente e 

sustentável dos recursos, sempre voltado ao interesse coletivo. Caso um membro 

de uma comunidade precise pescar ou retirar madeira na área de outra 

comunidade, deve antes informar e justificar sua necessidade aos membros da 

comunidade responsável pelo território. Se houver concordância e aprovação 

coletiva, o uso é autorizado. 

Em cada comunidade, as famílias possuem espaços tradicionais para a 

realização de suas roças e plantações. Há profundo respeito pelos locais definidos 

para o cultivo. Os territórios destinados às roças não são demarcados fisicamente; 

suas delimitações são orientadas pelos rios, igarapés ou por áreas de terra firme. 

Cada família possui trilhas próprias que levam às suas roças e, a partir de uma 

trilha principal, ramificam-se os caminhos específicos de cada família. 

A trilha principal também é utilizada para atividades de caça, coleta de frutas 

do mato e pesca em igarapés localizados na floresta. Cada uma dessas trilhas 

costuma ter em média quatro quilômetros de extensão, podendo exigir cerca de 

cinco horas de caminhada. 

As atividades de caça, pesca e coleta de frutas são de uso comum, sem 

delimitação de áreas exclusivas por família. Ao longo das trilhas podem ser 

encontrados umarizais, bacabais, açaizais, buritizais e outras espécies frutíferas, 

todas de uso coletivo. Há regras definidas coletivamente para garantir o manejo 

sustentável, como a proibição de derrubar árvores frutíferas, para que continuem 

produzindo. Quem descumpre essa regra é considerado infrator ambiental e pode 

ser impedido de coletar frutas, sendo reintegrado somente após arrependimento e 

pedido de desculpas à comunidade. 



144 
 

No processo de caça, as trilhas são de livre acesso a todos, e a captura 

destina-se exclusivamente à subsistência. Existem regras, como não abater 

filhotes, para que as espécies possam se reproduzir e garantir alimento no futuro, 

e evitar a caça em excesso para não comprometer a continuidade dos animais. 

Na pesca, os rios e igarapés são considerados coletivos e não há locais 

interditados. Também existem regras, como o uso controlado do timbó, que é um 

cipó com efeito anestésico capaz de atordoar ou matar os peixes. É necessário 

controlar a quantidade utilizada para evitar envenenar a água e comprometer a vida 

aquática. Há também orientações para não capturar peixes muito pequenos e para 

não utilizar equipamentos de mergulho ou malhadeiras de malha fina. Com as 

tecnologias modernas, como as malhadeiras, nem todos seguem as regras, mas 

as comunidades acordaram que podem ser usadas apenas para capturar peixes 

maiores, permitindo que os pequenos escapem. 

A extração de madeira para a construção de canoas e casas também passou 

por processos de exploração com a chegada da motosserra. Com base no 

consenso coletivo, cada família só pode derrubar árvores para seu próprio uso e 

nunca para venda. A comercialização de madeira é considerada crime ambiental, 

pois compromete as futuras gerações, uma vez que uma árvore leva muitos anos 

para atingir o tamanho adequado para ser utilizada. 

Essas práticas demonstram como o povo Werekena utiliza seu território 

orientado pelo Bem Viver, cuidando do presente e planejando o futuro. Trata-se de 

um cuidado que abrange não apenas as pessoas, mas também os peixes, os 

animais, as plantas da floresta, as águas dos rios e igarapés e o ar que respiramos 

em nossa terra. 



145 
 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

O povo Werekena, habitante do rio Xié, possui uma trajetória histórica 

marcada pela construção de sua organização própria, por seus modos de uso e 

manejo do território, sempre transmitidos de forma oral e praticados no cotidiano. 

Hoje, porém, há uma nova forma de organização, influenciada pelo contato com a 

sociedade ocidental, na qual tudo precisa ser registrado e formalizado por meio de 

associações e pelo movimento indígena, sobretudo devido à luta pelos direitos 

constitucionais que, ainda de maneira velada, busca integrar os povos indígenas à 

sociedade nacional. 

A resistência e a autonomia frente a essas relações, assim como a 

participação direta e coletiva nas decisões, foram centrais para a pergunta que 

orientou esta pesquisa: como se deu a participação do povo Werekena na 

construção do Plano de Gestão Territorial e Ambiental do Alto Rio Negro? 

Como resultado, verificou-se que o povo Werekena não participou de forma 

direta da discussão do PGTA. Sua participação foi indireta, caracterizada como 

participativa e não participante, devido à ausência de mobilização comunitária 

promovida pelos representantes do movimento indígena. Esses representantes 

deveriam ter ido comunidade por comunidade, dialogando e explicando o sentido 

do PGTA e suas finalidades para o povo Werekena. 

As entrevistas realizadas pelos pesquisadores do Grupo de Trabalho 

mostraram-se insuficientes para elaborar um diagnóstico que contemplasse 

plenamente os saberes ancestrais Werekena, impedindo a devida inserção desse 

conhecimento na gestão territorial e nas práticas de autogovernança. A análise 

indica que muitas propostas do PGTA basearam-se na realidade de outros povos 

do rio Negro e foram apenas adaptadas ao contexto Werekena, sem refletir suas 

necessidades e especificidades. 

O povo Werekena ficou isolado na discussão, não participou diretamente do 

movimento indígena e tampouco da construção do PGTA. Apenas algumas 

lideranças foram convidadas para encontros e assembleias e, ao retornarem às 

comunidades, não repassaram as informações discutidas. Como relatou o senhor 

Gerônimo Cândido (Werekena, cacique, morador no sítio Kuwati-Cachoeira, rio Xié, 

7 de junho de 2024): “A maioria dos encontros e assembleias foram realizadas nas 



146 
 

comunidades do Rio Negro, ficando difícil o nosso deslocamento para essa região 

distante, pois moramos na cabeceira do rio Xié. Assim, sempre ficamos sem 

participar e, muitas vezes, nem nos comunicavam”. 

Nós, povo Werekena, mantemos formas próprias de uso, ocupação, gestão 

e governança do território que, mesmo após o contato com a sociedade nacional, 

continuam presentes em nossas práticas cotidianas e representam a 

sustentabilidade e o Bem Viver que asseguram nossa existência enquanto povo. 

Nessa perspectiva, a piaçaba, elemento natural de grande importância para 

nós, sempre foi um recurso extrativista central no Alto Rio Negro. Entretanto, as 

cadeias produtivas extrativistas na Amazônia historicamente foram marcadas pela 

exploração intensa dos trabalhadores e por relações de trabalho análogas à 

escravidão. Essa situação suscitou reflexões importantes, impulsionando a luta 

pela demarcação da terra indígena, a criação da ACIRX e a implantação de escolas 

no rio Xié. 

Como resultado desse movimento, o manejo da piaçaba sofreu forte redução 

a partir de 1998, quando, em reunião convocada pela ACIRX, decidiu-se 

coletivamente interromper a extração como forma de resistência às condições 

exploratórias impostas pelos patrões. A maior parte das famílias migrou para outras 

atividades produtivas, embora algumas tenham mantido a extração para produção 

de artefatos. 

Apesar de ser um manejo cultural essencial para a subsistência e a 

sustentabilidade Werekena, a piaçaba não foi devidamente priorizada ou incluída 

na proposta elaborada pelo Grupo de Trabalho do PGTA. Para fortalecer o Bem 

Viver, o PGTA deveria incorporar e valorizar não apenas a piaçaba, mas também 

outras formas tradicionais de subsistência, como o manejo da roça, refletindo as 

práticas autônomas que estruturam a sustentabilidade Werekena. 

Torna-se imprescindível elaborar novos projetos e propostas de forma 

verdadeiramente participante. Conclui-se que o povo Werekena não teve poder 

decisório efetivo nos debates e manifestações referentes ao PGTA; o planejamento 

foi centralizado e conduzido por poucos representantes. É necessário, portanto, 

que o PGTA seja construído em parceria com o povo Werekena, reconhecendo 

suas especificidades culturais e suas formas de uso, ocupação e governança 



147 
 

territorial. Todos os projetos devem ser concebidos pelo povo e para o povo, 

garantindo autonomia e alinhamento aos objetivos de Bem Viver. 

Nesse sentido, apresentamos as seguintes propostas: 

a) garantir a autonomia e o protagonismo do povo Werekena no processo de 

gestão e decisão do PGTA, assegurando que as deliberações reflitam o 

consenso ou a vontade majoritária; 

b) assegurar a flexibilidade do planejamento, prevendo mecanismos de 

modificação e atualização contínua do PGTA, permitindo incorporar novas 

demandas surgidas ao longo do processo; 

c) promover o respeito integral à diversidade cultural de cada povo, 

comunidade e sítio, reconhecendo suas formas específicas de uso e gestão 

do território; 

d) assegurar que o PGTA seja fundamentado exclusivamente nos valores, 

saberes e cosmovisões do povo Werekena, evitando que o planejamento 

territorial seja subordinado a modelos da sociedade não indígena; 

e) fortalecer a capacidade de articulação e participação política do povo 

Werekena em todas as instâncias governamentais e não governamentais 

relevantes para a gestão territorial. 

As metodologias de planejamento participante (Faria, 2015) permitem que a 

construção conjunta esteja alinhada aos anseios dos povos indígenas, pois se 

orientam pelo protagonismo indígena em todas as fases do processo. Dentre essas 

metodologias, destaca-se a gestão do conhecimento, que busca produzir um saber 

coletivo a partir da socialização dos conhecimentos dos sujeitos envolvidos, 

valorizando suas culturas e produzindo novos entendimentos para enfrentar os 

desafios atuais. 

Por fim, para fortalecer a autonomia e o Bem Viver do povo Werekena, a 

metodologia e a estrutura organizacional utilizadas na construção do PGTA 

precisam ser repensadas de forma verdadeiramente participante, junto às 

comunidades. É fundamental ampliar a participação de homens, mulheres, sábios, 

pajés e jovens em todas as esferas de debate e decisão. Esse esforço conjunto é 



148 
 

a base para garantir a autonomia, permitindo que o povo decida o que deseja e 

como deseja gerir seu futuro. 

Esse processo deve ser conduzido de maneira coletiva e decolonial, 

recusando modelos colonizadores, cópias de PGTAs de outros povos ou manuais 

impostos por instituições estatais. Para alcançar a verdadeira sustentabilidade e o 

Bem Viver, é necessário construir estratégias interculturais e participantes, que 

valorizem e reforcem, em primeiro lugar, os conhecimentos e valores ancestrais 

Werekena. O objetivo é ampliar a autonomia a partir das nossas próprias 

epistemes, desvinculando-nos das lógicas da modernidade ocidental e do Estado. 



149 
 

REFERÊNCIAS 

BONI, Lara. O bem viver indígena e o futuro da humanidade, 2025. Disponível 

em: http://www.revistainterritorios.com.br/media/artigos/ver.2.ibem-viver-projeto-u-

tupico-e-de-colonial-a-docx.pdf. Acesso em: 5 jun. 2025. 

CABALZAR, Aloísio; RICARDO, Carlos Alberto. Povos indígenas do Rio Negro: 

uma introdução socioambiental do Noroeste da Amazônia Brasileira. 3. ed. São 

Gabriel da Cachoeira: FOIRN; São Paulo: ISA, 2006. 

CRUZ, Aline da. O resgate da Língua Geral: modos de representação das 

unidades linguísticas da Língua Geral Brasílica e do Tupi Austral na obra de Martius 

(1794 – 1868). 2005. 163f. Dissertação (Mestrado em Linguística) – Universidade 

de São Paulo, São Paulo, 2005. 

FARIA, Ivani Ferreira de. Território e territorialidades indígenas no Alto Rio 

Negro. Manaus: EDUA, 2003. 

FARIA, Ivani Ferreira de. Gestão do conhecimento e território indígena: por uma 

geografia participante. Manaus: Reggo Edições, 2015. 

FARIA, Ivani Ferreira de. Metodologias participantes e conhecimento indígena na 

Amazônia: propostas interculturais para a autonomia. In: SANTOS, Boaventura de 

Sousa. Epistemologías del Sur – Epistemologias do Sul. Ciudad Autónoma de 

Buenos Aires: CLACSO; Coimbra: CES, 2018. 

FARIA, Ivani; OSOEGAWA, Diego Ken. Territorialidade e manejo cultural da 

piaçava pelo Povo Werekena - Terra Indígena Alto Rio Negro/AM. Confins, n. 64, 

2024. Disponível em: https://journals.openedition.org/confins/59076. Acesso em: 20 

jul. 2025. 

FERREIRA, Anderson Tomás. História do Povo Werekena situada no Rio Xié. 

2013. Trabalho de Conclusão de Curso (Licenciatura em Educação Indígena) – 

Universidade Federal do Amazonas, Manaus, 2013. 

FOIRN – Federação das Organizações Indígenas do Rio Negro. PGTA TI Alto RN. 

2019. Disponível em: https://pgtas.foirnorg.br. Acesso em: 20 maio 2024. 



150 
 

FUNAI – Fundação Nacional dos Povos Indígenas. Terras indígenas. Disponível 

em: http://www.funai.gov.br/index.php/2014-02-07-13-24-32. Acesso em: 30 jul. 

2024. 

INSTITUTO SOCIOAMBIENTAL (ISA). Etnias do Rio Negro. Disponível em: 

https://pib.socioambiental.org/pt/Povo:Etnias_do_Rio_Negro. Acesso em: out. 

2024. 

HAESBAERT, Rogério. Território e descolonialidade: sobre o giro 

(multi)territorial/colonial na “América Latina”. Buenos Aires: CLACSO, 2021. 

HAESBAERT, Rogério. Territórios alternativos. São Paulo: Contexto; Niterói: 

EDUFF, 2022. 

OSOEGAWA, Diego Ken; FARIA, Ivani Ferreira de; POVO WEREKENA et al. 

Mapeamento participante e a gestão do conhecimento: desenvolvendo tecnologias 

sociais para gestão do território e valorização da língua e dos signos culturais do 

povo Werekena. In: FARIA, Ivani Ferreira de; SCHWADE, Tiago Maiká Muller. 

(Org.). Descolonizando a academia: cruzando os rios da interculturalidade, 

percorrendo as trilhas para autonomia. 1. ed. Curitiba: CVR Editores, 2020. 

RAFFESTIN, Claude. Por uma geografia do poder. São Paulo: Ática, 1993. 

SANTOS, Cirlene Batista dos. A (re)organização do território e o bem viver dos 

povos indígenas no Alto Rio Negro: da maloca à cidade. 2019. 150f. Dissertação 

(Mestrado em Geografia) – Universidade Federal do Amazonas, Manaus, 2019. 

SANTOS, Milton. Território e territórios na leitura geográfica de Milton Santos. 

Brazilian Geographical Journal, Ituiutaba, v. 6, n. 1, p. 253–271, 2015. Disponível 

em: https://seer.ufu.br/index.php/braziliangeojournal/article/view/28837. Acesso 

em: 10 mar. 2025. 

SANTOS, Milton; SOUZA, Maria Adélia (Orgs.). Território: globalização e 

fragmentação. São Paulo: Hucitec; ANPUR, 1994.  

SAQUET, Marcos Aurélio. Abordagens e concepções sobre o território. 1. ed. 

São Paulo: Expressão Popular, 2007. 



151 
 

SUESS, Paulo. Elementos para a busca do bem viver (suwak kawsay) para 

todos e sempre. Disponível em: http://www.cimi.org.br/site/pt-

br/?System=News&action=. Acesso em: 30 maio 2025. 

CONVERSAS DIALOGADAS 

Acrisio Tomas – Werekena, Conversa dialogada com o autor. Sitio Pamã, 23 de 

maio de 2024. 

Ageu de Oliveira Baltazar – Baré, Conversa dialogada com o autor. Comunidade 

Cumati TI Alto Rio Negro, 12 de junho 2024. 

Alberto Jarumare – Werekena, Conversa dialogada com o autor. Comunidade 

Santa Rosa TI Alto Rio Negro, 15 de junho de 2024. 

Aloizio Alexandre – Bare, Conversa dialogada com o autor. Comunidade 

Umarituba TI Alto Rio Negro, 09 de junho de 2024. 

Alvaci Garrido – Baré, Conversa dialogada com o autor. Comunidade Anamuim TI 

Alto Rio Negro, 21 de maio de 2024. 

Anildo Candido de Oliveira – Werekena, Conversa dialogada com o autor. 

Comunidade Tunú TI Alto Rio Negro, 10 de junho de 2024. 

Anísio Gomes – Baré, Conversa dialogada com o autor. Comunidade Cumati TI 

Alto Rio Negro, 12 de junho de 2024. 

Antônio Candido Baltazar – Werekena, Conversa dialogada com o autor. 

Comunidade Santa Rosa TI Alto Rio Negro, 15 de junho de 2024 

Armindo Calistrato – Werekena, Conversa dialogada com o autor. Sitio Pamã TI 

Alto Rio Negro, 23 maio de 2024. 

Atenor Waroya Baltazar – Werekena, Conversa dialogada com o autor. 

Comunidade Boa Esperança TI Alto Rio Negro, 16 de junho de 2024. 

Daniel Oliveira – Baré, Conversa dialogada com o autor. Comunidade Umarituba 

TI Alto Rio Negro, 08 de junho de 2024. 

Davi Garcia Baltazar – Baré, Conversa dialogada com o autor. Comunidade 

Cumati TI, 12 de junho de 2024. 



152 
 

Divinório Candido – Werekena, Conversa dialogada com o autor. Comunidade 

Tunú TI Alto Rio Negro, 10 de Junho de 2024. 

Ducimar Oliveira- Baré, Conversa dialogada com o autor. Comunidade Umarituba 

TI Alto Rio Negro, 08 de junho 2024. 

Edenilson dos Santos – Baniwa, Conversa dialogada com o autor. Comunidade 

Vila Nova TI Alto Rio Negro, 20 de junho de 2024. 

Eliazar Baltazar – Werekena, Conversa dialogada com o autor. Comunidade Vila 

Nova TI Alto Rio Negro, 20 de junho de 2024. 

Erivaldo Tomas – Werekena, Conversa dialogada com o autor. Comunidade 

Anamuim, TI Alto Rio Negro, 22 de maio de 2024. 

Flaudimir Silvano – Werekena, Conversa dialogada com o autor. Comunidade 

Anamuim TI Alto Rio Negro, 20 de maio de 2024. 

Fleury Tomas Ferreira – Werekena, Conversa dialogada com o autor. 

Comunidade Anamuim TI Alto Rio Negro, 22 de maio de 2024. 

Fortunato Candido – Weerekena, Conversa dialogada com o autor. Sitio Pamã TI 

Alto Rio Negro, 23 de maio de 2024. 

Frank Baltazar – Baré, Conversa dialogada com o autor. Comunidade Cumati TI 

Alto Rio Negro, 12 de junho de 2024. 

Gilberto Jarumare Baltazar – Werekena, Conversa dialogada com o autor. 

Comunidade Boa Esperança TI Alto Rio Negro, 16 de junho de 2024. 

Gualberto Pereira da Silva – Baré, Conversa dialogada com o autor. Comunidade 

Vila Nova TI Alto Rio Negro, 21 de junho de 2024. 

Hudson Tomás Silvano – Werekena, Conversa dialogada com o autor. 

Comunidade Anamuim TI Alto Rio Negro, 22 de maio de 2024. 

Irineu Candido – Werekena, Conversa dialogada com o autor. Comunidade 

Kunuri, TI Alto Rio Negro, 07 de junho de 2024. 

Irineu Waroya – Werekena, Conversa dialogada com o autor. Comunidade 

Campinas TI Alto Rio Negro, 18 de junho de 2024. 



153 
 

Israel Baltazar Antônio – Werekena, Conversa dialogada com o autor. 

Comunidade Campinas TI Alto Rio Negro, 18 de junho de 2024. 

Jeronimo Candido – Werekena, Conversa dialogada com o autor. Comunidade 

Kunuri TI Alto Rio Negro, 07 de junho de 2024. 

João Candido – Werekena, Conversa dialogada com o autor. Comunidade 

Anamuim TI Alto Rio Negro, 22 de maio 2024. 

Joaquim Oliveira Jarumare – Werekena, Conversa dialogada com o autor. 

Comunidade Santa Rosa TI Alto Rio Negro, 15 de junho de 2024. 

Jonilton Narciso – Werekena, Conversa dialogada com o autor. Comunidade Vila 

Nova TI Alto Rio Negro 20 de junho de 2024. 

Jorge Martins Narciso – Werekena, Conversa dialogada com o autor. 

Comunidade Campinas TI Alto Rio Negro, 17 de junho de 2024. 

José de Oliveira Jarumare – Baré, Conversa dialogada com o autor. Comunidade 

Umarituba TI Alto Rio Negro, 09 de junho de 2024. 

José Waroya – Werekena, Conversa dialogada com o autor. Comunidade 

Campinas TI Alto Rio Negro, 19 de junho de 2024. 

José Waroya – Werekena. Conversa dialogada com o autor. Comunidade 

Campinas, TI Alto Rio Negro, São Gabriel da Cachoeira, 14 de junho 2024. (Mantido 

pois há duas entradas com "José Waroya", com datas e comunidades diferentes, a 

menos que sejam a mesma pessoa em ocasiões distintas) 

Julia Jarumare Baltazar – Werekena, Conversa dialogada com o autor. 

Comunidade Boa Esperança TI Alto Rio Negro, 16 de junho de 2024. 

Kelson Candido de Oliveira – Werekena, Conversa dialogada com o autor. 

Comunidade Tunú TI Alto Rio Negro, 11 de junho de 2024. 

Ladislau Lopes – Baré, Conversa dialogada com o autor. Comunidade Cumati TI 

Alto Rio Negro, 13 de junho de 2024 

Leonardo Candido – Werekena, Conversa dialogada com o autor. comunidade 

Kunuri, TI Alto Rio Negro, 07 de junho de 2024. 



154 
 

Lourivaldo Pereira – Werekena, Sede do município de São Gabriel da Cachoeira, 

30 de junho de 2024. 

Maciel Tomás – Werekena, Conversa dialogada com o autor. Comunidade 

Anamuim TI Alto Rio Negro, 21 de maio de 2024. 

Mardonio Gonçalves – Werekena, Conversa dialogada com o autor. Comunidade 

Anamuim TI Alto Rio Negro, 22 de maio de 2024. 

Maximiliano Correia Menezes – Sede do Município de São Gabriel da Cachoeira 

AM, 20 de maio de 2025. 

Nazildo Pereira – Baré, Conversa dialogada com o autor. Comunidade Santa Rosa 

TI Alto Rio Negro, 14 de junho de 2024. 

Orivaldob Baltazar – Werekena, Conversa dialogada com o autor. Comunidade 

Boa Esperança, TI Alto Rio Negro, 12 de junho 2024. 

Oseias Narciso Antônio – Werekena, Conversa dialogada com o autor. 

Comunidade Vila Nova TI Alto Rio Negro, 21 de junho de 2024. 

Roberval Candido – Werekena, Conversa dialogada com o autor. Comunidade 

Cumati TI Alto Rio Negro, 13 de junho de 2024. 

Roberto Jarumare Baltazar – Werekena, Conversa dialogada com o autor. 

Comunidade Boa Esperança TI Alto Rio Negro, 16 de junho de 2024. 

Rogério Baltazar – Werekena, Conversa dialogada com o autor. Comunidade 

Santa Rosa TI Alto Rio Negro, 14 de junho de 2024. 


