
 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DO AMAZONAS 

PRÓ-REITORIA DE PESQUISA E PÓS-GRADUAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM LETRAS 

 

 

 

VINICIUS MILHOMEM BRASIL 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

O UNIVERSO POLITEÍSTICO AMAZÔNICO NA CONTÍSTICA RIBEIRINHA DE 

ARTHUR ENGRÁCIO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

MANAUS 

2023  



 
 

VINICIUS MILHOMEM BRASIL 

 

 

 

 

 

 

 

O UNIVERSO POLITEÍSTICO AMAZÔNICO NA CONTÍSTICA RIBEIRINHA DE 

ARTHUR ENGRÁCIO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dissertação apresentada como requisito para 

obtenção do título de Mestre em Letras, do 

Programa de Pós-Graduação em Letras, da 

Universidade Federal do Amazonas.  Área de 

Concentração: Estudos Literários.  

 

Bolsa FAPEAM – Fundação de Amparo à 

Pesquisa do Estado do Amazonas   

 

Orientadora: Profa. Dra. Cássia Maria Bezerra 

do Nascimento 

 

 

 

 

 

 

 

 

MANAUS 

2023 

 



Ficha Catalográfica

B823u    O universo politeístico amazônico na contística ribeirinha de
Arthur Engrácio / Vinicius Milhomem Brasil . 2023
   59 f.: 31 cm.

   Orientadora: Cássia Maria Bezerra do Nascimento
   Dissertação (Mestrado em Letras) - Universidade Federal do
Amazonas.

   1. Imaginário amazônico. 2. Arthur Engrácio. 3. Contística. 4.
Residualidade. I. Nascimento, Cássia Maria Bezerra do. II.
Universidade Federal do Amazonas III. Título

Ficha catalográfica elaborada automaticamente de acordo com os dados fornecidos pelo(a) autor(a).

Brasil, Vinicius Milhomem



 
 

 
 

 

VINICIUS MILHOMEM BRASIL 

 

 

 

O UNIVERSO POLITEÍSTICO AMAZÔNICO NA CONTÍSTICA RIBEIRINHA DE 

ARTHUR ENGRÁCIO 

 

 

 

 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

 

 

 

______________________________________________________ 

Dra. Cássia Maria Bezerra do Nascimento – PPGL/UFAM  

Orientadora 

 

 

 

 

______________________________________________________ 

Dr. Cacio José Ferreira – PPGL/UFAM  

Membro 

 

 

 

______________________________________________________ 

Dr. Norival Bottos Júnior – PPGL/UFAM  

Membro 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

À minha mãe, Neyre Ivam, a quem sempre fez “das tripas 

coração” pelos meus estudos e quem sempre abdicou de 

muitas coisas em prol de minha formação. Tudo o que 

conquistei devo à senhora. 

 

 

  



 
 

 
 

AGRADECIMENTOS 

 

À minha mãe, Neyre Ivam Milhomem Ribeiro, que sempre me apoiou e acreditou em 

mim. Exemplo de mulher guerreira e trabalhadora, que sofreu vindo do interior de Goiás em 

busca de oportunidade na capital amazonense, sofreu continuamente com a falta de 

oportunidades para terminar seus estudos na educação formal, mas que sempre me motivou a 

conquistar meu espaço e meu sucesso por meio dos estudos. Meu muito obrigado! 

À minha esposa, Jéssica Magaly da Silva Ferreira, que esteve firmemente ao meu lado 

todas as vezes que pensei em desistir. Obrigado por acreditar em mim e por me ajudar a 

encontrar o meu caminho quando eu me vi perdido. 

Ao meu amigo Jan Santos, obrigado por ser meu amigo modelo e por sempre topar 

minhas loucuras acadêmicas. Obrigado pelo acolhimento, principalmente na pandemia, quando 

eu mais estava perdido sobre que rumo seguir acadêmica e profissionalmente.  

A Lara Cristhie da Silva Siqueira, que se prontificou a dar-me meus primeiros 

exemplares de Estórias do rio e Contos do mato. Onde quer que estejas, saibas que minha 

gratidão é eterna. 

À minha pequeníssima turma de mestrado: Hercilaine, Liliane, Kamila, Rodrigo, 

Leilson, Sérgio e Cris. Obrigado pela motivação e por partilharem dos dissabores desse 

momento. 

À minha eterna orientadora, Cássia Maria, que desde a graduação me inspirou e me 

guiou no árduo universo acadêmico, e por sempre estar ali para me ajudar. Registro minhas 

eternas desculpas por não ter dado conta e não ter tido forças quando você mais precisou. 

Ao professor Cacio José Ferreira, que me acolheu quando mais precisei, que me mostrou 

que nem tudo estava perdido e que acreditou no meu sucesso quando eu não mais tinha forças 

para acreditar. Muito obrigado pela parceria. Sem você, eu não teria conseguido. 

À Fundação de Amparo à Pesquisa do Estado do Amazonas – FAPEAM –, por ter 

concedido e custeado meus estudos desde o ensino médio até o mestrado. 

Ao colegiado do Programa de Pós-Graduação em Letras (PPGL-UFAM), por ter me 

dado mais uma chance de concluir esta etapa e obter a titulação desejada.  

 

  



 
 

 
 

RESUMO 

Arthur Engrácio, escritor amazonense pouco conhecido, é um prosador de mão cheia. Esta 

dissertação é resultado da pesquisa que teve como objetivo apontar os elementos do imaginário 

na contística de Arthur Engrácio presentes nos termos água e terra, pontuando os recursos 

literários residuais utilizados pelo autor para representar o homem amazônida e as contingências 

de sua existência. A dissertação, em delimitação metodológica, aborda a divindade atribuída 

aos elementos que emergem para explicar os fatos sociais e culturais no texto literário, 

permeado pela forma como os dramas humanos homogeneízam-se com os dramas naturais, 

passando pela compreensão da violência muito retratada e presente na estrutura contística do 

autor. Para isso, o estudo debruçou-se sobre os contos “A voz do rio”, presente na obra Estórias 

do rio (1984), e “A caçada”, presente em Contos do mato (1981). Realizo a análise da obra de 

Engrácio por meio dos conceitos da Teoria da Residualidade Literária e Cultural (TRLC), 

cunhada inicialmente por Roberto Pontes. O percurso metodológico da dissertação deu-se, 

basicamente, pelo canal da pesquisa bibliográfica, incluindo-se nesse escopo textos de teoria e 

crítica literária sobre a fantástico literário, escritos sobre literatura e cultura amazônica e as duas 

obras de Engrácio, mencionadas anteriormente. 

 

Palavras-chave: Imaginário amazônico; Arthur Engrácio; Contística; Residualidade. 

 

 

  



 
 

 
 

ABSTRACT 

 

Arthur Engrácio, a little-known Amazonian writer, is an accomplished prose author. Therefore, 

this dissertation is the result of a research that pointed out the imaginary elements in Arthur 

Engrácio's short stories manifested in terms such as water and earth, highlighting the residual 

literary resources used by the author to represent the Amazonian man and the contingencies of 

his existence. When it comes to method, this dissertation addresses the divinity attributed to the 

elements that emerge to explain social and cultural facts through the literary text, permeated by 

the way human issues are homogenized with natural issues, passing through the understanding 

of violence that is often portrayed in the author's short story structure. To this end, the study 

focused on the short stories “A voz do rio”, included in the work Estórias do rio (1984), and 

“A Caçada”, found in Contos do mato (1981). I analyze Engrácio's work by using concepts 

from the Theory of Literary and Cultural Residuality (TRLC), initially coined by Roberto 

Pontes. The methodological path of this dissertation was basically through bibliographical 

research, including in this scope texts of literary theory and criticism on literary fantasy, 

writings on Amazonian literature and culture, and the two works by Engrácio mentioned above. 

 

Keywords: Amazonian imagery; Arthur Engrácio; Body of short stories; Residuality. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Enquanto afundava, Ayu só conseguia pensar em como 

o toque da água não era tão diferente de um abraço de 

mãe. Seus pulmões estavam engolindo rapidamente o rio, 

mas o rio também o engolia, o recebia, como se dissesse... 

Bem-vindo ao lar” – Jan Santos e Yan Bentes em O livro 

do rio, 2021. 

 



9 
 

 
 

 

Sumário 
INTRODUÇÃO 10 

1. UNIVERSO POLITEÍSTICO AMAZÔNICO 14 

1.1 O que é o fantástico? De Todorov a Matangrano 14 

1.2 Residualidade para os estudos literários amazônicos: estado da arte 16 

1.3 Do imaginário à poética amazônica: teoria e caminho de análise 19 

2. ÁGUA 24 

2.1 A natureza e a água manifesta 26 

1.2 Água e âmago 28 

2.3 As riquezas dos fundos dos rios 36 

2.4 O homem e as águas 41 

3. TERRA 45 

3.1 De terra chã, com grandes arvoredos 45 

3.2 Terra e os desvaneios 49 

3.3 Terra, encantada terra 51 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 54 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



10 
 

 
 

INTRODUÇÃO 

Antes de iniciar este texto, precisamos pedir licença para colocar o pé na mata e nos 

rios. Essa é uma tradição repassada de geração em geração, afinal, quando vamos à casa de 

alguém, também pedimos permissão para entrar. Pensei que se trava de algo do senso comum, 

mas vi ser uma particularidade minha enquanto amazônida. Logo, peço a você, caro leitor, que 

antes de adentrar nas profundezas das narrativas que aqui serão analisadas, peça permissão à(s) 

entidade(s) protetora(s) da floresta para que possas ter uma jornada de leitura mais agradável. 

Na literatura, o drama humano sempre foi um fator facilmente apreciado: é o que causa 

ao leitor as sinestesias capazes de fazê-lo chorar, rir e se emocionar com as personagens. A 

partir das expressões literárias da Antiguidade Clássica, por exemplo, podemos constatar as 

preocupações estéticas e filosóficas compartilhadas por pensadores e poetas para revelar uma 

série de fatores que levam aos desfechos mais trágicos ou cruéis da existência humana.  

Logo, desde o momento que retornamos às primeiras bases da teoria literária, passamos 

por Aristóteles com o conceito de Mimesis, da imitação e do reflexo da realidade, a qual mostra-

se, atualmente, cruel. Embora a tragédia e a comédia dividissem o espaço nesse primeiro 

momento literário, apenas aquela oferecia ao público a possibilidade de sentir ao máximo as 

paixões e dores humanas, levando-o à catarse. 

Desde crianças, crescemos ouvindo histórias. Na escola, por vezes sobressaem-se as 

fábulas e contos de fadas eurocêntricos: Chapeuzinho Vermelho, os Três Porquinhos, 

Cinderela, mas a realidade dos beiradões da Amazônia é diferente. Crianças dormindo em redes, 

algumas sem energia elétrica, crescem ouvindo os causos dos mais velhos sobre a convivência 

com as assombrações (visagens) e os seres (encantados) da floresta. Essa nossa formação 

cultural ocorre enquanto frequentamos as festas de santo da comunidade, evidenciada pela 

configuração quase idêntica que partilham os interiores amazônicos: ao descer do barco, logo 

vê-se a principal igreja católica da cidade a qual grande parte dos moradores frequenta. 

O Festival de Parintins, conhecido internacionalmente por sua beleza, é uma festividade 

que aborda bem o universo politeístico amazônico sobre o qual visamos trabalhar aqui. Durante 

a apresentação dos bumbás, 21 itens são avaliados pelos jurados, dentre eles temos o item 4, 

ritual indígena, que traz uma recriação de um ritual pajeístico dentro do contexto folclórico que 

se associa com o item 17, lenda amazônica, no qual temos uma encenação que ilustra a cultura 

e o folclore do povo. Imaginação, envolvimento dos itens e encenação são importantes. Em 

2022, com a volta do festival após dois anos de pandemia da COVID-19, o boi Garantido 

apresentou, na primeira noite de festival em 24/06/2022, no contexto do item 15, Figura típica 

regional, a lenda de Caninana e Cobra Honorato (ou cobra-grande). Na alegoria (item 16) ao 



11 
 

 
 

fundo da luta dos protagonistas posta na arena, tínhamos a igreja de Nossa Senhora do Carmo, 

padroeira de Parintins. Para Eduardo Galvão (1960), o caboclo amazônico é um ser politeísta, 

visto que é majoritariamente cristão e acredita também nos encantados: boto, cobra-grande, 

Iara, dentre outros. 

Além de destacar o universo politeístico na contística de Arthur Engrácio, esta 

dissertação considera essencial situar o autor enquanto membro do Clube da Madrugada. 

Embora não reconhecido nos livros de História da Literatura Brasileira, os movimentos 

literários sempre alcançaram o Amazonas, mesmo que se manifestassem de forma tardia. O 

Clube da Madrugada foi um movimento artístico fundado por jovens intelectuais na cidade de 

Manaus em 22 de novembro de 1954. Os ecos da Semana de Arte Moderna de 1922, apesar de 

chegarem tardiamente a Manaus, contribuíram no sentido de que fosse escrita uma nova página 

na história da literatura amazonense. 

O movimento foi fundado por um grupo de jovens que se reuniam para discutir 

literatura, artes plásticas e música, interessados em promover uma renovação cultural na cidade, 

que enfrentava um momento de estagnação econômica e cultural. O movimento teve uma 

atuação importante na cultura amazonense, promovendo a publicação de livros e revistas 

literárias, organizando exposições de arte e realizando apresentações musicais. Além disso, o 

clube também participou de debates sobre política e sociedade, ajudando a despertar o interesse 

pela cultura local e a promover a integração entre os artistas amazonenses. Ainda hoje, o Clube 

da Madrugada é considerado um marco da cultura amazonense, cujas ações são lembradas como 

um período de renovação e efervescência cultural na cidade. 

Logo, há uma constante tentativa por parte da literatura amazonense de ilustrar a vida 

do homem inserido nesse ambiente descrito como selvagem, cruel e fantástico. Arthur 

Engrácio, um dos primeiros nomes da prosa moderna do Clube da Madrugada, trata em Estórias 

do rio (1984) e Contos do mato (1981) da relação dos ribeirinhos com os dois principais 

elementos geográficos amazônicos: água e terra. Da água, temos o rio, responsável por 

proporcionar a vida, mas também, de ocasionar a morte daquele que adentra e navega por suas 

águas. Da terra, temos o mato – floresta amazônica – chamado Inferno Verde por Alberto 

Rangel, que concentra um imaginário social e fantástico sobre os seres e entidades que nela 

vivem e a ela protegem do mal que o ser humano pode fazer. 

Metodologicamente, as análises partiram de dois contos presentes nas obras 

mencionadas acima. De Estórias do rio (1984), escolheu-se o conto de abertura, intitulado “A 

voz do rio”, para análise do elemento água. Nessa narrativa, o autor dá vida ao rio e mostra suas 



12 
 

 
 

faces na relação com a natureza e com o ser humano. Já em Contos do mato (1981), optou-se 

pelo conto “A caçada” para análise dos elementos fantásticos a partir do elemento terra.  

Nos contos, há um enfoque maior na vivência do ser-ribeirinho em suas múltiplas faces 

– pescador, seringueiro e caçador. Ilustra-se, no texto engraciano, o universo politeístico dos 

homens caboclos que adentram os beiradões amazônicos e encontram-se sujeitos às dinâmicas 

da floresta, com a presença de seres fantásticos como mapinguaris e curupiras. Nos rios, botos, 

boiunas e mães-d’água, capazes de prover imagens literárias complexas a serem processadas 

com calma para um pleno entendimento sobre a mensagem expressa. 

Foi com o propósito de investigar os múltiplos conflitos humanos no cenário amazônico 

interiorano que me aprofundo nessas obras. Para isso, observo os cenários ficcionais 

envolvendo o politeísmo caboclo, evidenciando os aspectos culturais e regionais expressos na 

cultura atravessada, de modo a investigar como esses elementos cristalizaram-se a partir de 

resíduos culturais e entender de que forma contribuem para a análise e compreensão do tema 

abordado. 

Pensar e analisar a cultura e elementos literários é pensar de forma complexa. Por isso, 

o método aqui utilizado é transdisciplinar1, visto que tivemos que recorrer às seguintes áreas do 

conhecimento: os Estudos Literários, para compreensão da narrativa fantástica a partir de 

Tzvetan Todorov; a Antropologia, com as concepções sobre imaginário e mitologia de Gilbert 

Durand; as ciências das Religiões, com Mircea Eliade, responsável pelas principais ênfases 

sobre a importância do sagrado e do mito; a Psicologia, com conceitos de psicanálise de 

Sigmund Freud; e a Filosofia, com Gaston Bachelard e sua abordagem original e inovadora da 

ciência, que enfatiza a importância da imaginação e da subjetividade. É necessário destacar que 

alguns recortes foram necessários, portanto, alguns conceitos aparecem com mais evidência. 

A dissertação, em delimitação metodológica, aborda a divindade atribuída aos 

elementos que emergem para explicar os fatos sociais e culturais no texto literário, permeado 

pela maneira como os dramas humanos homogeneízam-se com os dramas naturais, passando 

pela compreensão da violência presente na estrutura contística do autor. 

Trabalhar a contística de Arthur Engrácio é trabalhar com um dos autores menos 

conhecidos e academicamente explorados do Clube da Madrugada, visto que os destaques do 

grupo sempre foram os poetas. O trabalho acadêmico de maior destaque sobre a obra de 

 
1 A transdisciplinaridade é uma abordagem de pensamento e ação que busca integrar diferentes disciplinas e 

campos de conhecimento. Ela transcende as fronteiras disciplinares tradicionais e busca encontrar pontos de 

convergência e sinergia entre diferentes áreas. Na análise literária, a transdisciplinaridade pode ser aplicada de 

várias maneiras diferentes. Uma abordagem é a de combinar diferentes perspectivas críticas para o mesmo texto. 

Por exemplo, um crítico pode combinar a análise literária tradicional com a análise psicanalítica, a análise 

sociológica ou a análise histórica. 



13 
 

 
 

Engrácio foi feito por Thays Freitas Silva (2016), no qual foi analisado o processo de 

ficcionalização da vida ribeirinha e os recursos literários utilizados pelo autor para representar 

o homem amazônida e as contingências de sua existência. Na mesma linha de pesquisa e no 

mesmo Programa de Pós-Graduação, mais recentemente, tivemos o trabalho de Narla Costa da 

Silva (2021), o qual visou também aspectos da ficcionalização, especificamente os conflitos 

humanos na obra. 

Quanto a este trabalho, convido-te a conheceres mais sobre a cultura amazônica e seus 

teóricos no capítulo “Universo Politeístico Amazônico”, o qual é iniciado por um passeio pelas 

teorias do fantástico e como esses pensamentos chegam à Amazônia. Em segundo momento, 

apresento-te a Teoria da Residualidade e seus principais conceitos. Concluindo, reflito um 

pouco sobre os caminhos possíveis de análise literária para o trabalho com textos amazônicos. 

No capítulo “Água”, apresento-te um dos elementos associados à vida, à cura e à 

intuição. A seção foi tecida a partir das diversas teorias sobre o elemento e sobre como Engrácio 

apresenta-o em sua obra, ao passo que refletem sobre ela enquanto elemento manifesto e sobre 

sua essência. Além disso, exteriorizo sobre o fantástico mundo dos encantados e a relação do 

caboclo ribeirinho com esse elemento tão abundante no bioma amazônico. 

Por fim, no capítulo “Terra”, viajamos com mais propriedade pela floresta e conhecemos 

alguns de seus encantados terrestres. Inicialmente, fazemos uma viagem histórica para conhecer 

mais da relação homem-natureza na história do Brasil e seguimos para os causos sobre o que a 

terra pode causar àqueles que não pedem benção para adentrá-la, como no caso da personagem 

João Libório. Por fim, nesta dissertação, quero te levar ao encontro com os seres encantados da 

floresta amazônica. Peça sua benção, faça seu sinal-da-cruz e venha mata adentro. 

  



14 
 

 
 

1. UNIVERSO POLITEÍSTICO AMAZÔNICO 

Pensar Amazônia em seus elementos culturais e imaginários é se deparar com uma 

vastidão de saberes e conhecimentos já trabalhados, debatidos, mas sem uma exata conclusão. 

Neste momento, um dos maiores aportes teóricos será a obra Cultura Amazônica de João de 

Jesus Paes Loureiro (2015), na qual vemos que “para compreender-se a Amazônia e a 

experiência humana nela acumulada, seu humanismo, deve-se, portanto, levar em conta seu 

imaginário social” (Loureiro, 2015, p. 106). Conceber o imaginário é ultrapassar paradigmas 

científicos de dogmatismos cartesianos, e o texto literário tem o potencial de conectar-se à 

poética imaginativa a partir de um processo que transcende a realidade. Ainda segundo Loureiro 

(2015), o mundo físico, ao qual eu e você estamos existindo (com)funde-se com o suprarreal, 

ou seja, “homens e deuses caminham juntos pela floresta e juntos navegam sobre os rios” 

(Loureiro, 2015, p.106). 

Dessa forma, visa-se nesta breve reflexão teórica suscitar debates sobre o quanto a obra 

engraciana com elementos de mitologia regional aborda a convivência do caboclo entre o 

maravilhoso pagão e o maravilhoso cristão. Na ciência literária, temos um dualismo a ser 

compreendido entre o conceito de “maravilhoso” e “fantástico”. No texto O fantástico na 

literatura de expressão amazônica (2019)2, elaboro com mais detalhes os caminhos percorridos 

pela literatura fantástica e sobre sua aplicação no contexto amazônico. O subcapítulo abaixo faz 

parte desse trabalho já publicado. 

1.1 O que é o fantástico? De Todorov a Matangrano 

É com Tzvetan Todorov (2013) que o uso do termo “fantástico”, ao se designar 

narrativas que transcendem determinadas categorias do real, tornou-se tão popular entre os 

estudiosos dessas histórias. Tal popularidade deve-se talvez ao fato de que Todorov não 

simplesmente teorizou a narrativa fantástica, mas ofereceu também um método de investigação 

para ela: 

Ou o diabo é um ser imaginário, uma ilusão, ou existe realmente, como os 

outros seres vivos, só que o encontramos raramente. O fantástico ocupa o 

tempo dessa incerteza; assim que escolhemos uma ou outra resposta, saímos 

do fantástico para entrar num gênero vizinho, o estranho ou o maravilhoso. O 

fantástico é a hesitação experimentada por um ser que não conhece as leis 

naturais, diante de um acontecimento aparentemente sobrenatural (Todorov, 

2013, p. 148). 

 

 
2 Capítulo de livro fruto de um minicurso realizado durante o II GELLNORTE. 



15 
 

 
 

 O método todoroviano consiste, assim, em determinar se uma narrativa se mantinha na 

hesitação — tanto por parte das personagens quanto da nossa, enquanto leitores — em 

compreender um acontecimento aparentemente sobrenatural. Se essa hesitação for rompida, 

temos duas escolhas: ou entramos no território do estranho, no qual o sobrenatural não passou 

de uma ilusão aos nossos sentidos, ou do maravilhoso, em que concluímos que estamos diante 

de um mundo cujo funcionamento não compreendemos em totalidade. Situar a narrativa entre 

uma dessas três categorias torna-se, assim, um dos métodos mais práticos de se estudar o 

Fantástico. 

John Ronald Reuel Tolkien (2010) não pensa exatamente o Fantástico, mas a fantasia, 

enquanto um dos efeitos que todo conto de fadas precisa oferecer para ter sua existência 

plenamente realizada. Acreditava que a fantasia era a criação de um mundo secundário com 

suas próprias leis, no qual o ser humano do mundo primário só poderia adentrar sob o efeito de 

um encantamento, seja a posse de algum objeto mágico ou a ingestão de substâncias do mundo 

secundário. Assim o leu Sílvia Raposeira (2006, p. 27): “A fantasia é a capacidade humana que 

conduz à criação de outros mundos, que espoleta o poder da imaginação, que permite 

vislumbrar o que não está visível. A fantasia é uma Arte e encontra-se no âmago do processo 

criativo”. 

Não distante da concepção de mimese aristotélica, o conceito que Tolkien faz de fantasia 

enquanto espaço secundário torna-a uma categoria tópica de análise das narrativas fantásticas, 

noção que aparece no famoso A psicanálise dos contos de fadas, de Bruno Bettelheim (2016), 

e que refletiu até mesmo na produção criativa do próprio Tolkien, como em suas obras mais 

famosas: O Hobbit (2009) e O senhor dos anéis (2010). 

Felipe Furtado em A construção do fantástico na narrativa (1980) demonstra as diversas 

formas de construção e análise das temáticas trabalhadas na literatura fantástica. Utilizando-se 

de exemplos da cultura pop como H.P Lovecraft, o autor detalha com cuidado elementos 

sobrenaturais e já começa a caracterizar os primeiros traços do que seria o insólito, pois o autor 

utiliza veemente os conceitos todorovianos de modo a individualizar os acontecimentos 

sobrenaturais apenas como elemento do maravilhoso. Para isso, caracteriza-os em sobrenatural, 

positivo e negativo. Ambos teriam ligação com o religioso e o segundo pertenceria ao fantástico 

por ajudar “no ordenamento e no equilíbrio do real” (Furtado, 1980, p. 24). Essas teorias serão 

retomadas nas análises dos contos posteriormente, entretanto, precisamos entender o que os 

últimos estudos caracterizam como insólito. 

Desse modo, recorremos aos estudos de Bruno Anselmi Matangrano e Enéias Tavares 

(2018), em que os autores se propõem a resgatar nomes esquecidos pela crítica e buscam 



16 
 

 
 

mostrar a importância estética e comercial da literatura fantástica na totalidade. Em várias 

passagens da obra, a dupla ressalta que a crítica acadêmica e a crítica jornalista brasileira são 

extremamente preconceituosas com o movimento, taxando-o apenas como literatura de 

entretenimento, basicamente como se não houvesse nenhuma relevância acadêmica. Entretanto, 

durante vários capítulos de Fantástico brasileiro, percebe-se a senioridade do movimento no 

Brasil, tendo como ponto de partida o Romantismo. 

Durante o período, nomes como o de Álvaro de Azevedo dá forças ao movimento 

fantástico a partir de alguns elementos nacionais “com sua atmosfera gótica de terror, mistério 

e sonho [...] permeada por elementos sobrenaturais, como se vê em alguns de seus poemas” 

(Matangrano; Tavares, 2018, p 29). No capítulo destinado ao naturalismo, Machado de Assis e 

o paraense Inglês de Sousa são mencionados, reforçando o argumento de que o movimento não 

é algo novo, mas já existia há tempos e não deve ser desprezado e muito menos esquecido pela 

crítica, visto que o mercado editorial aposta muito no fantástico devido ao grande consumo do 

gênero pelo público brasileiro. 

No epílogo do livro, os autores propõem o Fantasismo como um novo movimento 

literário: “O fantasismo é um novo movimento literário cuja origem parece coincidir com o 

novo século, mas, sobretudo, a partir de 2010, quando o mercado de literatura fantástica 

brasileira começa a se estruturar de fato” (Matangrano; Tavares, 2018, p. 262). Logo, dentro 

desse novo movimento estaria contido tudo o que era intitulado como insólito, ou seja, tudo o 

que desviava das características do fantástico todoroviano. A partir das reflexões, questiona-se 

o quão atemporal conseguem ser os escritos de Arthur Engrácio, visto que não existem 

categorias de estudos ocidentais/europeus que consigam conceber as relações do homem 

caboclo com o meio amazônico. Para o ribeirinho as histórias são reais, para o contista é 

Literatura. 

1.2 Residualidade para os estudos literários amazônicos: estado da arte 

A Teoria da Residualidade Literária e Cultural (TRLC) é fruto de uma sistematização 

elaborada, primeiramente, pelo professor Roberto Pontes da Universidade Federal do Ceará 

(UFC), e é desenvolvida e ampliada em grupos de pesquisa dentro (GERLIC – Grupo de 

Residualidade Literária e Cultural) e fora da instituição de berço (LETRAR – Grupo de 

Pesquisa Literatura em Estudos Transdisciplinares e Residuais da UFAM e GERAM - Grupo 

de Estudos em Residualidade Antigo-Medieval da UVA). Uma das premissas da teoria põe que, 

“na cultura e na literatura, nada há de original; tudo remanesce; logo, tudo é residual” (Pontes, 

2019); sendo original, no entanto, a sistematização e a aplicação em literatura e cultura. 



17 
 

 
 

Roberto Pontes (2020) registra que os sinais enunciadores da concepção da TRLC 

surgem por volta da década de 1960, ao já utilizar o termo resíduo em um prefácio em que foi 

convidado a escrever. Nessa primeira aplicação, Pontes menciona que o termo fora utilizado de 

uma maneira divergente ao que concebe hoje pelo conceito. A TRLC possui alguns conceitos 

fundamentais que serão mencionados ao decorrer das análises do texto engraciano a partir do 

próximo capítulo.  

O primeiro e um dos mais importantes conceitos é o resíduo. A preconcepção do termo 

remete-nos a algo que resta, remanesce, logo, para a TRLC “é o que resta, o que remanesce de 

um tempo para outro, seja do passado para o presente, seja por antecipação do futuro” (Pontes, 

2017). Desse modo, os processos culturais e literários são compreendidos como um acumulado 

de resíduos, os quais já carregam consigo uma noção identitária indissociável que sempre nos 

remeterá a outras culturas que já existiram e deixaram seu legado. No postulado “Tudo é 

reminiscência, tudo é residual” (Pontes, 2017), temos um conceito a ser tratado como sinônimo, 

visto que reminiscência também é compreendido como aquilo que subsiste. Nas análises 

vindouras, conduziremos tais aplicações. 

Aproximando-nos da transdisciplinaridade que mencionamos anteriormente, a 

hibridação cultural aconchega-se à Sociologia e Antropologia, visando entendermos 

empréstimos culturais e linguísticos, reunião de doutrinas religiosas diferentes (hibridizadas), 

dentre outros elementos que são continuidade à TRLC. Ao falar do caboclo amazônico, 

adentraremos no campo das mentalidades, para que, através da escrita de Arthur Engrácio, 

possamos apreender o modo de vida dessas pessoas frente ao universo místico que os cerca. 

A literatura é carregada de sedimentos, que, como em um rio, são levados e incorporados 

à estrutura do elemento. Depois de um tempo, ele se cristaliza assim como o açúcar, e fica fixo 

àquela estrutura. Logo, a cristalização, segundo Roberto Pontes (2017), é um dos principais 

elementos da memória popular brasileira, que entenderemos mais à frente como folclore.  

Para Pontes (2017), “a cristalização consiste numa recolha de material artístico, 

literário, no caso vertente, que recebe tratamento semelhante ao dado pelo lapidário à rocha 

bruta para que dela surja uma gema preciosa” (Pontes, 2017, p. 17). Pensarmos no processo de 

cristalização literária é ponderarmos sobre o quanto de elementos de outras culturas estão 

presentes na cultura amazônica a ponto de cristalizarem-se tão fortemente que, a primeiro 

momento, consideramo-los completamente nossos. 

Enquanto seres humanos consumidores e produtores de culturas, já encontramos um 

mundo em andamento após nosso nascimento. Tudo ao nosso redor já existe há centenas de 

milhares de anos. Logo, o processo de assimilação e incorporação ao nosso ser desses elementos 



18 
 

 
 

chama-se endoculturação, que, para Pontes (2017), “é, portanto, o processo pelo qual 

assumimos o que os outros produziram culturalmente, daí não sermos originais na cultura nem 

na literatura e sermos sempre o que os outros foram” (Pontes, 2017, p. 17). 

Desse modo, situamos a pesquisa pela TRLC pelo campo do imaginário, “conjunto de 

imagens que a sociedade faz de si mesma através das produções culturais” (Pontes, 2017, p. 

17). Sendo assim, entendemos que cada época e local tem seu imaginário e isso influencia 

diretamente na produção de realidade para cada comunidade. Teorizar e aplicar todos os 

conceitos da TRLC no complexo sistema amazônico tem sido uma tarefa árdua assumida ao 

longo de quase uma década pelos membros do LETRAR. A coordenadora do grupo no 

Amazonas, Cássia Nascimento, em sua tese A complexidade nos estatutos do homem Thiago 

de Mello (2014), reflete sobre como não podemos limitarmo-nos a enxergar a literatura somente 

pelo viés literário. Para ela, a perspectiva complexa “compreende a necessidade de investigação 

que leve em conta a relação da arte com a vida, com a rede que a envolve, com o conhecimento 

que possibilita uma relação entre linguagem, razão e emoção” (Nascimento, 2014, p. 195-196). 

Os estatutos do homem, texto analisado, surge em meio à dor do golpe de 1964. A autora conclui 

a tese traçando o paradigma de quanto o capitalismo é massacrante para o homem, de modo 

que se expande até os submundos dos beiradões da Amazônia e faz com que muitos caboclos, 

historicamente, vendam sua liberdade para trabalhar em regime de servidão a fim de pagar uma 

dívida histórica com o dono do comércio/casa de aviação. 

Uma das primeiras dissertações que vinculou a TRLC aos estudos amazônicos foi A 

Amazônia complexa e residual de Órfãos do Eldorado, de Milton Hatoum (2017). Neste 

trabalho, Rafael Queiroz (2017) reconhece que a continuação acerca dos estudos sobre a 

Amazônia vem acompanhada da percepção de que a intervenção humana tem produzido 

infinitas possibilidades de reprodução da realidade, principalmente, quando a história da 

ocupação do território está relacionada a diferentes temas que ora dialogam e ora se alienam 

culturalmente. Tal afirmação vai de encontro ao conceito da endoculturação, a qual estará 

presente nos contos a serem analisados mais adiante. Este é o processo pelo qual os resíduos 

culturais são transmitidos de uma geração para outra, que ocorre de forma inconsciente por 

meio da educação familiar, da educação formal e da interação social.  

A endoculturação é importante para a teoria da residualidade porque é o que permite 

que os resíduos culturais persistam ao longo do tempo, mesmo quando são confrontados por 

novas culturas e influências. A endoculturação pode ocorrer de forma explícita ou implícita. Na 

endoculturação explícita, os resíduos culturais são transmitidos de forma intencional, por meio 



19 
 

 
 

de ensinamentos e exemplos. Na endoculturação implícita, os resíduos culturais são 

transmitidos de forma inconsciente, por meio de hábitos, atitudes e valores. 

O autor reconhece também o erro de teorizar que conseguiria realizar um estudo sobre 

algo concreto e material, mas que ao confrontarmos a subjetividade amazônica, vemos que as 

relações humanas se sobressaem sobre a maioria das teorias conhecidas nas ciências humanas. 

Há também um retorno ao método complexo já mencionado inicialmente por Cássia 

Nascimento (2014), que reafirma que “entender a Literatura como parte componente da cultura 

de um povo exige que a sua percepção se dê como uma representação da complexidade 

humana” (Queiroz, 2017, p. 98). 

Certamente, a complexidade amazônica se dá a partir do diálogo contínuo entre homem 

e natureza (rio e floresta), como afirma Queiroz (2017). Historicamente, o Amazonas e sua 

literatura são constantemente invisibilizados pelos grandes centos urbanos e academias do país, 

mas existem aqueles que procuram enxargá-los. Neivana Lima (2019) produz uma dissertação 

intitulada Protagonismo feminino e violência em Simá - romance histórico do Alto Amazonas, 

cujo objeto de estudo fora lançado na época da primeira geração do romantismo no Brasil. Em 

pormenores, vemos que foi, inclusive, lançado antes de Iracema de José de Alencar. Lima 

(2019) mostra todos os cenários de violências aos quais a protagonista é submetida durante a 

evolução da narrativa. Vê-se que ela reconhece que essa personagem é alvo de contínuos atos 

de violência do colono do início ao fim da narrativa, que incluem o estupro e consequente morte 

de sua mãe, a solidão e a ausência do personagem, além do assédio e da perseguição de Regis, 

as fofocas e os insultos e, por fim, sua própria morte. Ainda nas demandas sociais mais 

contemporâneas, vemos o quanto essa é a realidade de centenas de ribeirinhas que 

constantemente sofrem nas mãos de familiares que, após engravidá-las por meio da violência 

sexual, não assumem o filho e colocam culpa no “boto”. 

A aplicação da TRCL em contextos amazônicos segue dando frutos em aplicações, 

como a dissertação em andamento de Sérgio Chaves Neto (2022), que trabalha com as toadas 

de boi bumbá do festival de Parintins e o trabalho de Cristiane Alves (2022), que a aplica em 

histórias de autoria indígena ticuna, no Alto Solimões, enfatizando a hibridação cultural entre 

os povos originários, indígenas e ribeirinhos, os colonizadores europeus e as culturas 

fronteiriças Brasil – Peru – Colômbia. 

1.3 Do imaginário à poética amazônica: teoria e caminho de análise 

Pensarmos Amazônia e seu imaginário é tentarmos, a todo momento, desvencilharmo-

nos de teorias europeias e estadunidenses para verificarmos a maneira mais complexa de como 



20 
 

 
 

entender o caboclo amazônida em seu espaço. Na busca de caminhos para análise, publiquei, 

em 2021, o artigo A Atlântida amazônica de “Mãe-d´água, guardiã dos rios”, conto de Arthur 

Engrácio, no qual, por meio de estudos comparativos, retomo a geografia das acrópoles 

subaquáticas descritas na mitologia grega por Ademilson Franchini e Carmen Seganfredo 

(2003) sobre o reino perdido da Atlântida, no conto A pequena sereia, de Hans Christian 

Andersen  (2013) e na obra Reinações de Narizinho, de Monteiro Lobato (2014). O trabalho 

traçou paralelos residuais entre tais estruturas e as instalações reais descritas por Arthur 

Engrácio (1995), em seu conto “Mãe-d’Água, guardiã dos rios”, que então foi abordado 

enquanto conto de fadas, conforme a compreensão que J. R. R. Tolkien (2010) faz de tais 

narrativas. 

Esse foi um caminho possível de análise, assim como o seguido por Loureiro (2015) por 

adaptar-se bem à realidade amazônica. O ponto de convergência entre os dois textos é a 

necessidade de ainda recorrermos a um teórico do imaginário europeu para analisarmos as 

particularidades da região. O termo imaginário, popularmente remete àquilo que não existe e 

que foge do real, um produto da imaginação. Para Loureiro (2015), em última instância tudo o 

que não é produto da natureza e que temos no mundo atualmente é produto da nossa imaginação. 

Assim, por meio desse artificio, temos desde coisas concretas (roda, tecnologia) até itens 

abstratos (religião, lendas). Diante do exposto, vê-se que o termo em questão ultrapassa a noção 

apenas de inexistência fantasiosa. O conceito de imaginário tem sido objeto de reflexão de 

diversos pensadores em diferentes áreas do conhecimento nas últimas décadas, perpassando 

Psicologia, Antropologia, Artes, Filosofia. 

A genealogia da epistemologia dos estudos do imaginário ocidentais tem um marco 

(supostamente) inicial com a fenomenologia na investigação do imaginário de Edmund Husserl 

(2006), a qual foi discutida também por Jean-Paul Sartre (2019). Não nos ateremos aqui a 

discutir os pormenores das concepções da compreensão da fenomenologia husserliana ou do 

existencialismo sartriano, apenas discutiremos os principais conceitos de imaginário e, 

consequentemente, os limites dessa compressão.  

Sartre (2019), após ler o trabalho de Husserl, desenvolve a compreensão de uma 

psicologia fenomenológica que, diferente das demais, não descreveria a consciência enquanto 

elemento psíquico, mas enquanto substrato que pode ter formas (como imaginário, emoção, 

afetos). Contudo, em seu texto, trabalha apenas com a emoção, a qual seria o objeto de trabalho 

do psicólogo. Gabriel Paes (2015, p. 88) destaca que “a diferença entre percepção e imagem 

não é apenas uma diferença de grau, mas de essência”, que poderia advir, por exemplo, da 



21 
 

 
 

afetividade. Assim, vemos que, para os clássicos franceses, o imaginário reduz-se apenas a uma 

imagem remanescente ou consecutiva. 

Se podemos considerar Husserl como o marco zero da epistemologia do imaginário, o 

pontapé inicial certamente foi de Gaston Bachelard. Academicamente, existem duas vias de 

conhecer sua obra: 1) para as letras ou 2) para a ciência. Esse filósofo destaca-se por sua ampla 

contribuição ao campo da epistemologia geral, mas aqui discutiremos sua produção voltada ao 

campo da estética de devaneios poéticos, momento em que se debruçou sobre temas como 

imaginação criadora, sonhos e metáforas. Esse momento de produção intelectual do autor é 

denominado Pensamento Noturno: 

A faceta poética do filósofo, por seu lado, emergiu claramente em seus 

trabalhos que exploravam o mundo do simbólico, da fantasia, dos sonhos, dos 

desvaneios e que revelaram aspectos nunca explorados de nossa imaginação e 

imaginário. Bachelard não considerava a imaginação uma mera cópia da 

realidade reorganizada como muitos filósofos supunham, mas uma produção 

livre de imagens que criavam a realidade (Scofano, 2018, p.80). 

 

Assim, as obras publicadas na fase do pensamento noturno refletirão e questionarão 

intelectualmente as temáticas veladas pelo mundo reservado ao onírico, ou seja, o conceito de 

real e irreal, visto que a ciência cartesiana se conecta sumariamente ao que é real. Ao ponderar 

sobre o tempo, expressa-se como instante, ou seja, uma realidade que ocorre muito brevemente, 

“quando acabamos de viver um instante, outro se apresenta” (Scofano, 2018, p. 82). Entender 

a concepção de tempo em sua obra é de suma importância, visto que existem acontecimentos 

poéticos que a duração não consegue ser marcada fielmente pelo ponteiro de um relógio: 

[...] o poeta vislumbra uma imagem que é derivada do instante e que, além 

disso, é algo original, pois não tem passado ou antecedente. Também não é 

explicado por uma causa e tampouco será causa de alguma outra coisa. Trata-

se de uma imagem que emerge para morrer logo em seguida. É puro instante 

e visualiza o universo em sua plenitude (Scofano, 2018, p. 82). 

 

A estreia de Gaston Bachelard, com a Psicanálise do fogo (1938), inaugurou o momento 

da imaginação dos elementos. A priori, o autor, em sua introdução, apresenta uma ironia 

autocrítica, quando entra em jogo a experiência individual do sujeito e a intimidade com a 

matéria em questão em um texto carregado de metáforas que se conectam a outras metáforas 

como uma cadeia de carbonos.  

Um dos pensadores que concebeu o imaginário de forma mais interessante para 

abordarmos e relacionarmos ao contexto amazônico foi Gilbert Durant, que aborda a teoria de 

maneira antropológica. Dessa forma, ele concebe o imaginário tanto como produto como 



22 
 

 
 

processo. Enquanto produto, Durand (2002) vê um conjunto de elementos simbólicos que se 

articulam para construir e expressar uma visão de mundo, seja por meio de narrativas, 

produções simbólicas ou até mesmo nos ethos de determinados movimentos socioculturais de 

microgrupos sociais, como por exemplo o imaginário do homem amazônico. Aqui, temos um 

conjunto de imagens, símbolos, arquétipos e mitos que estão articulados para construir uma 

narrativa que contém uma visão de mundo compartilhada por milhares de pessoas em 

determinado espaço geográfico.  

Em visitas guiadas à selva amazônica, frequentada principalmente por turistas, o 

imaginário é um agregador forte que impulsiona a venda da “experiência amazônica”, fazendo 

com que lembrancinhas sejam vendidas com mais facilidade, como piranhas empalhadas ou um 

pacote de fotografias do nado com botos, sem contar, claro, do festival folclórico de Parintins, 

cuja hospedagens, passeios e ingressos para arena ultrapassam os milhares de reais. Enfim, isso 

é um processo de ver o imaginário como um produto e como as pessoas aderem a ele. 

Em uma situação mais concreta, cabe refletirmos sobre como o imaginário se manifesta 

na estética, ética e costumes de determinados grupos sociais ou movimentos culturais, como o 

imaginário do homem amazônico, em que também temos um conjunto de elementos simbólicos 

que se articulam e refletem na ética, estética e costumes desses movimentos, fazendo com que 

as pessoas se identifiquem com esse imaginário e acabem participando desse processo. Assim, 

podemos ver o imaginário como um elo social, indo de encontro ao pressuposto da teoria de 

Michel Maffesoli (2001), que cunha essa união como “cimento social”, ou seja, o imaginário 

agregaria as pessoas em torno desse determinado movimento sociocultural.  

O imaginário enquanto processo para Gilbert Durand (2002) é uma perspectiva mais 

complexa, mas basicamente surgiria de duas forças antagônicas: de um lado, as pulsões3, e do 

outro, as coerções do mundo externo (social ou natural). Assim, essas duas forças agem em 

direções contrárias somam-se à imaginação como força motriz, resultando nos símbolos, 

imagens, arquétipos e mitos que constituirão o imaginário. Dessa forma, para Durand (2002) 

em sua perspectiva antropológica, adiciona-se a importância da imaginação, por meio da qual 

o imaginário atua como um fator de equilíbrio biopsicossocial na vida do ser humano.  

 
3 A pulsão aqui é a freudiana (Trieb). Para Freud (2016), a sexualidade humana não está baseada em instintos 

como o animal, mas sim na pulsão. Ela se dirige a um objeto, mas não o encontra porque é um objeto perdido. 

Logo, ela volta-se sobre si mesma em busca da satisfação. Desse modo, a pulsionalidade humana é a origem do 

conflito que determina a formação dos sintomas. 



23 
 

 
 

Portanto, diante dos caminhos dispostos, necessita-se compreender como é representada 

a vida social desses personagens engracianos. Para Leandro Tocantins (1988), toda vida do 

homem amazônico é resultado de uma luta dele com a terra: 

[...] quando se procura uma interpretação para qualquer tipo de sociedade 

humana, dever-se-á partir das realidades geográficas, indo, em seguida, 

examinar os processos que o homem adotou para a criação de valores 

culturais. Porém o ser humano sempre em suas relações com a terra, as águas, 

os animais e as plantas (Tocantins, 1988, p. 173). 

 

Assim, considerar-se-á para caminho de análise os aspectos geográficos em consonância 

com a teoria bachelardiana dos elementos. A fauna e flora aparecem como elementos fantásticos 

e visagentos, sendo ora protagonistas, ora plano de fundo as histórias escritas por Arthur 

Engrácio. 

  



24 
 

 
 

2. ÁGUA 

O primeiro retrato mental ao concebermos a Amazônia e o estado do Amazonas é feito 

a partir daquelas imagens comumente reproduzidas na mídia: um rio que serpenteia entre a 

floresta, uma riqueza de biodiversidade e exuberância, pois “a água ocupa o primeiro lugar 

entre o dinamismo geológico da Amazônia” (Tocantins, 1988, p. 37). Infelizmente, ainda somos 

alvo de muito desconhecimento por parte de muitos brasileiros que insistem em achar que o 

nosso território é habitado apenas por indígenas, que não temos acesso à internet ou que nos 

locomovemos por cipós e temos onças como animais de estimação. Essas são algumas figuras 

do imaginário quando se trata de Amazônia. Ao adentrarmos no campo das artes, na escola, 

aprendemos basicamente por meio das produções feitas no Sudeste em sua maioria. O Norte é 

constantemente invisibilizado na literatura e até mesmo na história. 

A literatura produzida no Amazonas reflete bem os limitantes ainda impostos sobre essa 

cultura e pensamento provincianos que ainda dominam grande parte do público leitor e do 

mercado editorial. Historicamente, vemos na história da literatura brasileira a vontade de 

exteriorizar a realidade do país, principalmente depois do neoclassicismo. Antônio Candido 

(2017) destaca o poder da literatura na história do Brasil, principalmente após o processo de 

independência: “Depois da independência o pendor se acentuou, levando a considerar a 

atividade literária como parte do esforço de construção do país livre [...]” (Candido, 2017, p. 

28). Diante do exposto, lembramos como movimentos literários, como o romantismo, já 

aspiravam essa valorização do espírito nacional. Apesar de Candido expor em Formação da 

Literatura Brasileira (2017) os elementos necessários para estruturar um conjunto de obras com 

o intuito de entendê-las e localizá-las como nacional, sabemos que se tratando de regionalismos, 

os fenômenos de desistorização e marginalização acabam por atravessá-los. Tenório Telles 

(2021, p. 24) diz que “uma literatura nacional ou regional, repita-se, não se faz apenas por seus 

temas. Não basta que os temas sejam amazônicos para que uma obra pertença à literatura 

amazônica”. Assim, vemos que movimentos literários na região foram importantes para o 

desenvolvimento e divulgação da produção local. 

A literatura do Amazonas começa desde o período colonial, quando tínhamos apenas o 

Forte de São José do Rio Negro. Esse momento foi marcado pelos textos de sertanistas com 

ações violentas e dos missionários que buscavam evangelizar os povos indígenas da região. 

Nesse momento árcade, temos o poema heroico Muraida ou triunfo da fé (1785), consagrando-

se como o primeiro documento literário do estado (Telles, 2021). 

Em seguida, o apogeu do estado ocorre durante a Belle Époque dentro do Ciclo da 

Borracha, cujo início data pelo fim do século XIX e a primeira década do século XX. Nos trinta 



25 
 

 
 

anos posteriores, o estado sofreu mudanças profundas que geográfica, cultural e historicamente 

marcam o povo amazonense, principalmente na capital. Os escritores desse momento são 

chamados de tardorromânticos, por mais que Lourenço Amazonas tenha escrito e publicado 

Simá no mesmo ano que O Guarani de José de Alencar, em 1857, sendo completamente 

indianista, mas segue sem o mesmo reconhecimento nacional. 

O movimento iniciado pela semana de 1922 em São Paulo só chegará com intensidade 

ao Amazonas em 1954, com a fundação do Clube da Madrugada. Antes disso, Telles (2014) 

aponta que alguns outros autores já mostravam, cinco anos após a Semana, a falta de rima e 

métrica em poemas, mas sempre com a presença de temas do cotidiano amazônico:  

A luta dessa primeira geração, que ousou olhar criticamente a cultura regional, 

não foi sem desafios e percalços, tendo que superar as próprias limitações 

intelectuais, o isolamento cultural e fundamentalmente, a exemplo do que 

aconteceu com os transgressores da Semana de 1922, a resistência da elite 

provinciana cega e surda as mudanças que se operavam no âmbito da 

sociedade brasileira e amazonense, com a consolidação do populismo, 

encarnado [...] (Telles, 2014, p. 27). 

 

Desse modo, vemos que um breve caminho foi trilhado por alguns autores para que a 

década de 1950 fosse marcante na história da cultura amazonense. O movimento do Clube nasce 

como uma resposta à estagnação cultural e posicionamentos conservadores dos artistas da 

época. A maioria de seus membros eram jovens e rebeldes. Inclusive, encentraram muita 

resistência no cenário local. A praça Heliodoro Balbi, mais conhecida como “da Polícia”, foi o 

cenário ideal para o início do movimento. Até hoje, tem uma homenagem embaixo do velho 

mulateiro em frente ao antigo batalhão da polícia militar do Amazonas, atual Palacete 

Provincial. Na praça, existe ainda o histórico “Café do Pina”, alguns contam que foi nesse local 

o real surgimento do Clube. Segundo Telles (2014), o Clube “teve importante papel no 

desenrolar das lutas nacionais e na ‘formação política e ideológica de Manaus’” (Telles, 2014, 

p. 28). 

O contexto político e cultural da época era totalmente adverso para recepção das obras 

desses autores. O estado ainda se encontrava sem luz para superar a crise econômica causada 

pelo declínio da borracha. Desse modo, os autores ligados ao Clube buscaram uma constante 

valorização da cultura local, fundamentada de forma verossímil nas realidades sociais e 

culturais. Além disso, a linguagem objetivamente já não tinha mais resquícios parnasianos, 

superficiais e academicistas. Pela tradição modernista, o Clube dispunha de um manifesto com 

o seu propósito. 



26 
 

 
 

A maior parte dos autores eram poetas: Jorge Tufic, Luiz Bacellar, Thiago de Melo, 

Astrid Cabral, dentre outros... porém, coube a Arthur Engrácio o desenvolvimento da prosa 

ficcional no Amazonas. Para Tenório Telles e Antônio Graça (2021): 

Engrácio é um dos primeiros da narrativa moderna amazonense. A marca de 

sua obra é a autenticidade, expressa num discurso vívido e fluente, equilibrado 

e orgânico. Sua obra é a negação daquilo que Clóvis Barbosa, editor da revista 

Equador veículo de divulgação do Modernismo no Amazonas, publicada em 

1929, chamou de a velha sensibilidade do bacharel, do literato fofo e palavroso 

(Telles e Graça, 2021, p.432-433). 

 

Assim, vemos que a obra do manicoreense, além de lídima, é um instrumento de 

protesto contra a condenação de uma sociedade extrativista. Estreia em 1960 com Histórias do 

submundo (1960), cujas histórias de temática regional e urbana mostram todo o seu estilo. Em 

sua escrita concisa, Engrácio não desperdiça palavras para chegar aonde quer, deixando o leitor 

ansioso pelo desfecho de sua história. Engrácio critica a sociedade extrativista desumana por 

meio de uma linguagem sempre muito simples, sem rebuscamento e excessos. Por fim, Telles 

e Graça (2021) destacam que “Arthur Engrácio foi um dos poucos autores com constância que 

se firmou na produção ficcional amazonense” (Telles e Graça, 2021, p. 40). 

2.1 A natureza e a água manifesta 

A água, como símbolo de infinitude das coisas e de força de (re)significação de tudo, 

margeia a terra e traz elementos férteis – o que se entrelaça com o conto de Arthur Engrácio. 

Na narrativa, a água simbolizada pelo rio preenche os vazios dos indivíduos que nela buscam o 

prazer e o “permanente triunfo” (Engrácio, 1984, p. 15). Nesse sentido, a indomável força da 

água migra para a rebeldia e obstinação frente aos peregrinos – os quais são revelados às 

margens, no fundo e nas adjacências do rio. Tais sobreviventes oriundos das mais diversas 

formas de ocupação, como a imigração dos soldados da borracha, de estrangeiros em busca de 

refúgio contra a guerra e a fome e dos desvairados que sonhavam em encontrar o lendário 

Eldorado. Nesse sentido, o conto A voz do rio ilustra de forma verticalizada as afirmações 

mencionadas:  

[...] por sobre o seu dorso escoa-se, com frequência, a riqueza representada 

pelas jangadas de madeira em toro, extraída da mata pródiga e fecunda; pelas 

canoas dos garimpeiros levando o ouro e o diamante; pelos navios carregados 

da borracha, da castanha, do caucho, do pau-rosa, da cassiterita, do manganês, 

e de outros haveres que a terra produz e, dadivosamente, entrega o bem-estar 

e a felicidade do homem (Engrácio, 1984, p. 15-16). 

 



27 
 

 
 

Agora, debruçar-nos-emos sobre como a água assoma no imaginário coletivo social. 

Pensar nesse elemento é revir às diversas formas sobre o ser, uma tendência natural humana. A 

primeira escola da filosofia pré-socrática, os Jônicos, debruçaram-se sobre questionamentos 

acerca de qual seria a substância primordial de tudo que existe, a condição é que ela seria uma 

parte da natureza. Tales de Mileto principia que “tudo é água”, concebendo uma imagem em 

que a Terra flutuaria na água (Nielsen Neto, 1986). Sendo um pré-socrático, vários autores 

tentaram refutar ou reelaborar sua teoria. Hegel e Nietzsche foram alguns deles, contudo, 

debruçaram-se sempre sobre o “tudo é” e desconsideram completamente o elemento (Bruni, 

1993). 

Mas afinal, por que tudo seria água? Para Nielsen Neto (1986), Tales associou a natureza 

com a água: os estados físicos da matéria, o ciclo da água, o líquido das frutas e, quando mortos, 

ressecamos. Ao recorrermos às ciências biológicas, exatas e da terra, vemos ser cientificamente 

impossível a vida humana sem água. Aprendemos na educação básica que nosso corpo é 

constituído por 60% de água e que todos os seres vivos precisam de uma porção desse elemento 

para processos básicos de sobrevivência. Fisiologicamente, a água se move livremente entre as 

células e o líquido extracelular, almejando estar por todo o corpo equilibradamente. Ela é a 

responsável pela distribuição dos nutrientes pelo corpo, convertendo-os em energia nas 

soluções aquosas (Silverthorn, 2017). Analogamente, podemos pensar nos rios que adentram a 

mata pelos igarapés ou a alta umidade da floresta amazônica. Em Engrácio, a água personificada 

pela figura do rio menciona ter o “propósito de ser útil aos homens, ajudando-os a cumprirem 

seu destino” (Engrácio, 1984, p. 17). Afinal, que destino seria esse? 

Assim como em toda a Amazônia, historicamente vemos que grandes civilizações se 

estabeleceram próximo à abundância de água doce, à exemplo do antigo Egito, às margens do 

Nilo. Inclusive, assim como os povos da Mesopotâmia, estiveram entre os primeiros a trabalhar 

com sistema de irrigação das lavouras. Ao pensarmos nas grandes cidades, constatamos a 

importância de um bom sistema de abastecimento de água e, consequentemente, esgoto.  

A maioria das cidades do Brasil não possui saneamento básico. O governo federal, por 

meio da lei n°11.445, estabelece as diretrizes nacionais para o saneamento básico, conceituada 

a seguir como “o conjunto de serviços, infraestruturas e instalações operacionais de 

abastecimento de água potável, esgotamento sanitário, limpeza urbana e manejo de resíduos 

sólidos e drenagem e manejo das águas pluviais urbanas" (Brasil, 2007). Em paralelo, o texto 

engraciano é intrinsecamente dotado de uma perspectiva ecocrítica: “Valho-me, também, das 

enchentes como arma de defesa contra os que infringem as leis da Natureza, da ecologia (....)” 

(Engrácio, 1984, p. 16). Externaliza-se o colérico clamor fluvial quanto aos processos de 



28 
 

 
 

aterramentos de seus braços e margens para avanço do progresso em grandes cidades da 

Amazônia. Ano após ano, o centro da cidade de Manaus, onde Engrácio viveu a maioria de sua 

vida, alaga durante as cheias do rio Negro. Várias cidades no interior do estado sofrem 

constantemente com a subida as águas – realidade demonstrada literariamente em outros 

trabalhos do autor. 

A água é utilizada em abundância na agricultura, indústria, produção de energia elétrica 

e como meio de transporte em toda a Amazônia, mas “desde fins do século XVIII, a água 

deixou, para nossa cultura, de ser um elemento, uma substância primordial, qualitativamente 

diferenciada, para tornar-se H2O” (Bruni, 1993, p. 57). Portanto, vê-se que o elemento perfaz 

seu papel de ajudar os homens a cumprirem seu destino com o constante avanço da sociedade. 

Contudo, e antes do iluminismo? Veremos a seguir qual a visão da substância nas diversas 

culturas. 

1.2 Água e âmago 

O filósofo Gaston Bachelard entende que a água “simboliza com as forças humanas 

mais escondidas, mais simples, mais simplificantes” (Bachelard, 2018, p. 6). Tal afirmação, 

presente no início da obra A água e os sonhos (2018), é seguido de um temor do autor sobre o 

quão a simplicidade desse elemento é assustadora e complexa. Desse modo, pondera-se o quão 

presente essa matéria se faz no imaginário na história. 

As ciências biológicas nos comprovam ser impossível a existência sem a água. Para o 

evolucionismo, todos os seres vivos surgiram de um ancestral aquático em comum que foi 

evoluindo e se adaptando às condições terrestres. Apenas a partir do neolítico surgem as 

primeiras grandes civilizações da forma que conhecemos hoje, as quais possuíam em comum 

um mito de criação, aqui exemplificado pela versão babilônica de um relato registrado no 

Enuma Elish. Segundo o mito, no início nada existia além de água doce e salgada separadas por 

oceanos, recebendo os nomes de Apsu (doce), uma massa ilimitada, desordenada e confusa, e 

Tiamat (salgada), de cuja união nasceu o deus do mar e das ondas, Nammu. Durante o início de 

tudo, as águas estavam combinadas e não havia pântanos ou planícies, nem outros deuses além 

dos citados e nem decisões sobre o futuro do mundo. A segunda união das águas deu forma a 

Lahmu-lahamo, uma serpente gigante. 

Esse ofídio, depois de muito tempo, se reproduziu, dando origens aos deuses do céu 

(anshar) e do mundo terreno (kishar). Após esse acontecimento, vários outros deuses foram 

surgindo e eram cada vez mais fortes. Apsu, arrependido de sua criação, decide então 



29 
 

 
 

exterminar os demais deuses. Nammu, ao saber do plano, coloca Apsu para dormir e o mata 

durante o sono.  

Nesse raciocínio, a água representada por Arthur Engrácio contém o mesmo teor de 

encantamento, contudo, não realiza um retorno às origens, pois as percepções humanas já estão 

consolidadas e são permanentes ao lado do rio. Assim, o leito das águas é a planificação das 

resoluções de conflitos individuais e coletivos. Para sobreviverem aos percalços impostos pelo 

destino, os indivíduos, na ótica de Engrácio, evocam “a Mãe Dágua e a Boiúna e, juntos agitam 

de tal forma as águas, que elas se enfurecem, crescem descomunalmente e se metem pela 

floresta” (Engrácio, 1984, p.16). 

A jornada da água pontuada por Engrácio assume percursos e ocorrências diversas. 

Encantamentos e seres sobrenaturais convivem lado a lado com a alma humana. Entretanto, a 

alma humana da narrativa engraciana divide-se em duas: aquela que circunda o homem-

natureza, ou seja, quem compreende a água como parte de si; e aquele que vislumbra a água 

apenas como objeto para alcançar o desejo econômico, sem vivenciar o hibridismo homem-

natureza. Corroborando a ideia apresentada, Paes Loureiro (2015) destaca:  

Nada está totalmente organizado em compêndios na cultura amazônica. É 

preciso errar pelos rios, tatear no escuro das noites da floresta, procurar os 

vestígios e os sinais perdidos pela várzea, vagar pelas ruas das cidades 

ribeirinhas, enfim, procurar, na vertigem de um momento que se evapora em 

banalidades, a rara experiência do numinoso. Experimentar o frêmito de um 

caminhar errante que vai descobrindo com decoro a irrupção perene da fonte 

da beleza (Loureiro, 2015, p. 38). 

 

Nesse caminho, a citação mencionada de Loureiro, é uma explicação prolongada das 

duas almas que circundam o indivíduo e o imaginário que segue o curso do rio pela Amazônia. 

Assim como o sinuoso movimento da Boiuna e da Mãe D’água pelos igapós representa um 

pedaço perdido do Éden na selva silenciosa, o percurso humano também é insólito e, muitas 

vezes, calcado em sortilégios que ampliam a explicação da vida e da existência diante da 

imensidão das águas. Nesse sentido, consoante à narrativa de Engrácio:  

[...] ali a alma humana, como no interior de uma nave, queda-se absorta ante 

o sortilégio que emana dos igapós, refletindo ora na sua paisagem 

pitorescamente poética; ora no colorido enfeitiçante das flores dos seus paus 

d’arcos e orquídeas; ora, ainda, na voz maviosa dos pássaros cantores que, em 

coro, pelas manhãs, entoam hosanas aos deuses da floresta e dos rios 

(Engrácio, 1984, p. 16). 

 

O texto de Arthur Engrácio margeia entre o humano e os elementos naturais como 

maneira de evidenciar o entrelaçamento e construção de subsídios que categorizam a 



30 
 

 
 

importância da água como força narrativa. “Como massa enforme, indiferenciada, aparece em 

inúmeros mitos da criação (...) Nesse contexto, incluem-se também as concepções da água 

como associada à fertilidade e à vida, opondo-se eventualmente, ao deserto” (Lexikon, 1990, p. 

13). A água que adentra o igapó e permeia a várzea constitui a matéria-prima que predomina 

no conto “A voz do rio”. Tal recurso é proposital para Engrácio como explicação de sua 

importância no cenário amazônico, pois nada escapa às suas ramificações. Tudo está sobre o 

olhar silencioso da água, seja nas profundezas, nas sombras das árvores, nos igapós, na 

superfície que segura as embarcações ou no temor de sua imprevisibilidade.  

O movimento das águas pelo encantamento, como já mencionado, também acontece 

pela força da natureza quando conjugada. O vento, em forma de tempestade, açoita o leito, e a 

reação dela diante da luta é a invocação dos deuses aquáticos. Nesse momento, o homem busca 

refúgio na floresta e apenas observa o tormento que acomete o rio. 

[...] sou testemunha indormida das ocorrências mais diversas que tomam meus 

domínios como palco. Lembro-me, entre outras, da tempestade que açoitou 

barbaramente minhas águas, provocando a morte de dois pescadores, da 

lavadeira engolida pela cobra-grande, do jacaré que arrancou o braço do 

viajante, o qual, sentindo muito calor, foi banhar-se a minha margem; da 

família inteira devorada pelas piranhas (Engrácio, 1984, p. 16-17). 

 

Nesse caminho, os mistérios do rio não são revelados abruptamente, de modo que o 

estrangeiro, não consegue fugir das surpresas submersas nas águas amazônicas. É necessário 

um conhecimento ancestral e internalizado ao longo do tempo para decifrar os perigos básicos. 

Dessa forma, o homem-natureza presente na narrativa de Engrácio é capaz de adquirir a 

percepção do deciframento. Assim, gradualmente se tornam parte integrante do rio. Nessa 

vertente: 

[...] vivendo dentro de um espaço, o homem tem com ele uma relação 

permanente de trocas. Na Amazônia, esse espaço físico está preenchido pelos 

rios e pela floresta. (...). Nenhum outro encarna, simboliza, e exprime com 

maior diversidade as raras reservas da primitividade insubstituível do planeta 

(Loureiro, 2015, p. 134). 

 

Gaston Bachelard, em A água e os sonhos (2018), postula “que os mitólogos amadores 

algumas vezes são úteis, trabalham de boa-fé na zona de primeira racionalização. Deixam, pois, 

inexplicado o que ‘explicam’, porquanto a razão não explica os sonhos” (Bachelard, 2018, p. 

73). Nesse sentido, a narrativa de Engrácio, “A voz do rio”, é uma maneira de recontar como a 

água imprime em suas margens e em seu leito a voz do mitólogo iniciático. Contudo, as histórias 

explicam certas profundezes da água que o olhar comum de outra pessoa fora do contexto 



31 
 

 
 

amazônico não consegue vislumbrar: o enredo lendário, a força mítica, o encantamento, a 

simbiose homem-água-alma. 

Engrácio viabiliza na palavra a voz da água como força presente no rio. A voz é como 

o canto das ninfas ou tágides que povoam o texto camoniano, invocando o grande imaginário 

que compõe as simbologias e representações imersas no leito do rio. O imaginário, de acordo 

com Paes Loureiro, está no “universo do interior que os mitos habitam e se tornam narrativas, 

isto é, lendas. Nele é o que o rio e a floresta têm caráter constitutivo” (Loureiro, 2015, p. 206).  

Nesse contexto, o rio explica as estranhezas que existem na vida do indivíduo que se 

entrelaça com suas águas. “O rio é da água. O rio está vestido com a pele das águas, mas também 

a sua carne e sua alma são de água. O seu corpo é de água. O que nele está mergulhado participa 

de uma união cósmica” (Loureiro, 2015, p. 206). Portanto, a narrativa de Engrácio contempla 

a assertiva de Loureiro ao apresentar a água como autora por meio da voz em primeira pessoa. 

A água presente em “A voz do rio” constitui o corpo macro feito de narrativas orais, lendas e 

palavras peculiares da região amazônica. 

A água na constituição simbólica da imagem descritiva de Engrácio também enfatiza o 

fluir das narrativas, ou seja, é um simulacro da diversidade oral presente na região. Esse 

imaginário oral percorre, assim como a água, diversas etnias, grupos sociais, imigrantes, 

cidades, os beiradões da Amazônia e encontros de diversos tons e performances.  

Para Paul Zumthor, a performance é um conceito central para a compreensão da 

literatura e da cultura. Ele define performance como "uma ação que se realiza no tempo e no 

espaço, que implica um corpo, uma voz, um objeto, um texto" (Zumthor, 1998, p. 20). Zumthor 

argumenta que a performance é essencial para a criação de significado, é o que dá vida à 

linguagem e à narrativa. A performance é também o que permite que a literatura se conecte com 

o público e crie uma experiência estética. 

A afirmação “Eu sou o caminho que anda” (Engrácio, 1984, p. 16) ilustra os comentários 

mencionados em relação à imagem descritiva e a oralidade em relação à narrativa de Engrácio, 

pois o fluir do contar é uma forma de permanência do ribeirinho que perpassa o tempo. O narrar 

sempre atualiza os pequenos pontos mitológicos presentes na Amazônia, isto é, o tecer 

intergeracional presentifica o olhar em relação ao passado e ao futuro. Tudo flui no presente 

como uma espécie de aperspectivismo (tudo simula passado, presente e futuro 

simultaneamente) que insere o sujeito sempre no presente. Nesse sentido, a narrativa de 

Engrácio, ao trazer a voz da água em primeira pessoa, reforça o testemunho dos símbolos e das 

narrativas orais sempre no presente. 



32 
 

 
 

A narrativa de Engrácio percorre a água que alimenta o rio Amazonas. Nesse contexto, 

há divergência de cores e intensidade de luz. Nesse sentido, a luz irradia da água pura, mas o 

mesmo ocorre com as diversas tonalidades? [...] “perto da água, a luz assume uma tonalidade 

nova, parece que luz tem mais claridade quando encontra uma água clara” (Bachelard, 2018, p. 

152). Assim, entre reflexos e tons, Arthur Engrácio insere em “A voz do rio” a constituição de 

diversos olhares narrativos do indivíduo devido às tonalidades variadas da água no contexto 

amazônico. Na narrativa, a própria água como voz em primeira pessoa descreve a si mesma: 

“sou a fonte dos mitos e lendas que lhe povoam o espírito, alimentando-lhe a crendice e a 

fantasia” (Engrácio, 1984, p. 17). 

Na continuação “Corro diariamente muitas léguas, ligo paranás e igarapés, abasteço os 

lagos sempre no propósito de ser útil aos homens, ajudando-os a cumprir o seu destino” 

(Engrácio, 1984, p.17), percebemos que a água reafirma a união com a alma humana, 

destacando o homem-natureza. Essa simbiose gera, no indivíduo, os recursos narrativos que 

povoam a região. Todos os recursos para perpetuação das lendas, mitos iniciáticos, e oralidades 

diversas são fornecidos pela água como retribuição dessa junção sincrética de seus elementos 

com elementos humanos. Segundo Loureiro (2015, p. 209), “cada relato lendário particular 

desses mitos constitui fator indicativo dessa dominância poética do imaginário”. Assim, água e 

homem permanecem por meio de um caráter associativo como recursos para perpetuação do 

mito amazônico. 

A água, por muitos anos, tem se mostrado caminho para conquistas. Durante os séculos 

XV e XVI, as descobertas marítimas aumentaram o domínio de terras por países europeus. Os 

navios a vela eram os principais meios para longas navegações. Foi dessa forma que, em 1500, 

Vicente Pinzon foi o primeiro europeu a adentrar nas águas do rio Amazonas, naquela época 

inicialmente nomeado como Santa Maria de La Mar Dulce, e suas cercanias ele chamou de 

“terras afogadas”. Após Pizon, o segundo espanhol foi Diego de Lepe, que não teve a mesma 

sorte do conterrâneo e foi recebido por uma enxurrada bélica de indígenas, provavelmente 

tupinambás (Souza, 2019). 

Assim, desde o “início” das representações escritas sobre o território alagado, tem sido 

necessário navegar. Tocantins (1988) já traz a afirmação de que “O rio é destino [...] Navegar 

é preciso” (Tocantins, 1988, p. 221). A Amazônia faz todo o seu ciclo pelos rios, dotados de 

um primado social único, afinal, são capazes de trazer tanto a fortuna quanto a desgraça, 

conforme diz o texto engraciano. Ainda para Tocantins (1988): 

Na planície, filha das águas, corre pelas águas, como o sangue nas veias, o 

impulso da civilização, o protoplasma sedimentário que vitaliza o solo, a força 



33 
 

 
 

geradora que tece com mil aluviões a terra alteada dia a dia do nível baixo dos 

igapós, das várzeas, em firmes e colinas, que volve ilhas em penínsulas, que 

também traga, na sua função de desagregar aqui para construir acolá, a terra 

frouxa solapada pela corrente (Tocantins, 1988, p. 231). 

 

Para Jean Chevalier (2015), vemos que o elemento água enquanto representação 

simbólica resume-se a três principais formas: “fonte de vida, meio de purificação, centro de 

regenerescência” (Chevalier, 2015, p. 15). A definição do francês vai totalmente de encontro 

com as dadas por Câmara Cascudo (2012), que mostra as principais crendices e superstições 

com o elemento, dentre eles destacam-se: “O poder divino do elemento é de tal eficácia que a 

sombra dos mortos não atravessa água [...] A água é um elemento de conservação das forças 

para o bem e para o mal” (Cascudo, 2012, p. 19). O elemento é tão dotado de vida que nem os 

mortos poderiam atravessá-la; essa vida, inclusive, em um viés religioso, é facilmente ilustrada 

pelas cerimônias de batismo dentro do cristianismo, seja no catolicismo em que o bebê é apenas 

molhado com a água benta ou nas religiões protestantes em que é necessário mergulhar-se 

completamente na água para ser digno de receber o espírito divino.  

Desse modo, vê-se como a água é um elemento essencial na cultura brasileira, presente 

em diversas manifestações artísticas, literárias e folclóricas. Para muitos escritores da literatura 

brasileira, a água é símbolo de vida, renovação e transformação. Em sua obra Grande Sertão: 

Veredas, Guimarães Rosa (2015) utiliza a água como metáfora para a busca do conhecimento 

e da sabedoria. Logo, a água, elemento escasso no sertão abordado na obra em questão, é tratada 

também como sinônimo de felicidade: “Perto de muita água, tudo é feliz” (Rosa, p. 34, 2015).  

Já na música popular brasileira, a água aparece como tema recorrente. Na canção Águas 

de Março, Tom Jobim (1972) retrata a água como símbolo de renovação e transformação:  

É pau, é pedra, é o fim do caminho / É um resto de toco, é um pouco sozinho 

/ É um caco de vidro, é a vida, é o sol / É a noite, é a morte, é um laço, é o 

anzol / É peroba do campo, é o nó da madeira / Caingá, candeia, é o Matita 

Pereira / É madeira de vento, tombo da ribanceira / É o mistério profundo, é o 

queira ou não queira (JOBIM, 1972). 

 

Na melodia de poucos acordes, Jobim demonstra o ciclo de renovação da vida com as 

chuvas que fecham o verão. A utilização constante do verbo ser conjugado na 3° pessoa do 

singular do presente do indicativo transmite uma sensação de vivência constante ao sentirmo-

nos como cada um dos personagens presentes do conto, de forma a irmos totalmente de encontro 

com o exposto no texto engraciano. Nele, a voz do rio é totalmente em primeira pessoa do 

singular com uma recorrência da forma “sou”. A personificação da água é confirmada por 

Tocantins (1988) ao afirmar que a natureza das águas continua em uma constante fase 



34 
 

 
 

metamórfica e evolutiva. Esta água transvestida em rio é capaz de plasmar novas terras, altear 

o solo, levantar talvegues, soldar fendas e unir as ilhas e ilhotas presentes em diversos 

arquipélagos espalhados por toda a Amazônia. 

Cascudo (2012) destacou a importância da água como fonte de vida e de renovação, e 

como elemento simbólico que permeia muitas das tradições populares brasileiras. Em sua obra 

Dicionário do Folclore Brasileiro, Cascudo explora diversas referências à água na cultura 

popular, como os rituais de banho para purificação e proteção, a crença em seres míticos que 

habitam rios e cachoeiras, e o papel da água na agricultura e na pesca, que são atividades 

fundamentais para muitas comunidades do país. Além disso, Cascudo também aborda a 

importância da água na culinária brasileira, destacando pratos típicos que têm como base peixes 

e frutos do mar, como a moqueca e o bobó de camarão, além das bebidas tradicionais, como o 

café e a cachaça, que dependem do acesso à água para sua produção. 

Em suma, a água é um elemento vital e simbólico na cultura brasileira, presente em 

diversas formas de arte e literatura. É uma fonte de inspiração para muitos artistas, que a 

utilizam como metáfora para temas como vida, renovação e transformação. Contudo, dentro do 

cenário amazônico, ela possui uma simbologia diferente: a água é um elemento vital para a 

sobrevivência dos indivíduos amazônicos, cuja relação com o elemento é extremamente 

importante e simbiótica, em especial com o rio. A região amazônica é caracterizada por ser uma 

das áreas mais ricas em recursos hídricos do mundo, abrigando a maior bacia hidrográfica do 

planeta, com mais de 1.100 afluentes e rios: “A Amazônia nasce, desenvolve-se, perdura, 

segundo o evangelho escrito pelo rio” (Tocantins, 1988, p. 221). 

Para os amazônidas, a água é um elemento sagrado e tem um papel central em suas 

práticas culturais e religiosas. Muitos rituais, alguns deles destacados por Cascudo (2012), 

envolvem a água, como os banhos de rio para purificação, as oferendas aos seres míticos que 

habitam as águas e as procissões fluviais em homenagem a santos e divindades. 

Além disso, a água é também fundamental para a subsistência dos amazônidas, que 

dependem da pesca, da agricultura de várzea e da coleta de frutos e plantas aquáticas para sua 

sobrevivência. Segundo Loureiro (2015), a região consolidou seu sistema de vida com o 

trabalho extrativista e ribeirinho, integrado, sumariamente, por pescadores, mateiros e 

extratores de resina de árvores, de ouro, de demais minérios e de seringa – principalmente 

durante o ciclo áureo da borracha no início do século XX. A pesca é uma das principais 

atividades econômicas da região e proporciona uma alimentação rica em proteínas e nutrientes, 

além de ser um importante meio de troca e comércio entre as comunidades. Inclusive, o conto 



35 
 

 
 

engraciano “Singular Passeio na Barriga da Boiúna”, a ser analisado mais adiante, advém da 

narração de um pescador da região de Manacapuru, região metropolitana de Manaus. 

A relação dos amazônidas com a água também é marcada pela luta pela preservação e 

conservação dos recursos hídricos. A região amazônica sofre constantemente com ameaças à 

sua biodiversidade e degradação de seus ecossistemas, como a poluição e o desmatamento: 

“Uma cultura de profundas relações com a natureza, que perdurou, consolidou e fecundou, 

poeticamente, o imaginário destes indivíduos isolados e dispersos às margens dos rios” 

(Loureiro, 2015, p. 51). Os amazônidas lutam por uma gestão sustentável da água, visando 

garantir a sobrevivência dos ecossistemas e das comunidades que dependem da água para sua 

subsistência. A maior parte dos textos literários que se passam na região possuem um fundo 

ecocrítico muito marcado, o qual administra as temáticas de sustentabilidade e de proteção das 

comunidades originárias e tradicionais da região. 

Assim, a simbiose entre os amazônidas e a água é evidente em sua cultura, religião, 

economia e sobrevivência. A água é vista como um elemento sagrado, fundamental para a vida, 

que se deve preservar e respeitar para garantir a sobrevivência das comunidades e dos 

ecossistemas amazônicos. Tratar desse aspecto cultural é labiríntico, visto que: 

Nada está totalmente organizado em compêndios na cultura amazônica. É 

preciso errar pelos rios, tatear no escuro das noites da floresta, procurar os 

vestígios e os sinais perdidos pela várzea, vagar pelas ruas das cidades 

ribeirinhas, enfim, procurar, na vertigem de um momento que se evapora em 

banalidades a rara experiência do numinoso (Loureiro, 2015, p. 38). 

 

Nas palavras de Paes Loureiro acima expressas, compreende-se o desafio que é falar de 

Amazônia mesmo sendo amazônida. Este texto apresenta um constante movimento semelhante 

aos banzeiros dos rios da região, uma recorrida ao passado e uma volta ao presente para 

compreender os processos identitários da região expressos nos textos analisados. Sabe-se que, 

devido ao isolamento geográfico da região, historicamente, o processo de desenvolvimento foi 

tardio, assim como os estudos sobre a região. Literariamente, o indivíduo é construído, em 

geral, como guerreiro e resiliente frente às adversidades e desafios geográficos que a região 

apresenta.  

Para Loureiro (2015), a cultura amazônica está intrínseca e diretamente influenciada 

pela cultura do caboclo. Esta, de uma perspectiva residual, apresenta elementos cristalizados da 

cultura dos nordestinos que, durante o período da borracha, vieram maciçamente trabalhar nos 

seringais da região. 



36 
 

 
 

2.3 As riquezas dos fundos dos rios 

A teoria de Mircea Eliade sobre o Sagrado e o Profano é baseada em sua visão de que a 

experiência religiosa é uma forma fundamental de compreender a vida humana. Eliade (2018) 

argumenta que a religião é uma tentativa de se conectar com o sagrado, que é algo que 

transcende a experiência humana ordinária. Ele distingue entre o sagrado e o profano, conceitos 

que ele considera fundamentais para entender a experiência religiosa. 

Mircea Eliade define o sagrado como algo que é "não profano", "absolutamente 

diferente" e "transcendente". Ele afirma que "a manifestação do sagrado num objeto qualquer, 

uma pedra ou uma árvore – e até a hierofania suprema, que é, para um cristão, a encarnação de 

Deus em Jesus Cristo, não existe solução de continuidade" (Eliade, 2018, p. 17). Para Eliade, a 

hierofania é a experiência da presença do sagrado em um espaço ou momento particular, e é 

uma fonte de renovação e transformação. 

Por outro lado, Eliade (2018) disse que o profano é tudo o que faz as pessoas perderem, 

que reduz sua consciência existente e a lança frente ao caos. O profano está cheio de coisas 

ilusórias e o sagrado é a verdadeira ordem cósmica. O profano é a experiência cotidiana da vida 

humana, marcada pela familiaridade e pelo uso comum. Eliade (2018) argumenta que a 

separação entre o sagrado e o profano é fundamental para a experiência religiosa. 

Essa tendência é compreensível, pois para os “primitivos”, como para o homem de todas 

as sociedades pré-modernas, o sagrado equivale ao poder e, em última análise, à realidade por 

excelência. “O sagrado está saturado de ser. Potência sagrada quer dizer ao mesmo tempo 

realidade, perenidade e eficácia. A oposição sagrado/profano traduz-se muitas vezes como uma 

oposição entre real e irreal ou pseudo real” (Eliade, 2018, p. 18). 

Assim, a experiência religiosa é a tentativa de se conectar com o sagrado por meio de 

rituais e práticas religiosas. Ele argumenta que "toda a vida religiosa é uma busca pela presença 

do sagrado" (Eliade, 1957, p. 22) e que "o homem religioso vive em uma busca constante pela 

sacralização do mundo" (Eliade, 1957, p. 23). Por meio da experiência da hierofania, a distinção 

entre o sagrado e o profano é superada e o indivíduo é capaz de se conectar com a dimensão 

transcendente da existência. 

Ainda para o historiador da religião Mircea Eliade, a água é um elemento sagrado em 

muitas culturas ao redor do mundo. Ela é frequentemente associada à criação, purificação e 

renovação. Eliade (1957) afirma que a água é um símbolo de potencialidade e possibilidade. 

Ela é um elemento primordial, que está presente no início de todas as coisas. Por isso, ela é 

associada à criação do mundo e da vida. 



37 
 

 
 

Enquanto símbolo de purificação, a água é frequentemente usada em rituais de limpeza, 

tanto física quanto espiritual. Por meio da água, as pessoas podem se livrar de impurezas e 

pecados, e por ser um símbolo de renovação, ela é associada à fertilidade e à vida nova. Por 

isso, ela é frequentemente usada em rituais de iniciação e renovação, pois em muitas culturas, 

a água é usada para abençoar os recém-nascidos e os recém-casados, à exemplo da tradição 

judaica. Dessa forma, ela é um símbolo de forças e realidades que estão além do nosso mundo 

cotidiano: 

A água é realmente o elemento transitório. É a metamorfose ontológica 

essencial entre o fogo e a terra. O ser voltado à água é um ser em vertigem. 

Morre a cada minuto, alguma coisa de sua substância desmorona 

constantemente. [...] O sofrimento da água é infinito” (Eliade, 2018, p. 07). 

 

Ao conhecermos melhor o ponto de vista do autor sobre o elemento em questão na obra 

A água e os sonhos (2018), vê-se a confirmação que se trata de uma substância sagrada em 

muitas culturas ao redor do mundo, pois ela é frequentemente associada à criação, purificação 

e renovação. Concebe-se esse elemento ainda como primordial, presente no início de todas as 

coisas, por isso ela é associada à criação do mundo e da vida. Em muitas culturas, a água é 

considerada o elemento original do qual tudo surgiu. Por exemplo, na mitologia grega, o oceano 

primordial era o lar dos deuses primordiais. 

Por transcender a realidade física, a água carrega elementos para que seja inserida no 

campo do imaginário. No contexto das culturas brasileiras, a água é um elemento sagrado em 

muitas religiões e tradições. Por exemplo, no candomblé, a água é associada à orixá Oxum, que 

é a deusa da água doce. Oxum é uma divindade benevolente, que é associada à fertilidade, à 

maternidade e ao amor. Na Amazônia, a água é um elemento importante da cultura local. Os 

personagens aqui analisados e mencionados estão localizados na selva amazônica, onde a água 

é abundante. 

No imaginário caboclo, a água é vista como um elemento sagrado, associada à criação 

do mundo e da vida. Segundo José Carvalho (2001), "Na cosmogonia cabocla, a água é o 

elemento primordial do qual tudo surgiu. Ela é a mãe de todas as coisas, a fonte de toda a vida" 

(Carvalho, 2001, p. 20). Maria Teresa Santos (2005) confirma a acepção de Carvalho: "A água 

é um elemento essencial para a cura no imaginário caboclo. Ela é usada em rituais de banho de 

cheiro, que são usados para purificar o corpo e a alma" (Santos, 2005, p. 30).  

Logo, vemos a associação do elemento à renovação, pois é vista como um símbolo de 

esperança e de vida nova. No fantástico amazônico, é associada a seres sobrenaturais, como as 



38 
 

 
 

“sereias” e os boto-cor-de-rosa. Portanto, como a Amazônia é uma região de grande beleza 

natural, a água é um elemento fundamental dessa beleza. Os rios, igarapés e lagoas da Amazônia 

são um paraíso para a vida selvagem, e eles também são uma fonte de sustento para os 

habitantes da região. 

As lendas sobre os encantados são importantes para a cultura amazônica, pois refletem 

a relação dos habitantes da região com a natureza. Na cultura oral, é um assunto comum aos 

ribeirinhos história sobre um “local” que ficaria nas profundezas dos rios da região, onde 

habitaria uma ordem totalmente diferente de seres. As lendas sobre os encantados são 

transmitidas oralmente de geração em geração, e elas variam de acordo com a região da 

Amazônia. São seres sobrenaturais que habitam as águas da Amazônia, frequentemente 

associados a animais selvagens, como boto-cor-de-rosa, cobras, jacarés e peixes. No entanto, 

existem alguns elementos comuns a todas as lendas: são geralmente descritos como seres belos 

e sedutores. Eles podem se transformar em animais ou seres humanos, e são capazes de 

controlar as forças da natureza. Desse modo, são frequentemente vistos como seres 

benevolentes, mas eles também são perigosos. Os encantados podem seduzir as pessoas e levá-

las para o mundo encantado, onde elas podem perder-se para sempre.  

Tais figuras se fazem presente também na literatura. Na obra de Arthur Engrácio, vemos 

a interface da Amazônia em diálogo com o global. Um dos únicos autores prosadores do Clube 

da Madrugada, destaca-se pela produção ficcional, principalmente, nos contos. Sua temática 

mais frequente era a figura do seringueiro, contudo, as histórias tradicionais do imaginário 

amazônico tinham destaque em suas obras. Em um dos poucos trabalhos acadêmicos sobre a 

produção do autor, Thais Silva e Carlos Guedelha (2014) os aspectos fantásticos do autor a 

partir da abordagem do Realismo Maravilhoso. 

Em “Mãe D’água, guardiã dos rios”, Engrácio traz um enredo simples: em um rio não 

identificado, um ribeirinho e seu filho pescam, quando subitamente o menino se desequilibra e 

cai nas profundezas. O pai mergulha para resgatá-lo, e quanto mais afundam, percebem que não 

lhes falta o ar. São então recebidos no palácio da Mãe D’água, que, antes de deixá-los ir, 

adverte-os sobre a responsabilidade que os povos ribeirinhos devem ter com a natureza, sob a 

ameaça de incorrerem em sua fúria. 

Ao lermos o conto de Engrácio e o subtexto ecocrítico que ele encerra, percebemos que 

o autor reconfigura elementos do imaginário amazônico a fim de estruturá-los em uma narrativa 

fabulosa, e utilizamos este termo no sentido literal: “Fábula é vocábulo latino, pertencente ao 

mesmo radical de falar. É uma pequena narração de acontecimentos fictícios, que tem dupla 



39 
 

 
 

finalidade: instruir e divertir. Pequena composição que encerra sempre grande filosofia” 

(Carvalho, 1982, p. 41). 

A definição dada por Bárbara Carvalho para fábula não podia ser mais adequada ao 

texto de Engrácio: reimaginando a figura folclórica da Mãe-D’água como um agente defensor 

da natureza, cujo poder se estende a todos os animais aquáticos da região, a narrativa encerra 

uma recomendação clara: precisamos rever nossa relação com a natureza. 

Afirmar que o conto segue uma veia fabulosa não é, no entanto, uma tentativa de 

encaixá-lo em um cartesiano sistema de classificação, uma vez que isso não é próprio do 

processo de criação literária. Inclusive, “Mãe D’água” apresenta não só características de 

fábula, mas também de conto de fadas: 

A definição de histórias de fadas – o que é ou deveria ser – não depende 

portanto de qualquer definição ou relato histórico sobre elfos ou fadas, mas 

sim da natureza do Faërie, do Reino Perigoso [...] uma “história de fadas” é 

aquela que resvala o uso de Faërie, qualquer uma que seja sua finalidade 

principal – sátira, aventura, moralidade, fantasia (Tolkien, 2010, p. 16). 

 

O reino inacessível da Mãe-D’água de Engrácio também se associa a essa definição: 

não fosse pela vontade da soberana de espalhar sua mensagem entre os povos ribeiros, os 

pescadores jamais adentrariam seu reino, um espaço secundário mágico no qual categorias da 

realidade são abolidas, como a impossibilidade de um ser humano respirar debaixo d’água. 

O uso tanto de elementos de fábula quanto de contos de fadas dá margem para uma 

leitura residual do texto, uma vez que ambos os modos literários são de origem europeia, que, 

apropriados por Engrácio, foram mesclados ao imaginário amazônico. “Olha o meu palácio, 

passa mão nessas colunas, são todas de ouro; senta no meu trono, toca os meus cabelos, apalpa 

os meus braços e vê se não sou de fato real!” (Engrácio, 1996, p.46), é com essas palavras que 

a Mãe-D’água responde quando questionada sobre sua existência, ao mesmo tempo em que 

descreve uma estrutura arquitetônica que não ficaria deslocada se posta em um livro de George 

R.R. Martin. 

Enquanto figura folclórica, a Mãe D’água ou Iara é, segundo Cascudo (2012), um mito 

com uma morfologia europeia advinda das figuras das Nereidas de Hesíodo, definida pelo autor 

como uma figura ofídica em seu dicionário. Na obra Geografia dos Mitos Brasileiros (2002), 

Cascudo sustenta o argumento de que a Iara Branca, de olhos verdes e cabeleira loira, é na 

verdade uma imagem de Iemanjá, protetora dos viajantes do mar, sincretizada com a vinda dos 

escravos para a região amazônica. 



40 
 

 
 

Ao ser descrita como a senhora de um vasto reino, a Mãe-D’água associa-se com uma 

figura monárquica medieval, a quem não se é permitido questionar. A ideia de uma instituição 

monárquica subaquática (claramente de raiz europeia), na qual uma figura suprema reina sobre 

a fauna característica, sobreviveu aos séculos enquanto resíduo, e Engrácio está distante de ser 

o único autor a fazê-lo. 

Ao ficcionalizar a corte do deus marinho Netuno a sua futura esposa Anfitrite, Franchini 

e Seganfredo (2003, p. 43) recorrem a esse mesmo resíduo: “Depois levou-a nos braços até o 

golfinho e retornaram para o palácio de Netuno, onde ambos, desde então, governam felizes o 

imenso império dos mares”. 

Talvez, a mais popular dessas reafirmações de estruturas medievais seja o retrato que 

faz Hans Christian Andersen da arquitetura marinha em seu “A pequena sereia”, ao escrever 

que “Lá embaixo, no ponto mais profundo de todos, fica o castelo do rei do mar” (Andersen, 

2013, p. 320). 

Por último, temos no cânone brasileiro o mesmo resíduo perpetuado por Monteiro 

Lobato, com seu imponente Reino das Águas Claras, visitado pelos célebres personagens do 

Sítio do Pica Pau Amarelo em Reinações de Narizinho (2014). Governado por um Princípe – 

mais uma vez reutilizada a estrutura aristocrática monárquica –, a descrição do palácio segue 

os mesmos parâmetros adotados por Engrácio: 

Entraram diretamente para a sala do trono, no qual a menina se sentou a seu 

lado, como se fosse uma princesa. Linda sala! Toda de um coral cor de leite, 

franjadinho como musgo e penduradinho de pingentes de pérola, que tremiam 

ao menor sopro. O chão, de nácar furta-cor, era tão liso que Emília escorregou 

três vezes (Lobato, 2014, p. 19). 

 

Pintando sua Mãe-D’água como a rainha dos rios e das ribeiras, em uma pulsão criativa 

antropofágica, Engrácio reconfigura um elemento folclórico em uma nova personagem de 

matrizes híbridas, perpetuando mentalidades europeias. Contudo, tal processo alquímico não 

apenas reafirma resíduos europeus – o que é quase inevitável, dado nosso processo de formação 

cultural –, mas também procura transformar nossas figuras imaginárias em um elemento 

estético. 

Como toda fábula tem sua moral, não poderíamos deixar de analisar a desse conto. Para 

isso, utilizaremos o viés ecocrítico adotado por Garrad (2006), que discorre sobre o mundo 

natural e os fatores consumistas do mundo moderno: “Na melhor das hipóteses, a experiência 

do mundo natural e de sua filosofia ecológica profunda corre o risco de se identificar com as 



41 
 

 
 

atividades privilegiadas de lazer que vendem a autenticidade, ao mesmo tempo que mistificam 

o consumismo industrializado que as possibilita” (Garrad, 2006, P. 104-105). 

Assim, no conto temos como consequências empregadas pela Mãe D’água as 

embarcações afundadas, cada uma por um motivo: “Uns pegaram peixes mais do que deveriam; 

outros derrubaram e queimaram mais árvores do que manda o Regulamento [...]” (Engrácio, 

1995, p. 47). Desse modo, Engrácio passa a mensagem sobre a preservação do meio ambiente 

em geral, da pesca e da venda de madeira descontrolada, fazendo com que espécies de peixes 

possam ser extintos ou vários animais fiquem sem moradia devido à derrubada da floresta para 

a construção de pastos ou exploração de madeira para comercialização. 

Subtende-se assim que o ribeirinho só deve retirar do meio natural o que é necessário 

para sua subsistência. Desse modo, a moral do conto fabulástico é passada. Portanto, por meio 

de contos fantásticos e representações de reinos aquáticos submersos, Engrácio consagra-se na 

literatura amazônica, trabalhando com a temática residual de uma Atlântida que, ao chegar à 

região, também é conhecida como Eldorado e, em algumas partes do Amazonas, chega a ser 

conhecida como “A cidade dos encantados”. Os mitos expostos deixam de ser individuais e 

trabalham em conjunto para o bem da preservação dos meios naturais. 

2.4 O homem e as águas 

A simbiose do homem amazônico com a natureza que o cerca é um fenômeno complexo 

e multifacetado, que se manifesta de diferentes formas ao longo da história e da geografia da 

região. Em linhas gerais, pode-se dizer que essa simbiose se caracteriza por uma relação de 

interdependência entre o homem e a natureza, na qual ambos os elementos se influenciam e se 

complementam mutuamente. Para Loureiro (2015): 

Situado diante de uma natureza magnífica de proporções monumentais, o 

caboclo, além de criar e desenvolver processos altamente criativos e eficazes 

de relação com ela, construiu um sistema cultural singular. Uma cultura viva, 

em evolução, integrada e formadora de identidade (Loureiro, 2015, p. 31). 

 

A simbiose do homem amazônico com a natureza está profundamente enraizada na 

cultura da região, ao ponto de ser um elemento fundamental no processo de individuação desses 

sujeitos. Os povos indígenas, por exemplo, têm uma cosmovisão que compreende a natureza 

como um ser vivo, sagrado e dotado de espíritos, visão que se reflete em sua relação com o 

meio ambiente, é pautada pelo respeito e pela harmonia (Moraes, 2022). Do ponto de vista 

histórico, Loureiro (2015) evidencia o processo de formação da cultura popular e da cultura 

cabocla na região a partir do processo da miscigenação: 



42 
 

 
 

A identidade da cultura cabocla, como ocorre também com relação a outras 

culturas, tem a ver com os registros de determinadas matrizes de pensamento 

e de comportamentos que estão secularmente registrados na memória social 

dos grupos humanos e que gozam da condição de durabilidade e de 

persistência no tempo (Loureiro, 2015, p. 58). 

 

É importante colocar em contraponto a ideia de hibridação cultural4, que muitas vezes 

é apresentada de forma simplista. O encontro cultural entre colonizadores e indígenas não foi 

um processo pacífico, mas sim de imposição. Os colonizadores falaram de inferno para um 

povo que vivia em harmonia com a natureza, sem perceber que estavam em um paraíso. Os 

povos originários invocavam os seres da floresta para protegê-la, uma prática que contrastava 

fortemente com a visão dos colonizadores. A ideia de que tudo foi pacífico também está 

presente no conceito de sincretismo, que muitas vezes ignora as tensões e conflitos presentes 

nesses processos de encontro cultural. Portanto, é essencial questionar e analisar criticamente 

essas narrativas. 

Outro aspecto cultural importante é a relação do homem amazônico com a floresta. A 

floresta é fonte de vida para o homem amazônico, fornecendo-lhe alimentos, matérias-primas e 

abrigo. O homem amazônico, por sua vez, cuida da floresta, preservando-a e garantindo sua 

sustentabilidade, manifesta também na economia da região. A floresta amazônica é uma fonte 

de riquezas naturais que são utilizadas para a produção de uma variedade de produtos, como 

madeira, castanha-do-pará, açaí e látex. O homem amazônico, por sua vez, historicamente, 

utiliza esses produtos para a sua subsistência e para a geração de renda. No início do século 

XX, diversos povos de todo o Brasil vinham em busca de oportunidade de emprego e renda e, 

assim, acabavam colocados na floresta desconhecida para coletar alguns dos produtos 

mencionados (Souza, 2010). 

A simbiose do homem amazônico com a natureza também se manifesta na organização 

social da região, de modo que todos esses movimentos possuem implicações políticas, fazendo 

da defesa da floresta amazônica uma bandeira importante para os povos indígenas, ribeirinhos 

e para os movimentos sociais da região. Esses grupos lutam pela preservação da floresta, que é 

fundamental para a sua sobrevivência e para o equilíbrio do meio ambiente. A ligação do 

homem amazônico com a natureza está ameaçada por uma série de fatores, como o 

desmatamento, a poluição e o avanço das atividades econômicas predatórias. Esses fatores estão 

causando um desequilíbrio ambiental, que tem impactos negativos sobre a vida do homem 

 
4 A hibridação cultural é um processo complexo que envolve a mistura e combinação de diferentes culturas. No 

entanto, é importante lembrar que esse processo nem sempre é pacífico ou igualitário, muitas vezes envolvendo 

imposição e resistência. 



43 
 

 
 

amazônico. Para preservar a interação entre o homem e a natureza na Amazônia, é necessário 

que sejam tomadas medidas para proteger o meio ambiente. 

A simbiose entre o homem caboclo amazônico e a natureza é um tema complexo e 

multifacetado. O caboclo amazônico, também conhecido como “homem amazônico”, é uma 

figura que desempenha um papel crucial na manutenção e preservação da biodiversidade da 

Amazônia. O caboclo é frequentemente visto como o guardião da floresta, aquele que detém os 

saberes nativos sobre a região. Ele é retratado como originário do lugar, herdeiro dos 

antepassados indígenas e totalmente adaptado à natureza (Rodrigues, 2006). Essa visão, no 

entanto, pode ser simplista e não levar em conta a complexidade das relações entre o caboclo e 

seu ambiente. Na literatura amazonense em questão, Engrácio sempre retrata o caboclo como 

esse ser valente que, por vezes, se encontra como vítima das “armadilhas” da natureza. Ainda 

para Rodrigues (2006), vemos que: 

[...] a categoria caboclo não é apenas uma categoria relacional, mas antes de 

tudo, intersticial, intervalar, categoria mediadora entre o dentro e o fora, o 

interior e o exterior, e não pode ser apreendida em termos de descontinuidades 

e rupturas, conceituais ou práticas, entre um espaço regional e um tempo 

colonial, e os espaços e tempos pós-coloniais, translocais ou transnacionais 

(Rodrigues, 2006, p. 128). 

Assim, vê-se que a identidade do caboclo é construída no jogo da diferença, assim como 

outros sujeitos/objetos antropológicos. Ele não é uma categoria étnica, no sentido estrito do 

termo, mas é construído através de processos de essencialização e reificação. Isso significa que 

a identidade do caboclo é fluida e dinâmica, e não fixa ou primordial. As sociedades caboclas 

amazônicas são, ao mesmo tempo, tradicionais e modernas. Elas demonstram uma notável 

flexibilidade, adaptando-se às demandas do mercado e alternando entre a economia de mercado 

e a economia de subsistência. Essa capacidade de adaptação é um testemunho de sua resiliência 

e engenhosidade (Rodrigues, 2006). 

No entanto, apesar de seu papel crucial na preservação da Amazônia, os caboclos 

enfrentam muitos desafios. Eles sofrem de altos níveis de subnutrição e infestação 

parasitológica, e muitas vezes são politicamente invisíveis. Isso aponta para a necessidade de 

políticas públicas integradas e participativas voltadas para a melhoria da qualidade de vida 

dessas populações. 

Em suma, a relação entre o homem caboclo amazônico e a natureza é uma dança 

delicada de simbiose e adaptação. É uma relação que é ao mesmo tempo frágil e resiliente, 

moldada por forças tanto internas quanto externas. Diante disso, podemos conciliar com a 

questão de um Ethos amazônico. Ethos é uma palavra de origem grega que significa “caráter 



44 
 

 
 

moral”. É usada para descrever o conjunto de hábitos ou crenças que definem uma comunidade 

ou nação. No âmbito da sociologia e antropologia, o ethos são os costumes e os traços 

comportamentais que distinguem um povo. 

Por exemplo, pode-se falar do ethos dos indianos para se referir ao conjunto de traços e 

modos de comportamento que conformam o caráter ou a identidade dessa coletividade. Além 

disso, na retórica, o ethos é um dos modos de persuasão ou componentes de um argumento, 

caracterizados por Aristóteles. O ethos é a componente moral, o caráter ou autoridade do orador 

para influenciar o público. Desse modo, o Ethos Amazônico é um conceito que se refere à 

identidade cultural e social dos habitantes da região amazônica, construída através de uma 

interação contínua com o ambiente natural e social, refletindo a biodiversidade esplêndida e as 

mudanças sazonais do território amazônico (Sicsú; Rapozo; Santos, 2021). 

A identidade ribeirinha, por exemplo, é vista como autêntica e original, ainda não 

sufocada pela globalização. Sua autenticidade é tratada como algo isolado do processo histórico 

socioespacial e cultural da região, uma visão lúdica que ignora que a identidade e as diferenças 

são construídas por conflitos e contradições, não apenas por representações simbólicas, mas 

pela desigualdade e exclusão social engendradas pelo Desenvolvimentismo Verticalizado na 

Amazônia (Silva, 2017). 

O ethos ribeirinho, partindo-se de uma visão multifacetada, transcreve a poiésis5 do ser 

amazônico nas suas práxis diárias, de como ele mesmo se vê, trazendo para o protagonismo o 

sujeito caboclo enquanto ser primordial na sua formação social e de suas vertentes identitárias. 

Por fim, no próximo capítulo, trataremos na literatura de Engrácio a relação entre homem, terra 

e natureza. 

  

 
5 A poiésis é um termo grego que significa "fazer", "criar" ou "produzir". Ela é frequentemente usada para se referir 

à criação artística, mas também pode ser aplicada a qualquer processo de criação, seja ele físico, mental ou 

espiritual. No contexto da arte, a poiésis é o processo de criação de uma obra de arte. Esse processo pode envolver 

uma variedade de atividades, como a imaginação, a inspiração, a técnica e a criatividade. 



45 
 

 
 

3. TERRA 

3.1 De terra chã, com grandes arvoredos 

Pensarmos na relação homem-natureza na história do Brasil é revisitarmos diversos 

momentos históricos, posto que a relação do brasileiro com a terra e a natureza desde a 

colonização do Brasil é complexa e multifacetada. A colonização portuguesa no Brasil se 

efetivou a partir da exploração, povoamento, extermínio e conquista dos povos indígenas e das 

novas terras, e teve como principais características civilizar, exterminar, explorar, povoar, 

conquistar e dominar. Esses termos estão diretamente ligados às relações de poder de uma 

determinada civilização sobre outra, ou seja, os portugueses submetendo ao domínio e à 

conquista os indígenas. Especificamente na Amazônia, a colonização portuguesa começou com 

expedições a partir de 1540. Apesar de grande parte da terra estar sob domínio dos espanhóis, 

foram os portugueses que mais se interessaram pela área, com o objetivo de protegê-la da 

invasão de outros países. A exploração de frutos como o cacau e a castanha ganhou uma forte 

conotação comercial, além, claro, da busca pelas drogas do sertão.  

A colonização do Brasil teve como principal característica a exploração das riquezas 

naturais, sem a preocupação em desenvolver e beneficiar a terra explorada. A primeira atividade 

econômica foi a exploração do pau-brasil e em seguida, o plantio da cana de açúcar. Na 

Amazônia, intensificou-se durante a Revolução Industrial, quando a borracha, também 

chamada de “ouro negro”, tornou-se uma importante matéria-prima. Milhares de brasileiros e 

estrangeiros migraram para a região incentivados pelo governo. 

A ocupação do território brasileiro a partir de 1530 fomentou a transformação das 

paisagens e destruição das culturas locais, resultando na matança de indígenas e na extinção de 

suas crenças em nome do “cristianismo colonizador”. A ocupação da Amazônia resultou em 

uma série de problemas ambientais, prejudicando a biodiversidade da região. Estima-se que, na 

década de 1970, as derrubadas tenham atingido 14 milhões de hectares, número que deve chegar 

a 70 milhões de hectares atualmente (BBC, 2009). 

 

A relação de dominação que sempre existiu entre sociedade e natureza pode ser uma das 

fontes de discussão para a busca de um desenvolvimento harmônico e sustentável (Adão, 2007). 

O antropólogo Darcy Ribeiro dedica um capítulo de sua obra mais famosa só para falar 

sobre o Brasil caboclo. Nele, é explorada a relação entre os brasileiros e a região amazônica, 

destacando a miscigenação das raças e a exploração dessa nova população: 



46 
 

 
 

Através desse processo foi surgindo uma população nova, herdeira da cultura 

tribal no que ela tinha de fórmula adaptativa à floresta tropical. Falava uma 

língua indígena, muito embora esta se difundisse como a língua da civilização, 

aprendida de brancos e mestiços. Identificava as plantas e os bichos da mata, 

as águas e as formas de vida aquática, os duendes e as visagens, segundo 

conceitos e termos das culturas originais. Provia sua subsistência através de 

roçados de mandioca, de milho e de algumas dezenas de outras culturas 

tropicais, também herdadas dos índios. Do mesmo modo como os índios, 

caçava, pescava, coletava pequenos animais, frutos e tubérculos. Navegava 

pelos rios com canoas e balsas indígenas, construía suas rancharias e as provia 

de utensílios segundo as velhas técnicas tribais. Ainda como os índios comia, 

dormia, vivia, enfim, no mundo de florestas e águas em que se ia instalando. 

Como os índios, finalmente, localizava e coletava na mata as especiarias cujo 

valor comercial tornava viável a ocupação neobrasileira da Amazônia e a 

vinculara à economia internacional (Ribeiro, 2015, p. 215). 

 

Ribeiro (2015) descreve a Amazônia como um lugar de beleza natural incomparável, 

habitada por diversas tribos indígenas que dominavam - e ainda dominam - os conhecimentos 

sobre a natureza e seus poderes para curas de muitas doenças. Ele se refere à região como o 

“Brasil Caboclo”, um termo que reflete a mistura de muitos índios e poucos portugueses, 

misturados pelos jesuítas. Na citação exposta acima, vemos como foi a formação desses 

caboclos que se formaram a partir da mistura das nações presentes na região. 

Em termos gerais, precisamos lembrar que a chegada dos europeus representou uma 

catástrofe para os povos indígenas da região. As doenças que trouxeram dizimaram grande 

número de nativos. Os que sobraram foram transformados em escravos para a coleta das drogas 

do sertão, ou então ficaram sob o controle da catequese de jesuítas, carmelitas e franciscanos. 

O autor também destaca a exploração econômica da região, especialmente durante o ciclo da 

borracha no final do século XIX e início do século XX. A borracha abriu um ciclo econômico 

vinculado com a exportação, com a Europa. 

Logo, reflete-se o quanto a história da ocupação humana na Amazônia é longa e 

complexa. Os primeiros povoamentos humanos na Amazônia aconteceram entre 32 mil e 39 

mil anos atrás (Souza, 2019). Além disso, os mais antigos vestígios de ocupação humana na 

Amazônia se referem a uma região próxima à cidade de Santarém-PA, datados em até 11.200 

AP (Lui e Molina, 2009). No século XIX, a Amazônia era uma região atraente para imigrantes, 

incluindo judeus marroquinos, que eram encorajados pelos próprios pais a procurar nova vida, 

fosse onde fosse. O Brasil, a essa altura, era uma espécie de Terra Prometida, um país com 

imensas áreas e pouca população, atraindo imigrantes com promessas liberais por uma lei que 

não levava em conta credo ou nacionalidade, contanto que a raça fosse branca. Na literatura 

amazonense, Milton Hataum é o orador oficial dos libaneses no Amazonas.  



47 
 

 
 

No século XIX, a Amazônia estava composta principalmente por indivíduos 

miscigenados (indígenas, brancos e negros), os quais deixaram de concentrar seus esforços na 

coleta de produtos naturais e na agricultura para viver em função do grande ciclo econômico da 

borracha. O processo de miscigenação entre indígenas, brancos e negros teve um papel 

fundamental na formação do imaginário amazônico. A Amazônia, sendo uma das regiões mais 

diversas do mundo em termos de biodiversidade, também é extremamente diversa em termos 

culturais e étnicos. 

Os indígenas, os primeiros habitantes da região, contribuíram com seus conhecimentos 

profundos sobre a floresta e seus recursos, bem como suas tradições e crenças. Os brancos, 

principalmente os portugueses durante o período colonial, trouxeram consigo suas próprias 

tradições, religião e práticas agrícolas. Os negros, trazidos para a região como escravos, também 

contribuíram com suas tradições, música, dança e culinária. 

Essa mistura de culturas e tradições resultou em uma rica tapeçaria cultural que é única 

para a Amazônia. O imaginário amazônico é, portanto, uma combinação dessas diferentes 

influências, refletindo a diversidade e a riqueza da região (Loureiro, 2015). A miscigenação 

também teve um impacto significativo na demografia da região. A população amazônica é uma 

mistura de diferentes grupos étnicos, cada um contribuindo para a diversidade genética da 

população. Isso também se reflete na cultura e nas tradições da região, que são uma mistura de 

influências indígenas, brancas e negras. 

A literatura na Amazônia e toda sua complexidade dá-se de forma tradicionalmente oral. 

O folclore amazônico em si é muito vivo na poesia, nos contos e nos romances amazônicos e 

possui a oralidade como uma das principais características, por meio da qual consegue atingir 

diversos públicos em diversos locais, desde a classe mais alta que mora na capital dos estados 

até uma família ribeirinha que não tem nem acesso à luz elétrica.  

O conceito de folclore literário é trabalho por Weitzel (1995), no qual nos importa a 

subclassificação narrativa, que se fundamenta nominalmente em uma concepção eliadiana 

(1972, p. 28): “Os mitos são frequentemente misturados aos contos ou, então, aquilo que se 

reveste de prestígio do mito em uma tribo será apenas um simples conto na tribo vizinha”. A 

partir daí, temos uma clara noção da composição principal dos contos amazônicos, o mito, mas 

para a compreensão do que é composto o folclore, precisamos conhecer seus elementos. 

Cascudo (2012) os define em a) Antiguidade, b) Persistência, c) Anonimato, e d) Oralidade. 

Quando pensamos em antiguidade, temos a insinuação de algo muito distante, ideia aqui 

tomada como a origem. No campo da crítica literária, uma das maiores obras ainda hoje para 

tratar-se de ficção é a poética de Aristóteles. Nessa obra, conseguimos encontrar as primeiras 



48 
 

 
 

definições para a arte estética poética que compreende uma recriação do mundo por meio de 

uma imitação (mimesis). Na obra, explica-se como se dá o processo de criação: “A imitação é 

produzida por meio do ritmo, da linguagem e da harmonia, empregados separadamente ou em 

conjunto” (Aristóteles, 2011, p 23). Os meios possíveis para imitação são a voz, as cores e as 

figuras que possuem como meio os itens citados anteriormente. 

Esses elementos-chave da imitação ainda são muito presentes na literatura, e 

expandiram-se de diversas formas. Dentre as figuras, temos a cobra, um réptil muito conhecido 

e temido, registrado desde a antiguidade, mas que, desde a publicação da bíblia sagrada, persiste 

com uma má fama. Essa persistência traz a questão da arte como uma mimese da realidade, 

estruturada por Roberto Pontes como a Teoria da Residualidade Literária e Cultural.  

É valido ressaltar que tal teoria serve justamente de apoio ao que os antigos disseram, 

contudo. de uma forma mais sistematizada. O resíduo é um corpus vivo, cujo conceito visa 

justamente verificar esses elementos de período passado e demonstrar que continuam presentes: 

“A gente apanha aquele remanescente dotado de força viva e constrói uma nova obra com mais 

força ainda, na temática e na forma. É aí que se dá o processo da cristalização” (Pontes, 2006, 

s.p.). É assim que a cultura é formada, mesmo que tratemos o folclore sempre de forma 

anônima, pois não sabemos de fato onde se iniciou, entretanto, se verificarmos esses resíduos, 

podemos mapear aproximadamente a origem. 

O conceito de cristalização dá-se a partir da lapidação desses resíduos ao longo do 

tempo, quando, por meio da oralidade, esses elementos residuais encontram-se com os de outras 

culturas, resultando na chamada hibridação cultural. Durante a composição de um mito, temos 

essas etapas bem visíveis. Uma das principais características do mito é sua atemporalidade, mas 

sempre variável. Lévi-Strauss trabalha a representação dos mitos relacionados a animais da 

seguinte forma: 

Esta é a originalidade do pensamento mitológico – desempenhar o papel do 

pensamento conceptual: um animal susceptível de ser usado como, diria eu, 

um operador binário, pode ter, dum ponto de vista lógico, uma relação com 

um problema que também é um problema binário (Lévi-Strauss, 2007. p 33-

34). 

 

Um operador binário é um operador lógico com apenas duas saídas: 0 ou 1, no caso, é 

verdadeiro ou falso. Tal analogia é usada pelo pensamento mitológico que serve para explicar 

os comportamentos da natureza. A partir do momento em que se usa um animal para tal 

explicação, ele passa a ser esse problema binário, ou é verdadeiro ou falso. Da combinação dos 

operadores binários zeros e uns você pode escrever qualquer coisa. Logo, a partir da 



49 
 

 
 

combinação de um animal mítico (cobra-grande) sendo representado por “zero” com 

características que expliquem acontecimentos que são atribuídos ao sobrenatural, como o 

naufrágio de navios no meio da noite ou faróis repentinos no meio do rio durante uma 

navegação, tem-se assim um mito por completo, escrito e criado a partir de uma combinação 

lógica (hibridismo cultural) que permite escrever histórias a partir de caracteres verdadeiros e 

falsos. 

Folclore, mito e lenda são conceitos que usualmente são confundidos, mas há diferenças 

significativas entre eles. Segundo Weitzel (1995), os mitos e as lendas estão contidos dentro do 

folclore literário. As lendas fazem parte do folclore, sendo uma narrativa que foi passada através 

dos tempos de forma oral e que possui uma vinculação, segundo o imaginário popular, ou a um 

marco geográfico, ou a um evento da comunidade. Já o mito é uma tentativa de explicar a 

realidade, atribuindo a seres sobrenaturais a explicação pelo porquê de certos fatos que 

transcendem a natureza humana, como a noite ou os eclipses. 

O resíduo é ligado à mentalidade, e não estão desassociados um do outro. Por meio dos 

resíduos, verifica-se bastante sobre o imaginário popular acerca dos encantados na natureza, 

que aparecem com recorrência na obra de Artur Engrácio. Na seção a seguir, iniciaremos a 

apresentação desses elementos simbólicos e fantásticos no texto “A caçada”. 

3.2 Terra e os desvaneios 

Arthur Engrácio é um escritor notável do Amazônia cujas obras são conhecidas por suas 

marcas regionalistas: a floresta, o caboclo, o rio, as lendas. Como já visto, ele utiliza elementos 

simbólicos e fantásticos para criar uma atmosfera única em suas histórias, que muitas vezes 

contêm cenas entendidas como insólitas, fora do comum, às vezes inverossímeis para a 

realidade humana. 

O uso do fantástico em suas obras é uma maneira de questionar a realidade e provocar 

uma perturbação no leitor. Segundo Todorov, "o fantástico é a hesitação experimentada por um 

ser que só conhece as leis naturais face a um acontecimento aparentemente sobrenatural" 

(Todorov, 2010, p. 31). Essa hesitação, ou vacilação, é comum entre a personagem e o leitor, 

que são conduzidos pelo narrador a decidir no final da história narrada, se o fato por eles 

experimentado é ou não real. 

Em “A caçada”, conto presente na obra Contos do mato (1981), conhecemos a história 

de João Libório. O protagonista nos é apresentado, inicialmente, em uma situação de extrema 

violência. Ele está apanhando no alpendre do barracão. Diante disso, entende-se que João é um 

seringueiro vivendo na Amazônia do ciclo áureo da borracha, um símbolo de prosperidade para 



50 
 

 
 

a região. Durante este período, a riqueza (embora distribuída de maneira desigual) e a fama 

foram trazidas para a região. Além disso, muitas vilas e povoados ribeirinhos surgiram e as 

cidades que já existiam prosperaram e cresceram. Isso resultou no desenvolvimento desde 

infraestruturas básicas, como escolas e hospitais, até as mais suntuosas, como hotéis de luxo e 

teatros. 

Engrácio também utiliza elementos simbólicos em suas obras para transmitir ideias e 

conceitos complexos. Por exemplo, a floresta, o caboclo, o rio e as lendas são todos símbolos 

que representam aspectos da cultura e da vida na Amazônia. No início do texto em questão, 

vemos João assustado, pois relata a visão de um Mapinguari na floresta. Diante disso, vemos o 

quanto a paisagem da floresta é um elemento sobrevivente no imaginário amazônico.  

Georges Didi-Huberman, filósofo e historiador da arte, é conhecido por suas 

contribuições significativas para a teoria do imaginário. Ele propõe que as imagens não são 

apenas representações visuais, mas operadores de sobrevivência que perturbam as relações 

causais e desmantelam as cronologias e demarcações temporais clássicas (Didi-Huberman, 

2012). 

O teórico argumenta que as imagens têm a capacidade de “tocar o real”, ou seja, elas 

têm a capacidade de capturar o sujeito, olhando-o. Isso desloca os lugares: em vez de olhar, o 

sujeito é olhado, assaltado, tocado (Díogenes e Sabóia, 2021). Ele sugere que a imagem não é 

um simples corte praticado no mundo dos aspectos visíveis. É uma impressão, um rastro, um 

traço visual do tempo que quis tocar, mas também de outros tempos suplementares – fatalmente 

anacrônicos, heterogêneos entre eles – que, como arte da memória, não pode aglutinar. 

Assim como não há forma sem formação, não há imagem sem imaginação. Portanto, 

Didi-Huberman vê a imaginação não como uma pura e simples faculdade de desrealização, mas 

como uma intrínseca potência de realismo. Ele acredita que a imaginação é essa faculdade que 

primeiro percebe as relações íntimas secretas das coisas, as correspondências e as analogias. 

Diante desse pensamento, elaboraremos como o processo de imaginação e vivência de João são 

trabalhados por Engrácio. “Só conhecia por ouvir dizer” (Engrácio, 1981, p. 30). Ao falar do 

medo, o herói nunca tinha vivenciado tamanho espanto que mexesse tanto com suas estruturas 

como ter visto uma criatura fantástica, por mais que acreditasse em outras, como no curupira, 

pois sempre andava com um dente de alho macho para espantá-lo. 

O elemento terra é um dos que mais temos contato enquanto seres humanos. 

Especificamente na Amazônia, a floresta é personificação desse elemento dotado 

constantemente de vontades. Em sua obra A terra e os devaneios da vontade, Bachelard (2019) 

explora a relação entre a terra e a imaginação humana, vendo elementos naturais não apenas 



51 
 

 
 

como componentes físicos do nosso mundo, mas também como portadores de significados 

simbólicos e imaginários profundos. Ele sugere que a terra, como elemento, é um símbolo de 

estabilidade e permanência, vista como um elemento sobrevivente, resistindo ao passar do 

tempo e às mudanças do mundo. A terra amazônica é um exemplo de resistência e 

sobrevivência, continuamente se adaptando e evoluindo em resposta às mudanças ambientais e 

humanas ao longo da história. 

Engrácio menciona constantemente sobre o lugar físico de mata virgem ser um lugar 

encantado e mágico, onde as criaturas viveriam e que deveríamos sempre pedir permissão para 

adentrar nesse território, um aspecto próprio da cultura local. João, personagem em questão, 

provavelmente, deveria ser um dos milhares de migrantes que veio para a região no início do 

século XX. 

3.3 Terra, encantada terra 

João Libório vive em um constante torpor como consequência da experiência vivida na 

floresta. Avistar um Mapinguari, um ser que, segundo Cascudo (2012), pode ser à prova de 

balas, é uma experiência que faz o personagem repensar nos seus maiores medos. Essa criatura 

causa medo e espanto sempre que avistada. O caráter bestial que lhe é conferido é comprovado 

quando, apenas à menção de seu nome, as velhas presentes ao redor do protagonista se benzem 

na súplica de proteção divina. 

O conto já começa com o reaparecimento do personagem, visto que sua esposa já havia 

“botado luto” pelo seu sumiço. O misticismo amazônico é um elemento profundamente 

enraizado na cultura e na história da região, frequentemente expresso por meio de lendas, rituais 

e práticas espirituais que refletem a conexão íntima entre as pessoas e a natureza (Oliveira, 

2015). O retorno de João Libório ao barracão provoca uma grande agitação, e o coronel Zenóbio 

inicia um interrogatório sobre os eventos que ocorreram com ele.  

Ao analisarmos racionalmente, o conto reflete sobre a vastidão e a densidade da floresta 

amazônica, que podem ser desafiadoras e até perigosas para aqueles que não estão 

familiarizados com seu terreno e ecossistema. Há inúmeros relatos de pessoas que se perderam 

na selva. Por exemplo, em 2022, os irmãos Glauco e Cleisson Ferreira, de 6 e 8 anos, 

respectivamente, passaram 26 dias perdidos na Floresta Amazônica depois de saírem sozinhos 

para caçar pássaros (G1, 2022). Esses incidentes destacam a importância do conhecimento local 

e do respeito pela natureza ao navegar na floresta.  

Quando questionado pelo coronel sobre o incidente, o caçador relata o encontro com o 

Mapinguari, uma criatura gigantesca e peluda, conhecida por sua fome voraz e temida pelos 



52 
 

 
 

habitantes locais. A partir de seu testemunho, inicia-se o elemento fantástico na história. Em A 

terra e os desvaneios da vontade, de Gaston Bachelard (2019) temos a exploração da 

imaginação material e dinâmica, focando na relação entre a vontade humana e a matéria 

terrestre. Assim, Bachelard argumenta que as projeções da imaginação são mais sublimações 

dos arquétipos do que reproduções da realidade. Ele acredita que a imaginação humana é um 

reino novo que totaliza todos os princípios de imagens em ação nos três reinos: mineral, vegetal 

e animal. 

Bachelard defende que a imaginação terrestre é determinada pelas impressões colhidas 

por meio dos sentidos, porque primeiro observamos as coisas e, depois, as combinamos pela 

imaginação. Ele também destaca a importância da “imagem imaginada”, um termo que ele usa 

para se referir às imagens que se formam no inconsciente. Segundo Bachelard (2019), a matéria 

não entrega apenas uma substância duradoura à vontade do sonhador, mas também esquemas 

temporais bem definidos à sua paciência. Ele sugere que a matéria recebe dos sonhos 

possibilidades de um futuro trabalho e quer-se vencê-la trabalhando, assim a eficácia da vontade 

é desfrutada anteriormente (Pessôa, 2008). 

Logo, reflete-se sobre o quanto a literatura fantástica, frequentemente, envolve a criação 

de mundos e criaturas que vão além da realidade que conhecemos. Isso se alinha com a ideia 

de Bachelard (2019) sobre a imaginação material, na qual a vontade humana interage com a 

matéria terrestre para criar algo imaginativo. Engrácio, em diversos contos, utiliza-se das 

ferramentas do Fantasismo para construir narrativas em torno de sonhos, ilusões e fantasias, 

elementos centrais na obra de Bachelard. Essas histórias permitem que os leitores escapem da 

realidade e entrem em um mundo de possibilidades infinitas. Bachelard (2019) enfatiza a 

importância da “imagem imaginada” que se forma no inconsciente. Na literatura fantástica, 

essas imagens imaginadas são trazidas à vida, permitindo que os leitores visualizem mundos e 

criaturas que nunca viram antes. Assim, Bachelard (2019) sugere que a matéria recebe dos 

sonhos possibilidades de um futuro trabalho. Na literatura fantástica, a vontade do autor molda 

a matéria do texto para criar histórias e personagens complexos. 

Assim que entra na mata para caçar, o som dos guaribas lhe chama à atenção. Guaribas 

são definidos por Cascudo (2015, p. 336) como “caricatura humana na gravidade ridícula”, 

visto que são grandes, pesados e lentos. O que caracteriza sua presença na floresta é seu urro, 

que é ouvido a uma longa distância, e que, segundo variações e relatos, pode até dominar a 

comunicação humana. Assim como o Mapinguari, é temido continuamente pelos caçadores. O 

narrador enfatiza que a arma de João jamais dispararia contra algum desses animais, visto que 

possuem trejeitos humanos: “caem da árvore gemendo que nem gente, os olhinhos 



53 
 

 
 

esbugalhados de pavor, as mãos na cabeça como a pedir clemência do seu algoz” (Engrácio, 

1981, p. 30). Essa súplica animal mexia com seus instintos mais humanos e remontava a 

lembranças de sua infância. Há, nesse contexto, uma possibilidade de metamorfose expressa 

através de um devaneio. Para Gaston Bachelard (2019), a metamorfose do homem em bicho é 

vista como uma manifestação do devaneio, um estado de imaginação profunda e reflexão que 

permite ao indivíduo transcender a realidade imediata. Essa metamorfose pode representar o 

desejo do homem de se conectar com o mundo natural, de explorar aspectos selvagens e 

primitivos de sua própria natureza, ou de escapar das limitações da forma humana. 

Vemos o quanto o meio desumaniza João, o qual sofre com a desconfiança de sua 

“honra” por questões de machismo estrutural. No trecho “Medo não é pra macho, Libório! 

Medo é mais pra fêmea” (Engrácio, 1981, p. 30), quem o dizia isso era o próprio pai do 

personagem, um indígena muito respeitado na região. Todos os elementos culturais que Libório 

sabia, como a vida no mato e enfrentamento de seres e elementos místicos amazônicos, foi tudo 

ensinado pelo pai durante a noite ao redor da fogueira.  

A questão do machismo e dos seringueiros na Amazônia é um tema complexo que 

envolve aspectos históricos, sociais e culturais. Os seringueiros, trabalhadores que extraíam o 

látex das seringueiras, desempenharam um papel crucial na economia da Amazônia durante o 

Ciclo da Borracha no final do século XIX e início do século XX. Muitos desses trabalhadores 

foram atraídos para a região com promessas de riqueza e prosperidade, mas ao chegarem, 

encontraram uma realidade muito diferente. Em vez de se tornarem trabalhadores livres, muitos 

seringueiros foram submetidos a condições de trabalho análogas à escravidão. 

O machismo, por sua vez, é uma ideologia que valoriza a masculinidade em detrimento 

da feminilidade e que é encontrada em muitas sociedades ao redor do mundo, incluindo a 

Amazônia. No contexto dos seringueiros, o machismo desempenhou um papel na perpetuação 

das duras condições de trabalho e na exploração desses trabalhadores. Engrácio, em diversas 

obras, retrata a violência desses trabalhadores contra sua própria classe.  

Logo, todos esses elementos contribuem para a construção de uma narrativa fantástica 

que atrai a participação do leitor por meio do mistério e do temor: “ali onde habitam todos os 

encantados da floresta, o mistério morando em cada tronco de árvore, o perigo espreitando a 

todo instante” (Engrácio, 1981, p. 31).  

  



54 
 

 
 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 



55 
 

 
 

REFERÊNCIAS 

ADÃO, Nilton Manoel Lacerda. A Degradação Ambiental No Brasil Colônia: Relatos Para 

Reflexões Contemporâneas. Revista Educação Ambiental Em Ação. v 10, n 20. nov 2007. 

Disponível em: https://www.revistaea.org/artigo.php?idartigo=477. Acesso em 15 out 2023.  

 

ANDERSEN, Hans Christian. A pequena sereia. In: TATAR, Maria (org.). Contos de fadas. 

Tradução Maria Luiza X. de A. Borges. Rio de Janeiro: Zahar, 2013. 
 

AZEVEDO, Kenedi Santos. O fantástico nos contos de Arthur Engrácio, Benjamin Sanches e 

Carlos Gomes. Caderno Seminal Digital. Ano 17, nº 16, V. 16 (Jul.- Dez/2011). Disponível 

em: https://www.e-

publicacoes.uerj.br/index.php/cadernoseminal/article/download/10920/8611. Acesso em 18 

out 2022. 

 

BACHELARD, Gaston. A água e os sonhos: ensaio sobre a imaginação da matéria. 3.ed. São 

Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2018. 

 

BACHELARD, Gaston. A terra e os desvaneios da vontade: ensaio sobre a imaginação das 

forças. 5 ed. São Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2019. 

 

BETTELHEIM, Bruno. A psicanálise dos contos de fadas. 32ª ed. São Paulo: Paz e Terra, 

2016. 

 

BRASIL. Lei nº 11.445, de 5 de janeiro de 2007. Disponível em: 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2007/lei/l11445.htm 

 

BRUNI, José Carlos. A água e a vida. Tempo Social; Rev. Sociol. USP, S. Paulo, 5(1-2): 53-

65, 1993 (editado em nov. 1994). Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/ts/a/KjkwytLhvpf5BJsRyDTFDrb/abstract/?lang=pt#. Acesso em: 24 

ago 2022. 

 

CANDIDO, Antonio. Formação da literatura brasileira: momentos decisivos, 1750-1880. 

16. ed. Rio de Janeiro: Ouro sobre Azul; São Paulo: FAPESP, 2017. 

 

CARVALHO, Bárbara Vasconcelos. Literatura infantil: estudos. São Paulo: Editora Lotus, 

1982. 

CARVALHO, José de. Imaginário caboclo: a Amazônia na arte, na literatura e na música. 

Belém: Editora Cejup, 2001. 

CASCUDO, Luís da Câmara. Dicionário do Folclore Brasileiro, 12 ed. São Paulo: Global, 

2012. 

 

CASCUDO, Luís da Câmara. Geografia dos Mitos Brasileiros, 3 ed. São Paulo: Global, 2002. 

 

CHEVALIER, Jean. Dicionário de símbolos: (mitos, sonhos, costumes, gestos, formas, 

figuras, cores, números), 27 ed. Rio de Janeiro: José Olympio, 2015 

 

https://www.revistaea.org/artigo.php?idartigo=477
https://www.e-publicacoes.uerj.br/index.php/cadernoseminal/article/download/10920/8611
https://www.e-publicacoes.uerj.br/index.php/cadernoseminal/article/download/10920/8611
http://legislacao.planalto.gov.br/legisla/legislacao.nsf/Viw_Identificacao/lei%2011.445-2007?OpenDocument


56 
 

 
 

DIDI-HUBERMAN, Georges. Quando as imagens tocam o real. Pós: Belo Horizonte, v. 2, 

n. 4, p. 204 - 219, nov. 2012. Disponível em: 

https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/7533712/mod_resource/content/1/POSAdmin%2C%

2B12_Georges_Didi-Huberman.pdf. Acesso em 20 set 2023. 

 

DIÓGENES, Eliane Vasconcelos; SABÓIA, Marcos Venícius de Meneses. Pensar as imagens 

das artes visuais com a psicanálise: uma conversa entre Didi-Huberman e Tânia Rivera. Leitura 

Flutuante. Revista do Centro de Estudos em Semiótica e Psicanálise. v. 13 n. 1, 2021. 

Disponível em: https://revistas.pucsp.br/leituraflutuante/article/view/53950. Acesso em 12 fev 

2023. 

 

DURAND, Gilbert. As estruturas antropológicas do imaginário: introdução à arquetipologia 

geral. 3. Ed. São Paulo: Martins Fontes, 2002. 

 

ENGRÁCIO, Arthur. A vingança do Boto: Contos.  Rio de Janeiro: Rio Fundo Editora, 1995. 

 

ENGRÁCIO, Arthur. Estórias do rio. Manaus: Superintendência da Zona Franca de Manaus, 

1984. 

 

ENGRÁCIO, Arthur. Contos do mato. Manaus: Metro Cúbico, 1981. 

 

FRANCHINI, Ademilson Souza; SEGANFREDO, Carmen Alenice Davi. As 100 melhores 

histórias da mitologia:  Deuses, heróis, monstros e guerras da tradição greco-romana. 7. ed. 

Porto Alegre: L&PM, 2003. Disponível em: http://www.miniweb.com.br/literatura/ 

Artigos/100_melhores_mitologia.pdf. Acesso em: 8 fev. 2022. 

 

FRANCO, P. J. L. DE A. As sociedades caboclas na Amazônia: tradição e modernidade. 

Boletim do Museu Paraense Emílio Goeldi. Ciências Humanas, v. 3, n. 2, p. 255–258, maio 

2008. Disponível em: https://www.scielo.br/j/bgoeldi/a/cLCDnybxSBZHDVPNrtS4pbg/#. 

Acesso em: 19 dez 2023. 

 

FREUD, Sigmund. Obras completas, volume 6: três ensaios sobre a teoria da sexualidade, 

análise fragmentária de uma histeria ("O caso Dora") e outros textos (I901-1905). 11. ed. São 

Paulo: Companhia das Letras, 2016. 

 

FOUCAULT, Michel. Microfísica do poder. 10. ed. Rio de Janeiro, RJ: São Paulo, SP: Paz e 

Terra, 2019. 

 

FURTADO, Filipe. A construção do fantástico na narrativa. Lisboa: Horizonte, 1980. 

 

GALVÃO, Eduardo. Santos e Visagens: um estudo da vida religiosa de Itá, Baixo Amazonas. 

São Paulo: Companhia Editora Nacional, 1976. 

 

GARRAD, Greg. Ecocrítica. Brasília: Editora da Universidade de Brasília, 2006. 

 

HUSSERL, Edmund. Ideias para uma fenomenologia pura e para uma filosofia 

fenomenológica. Trad. Marcio Suzuki. Aparecida: Ideias & Letras, 2006. 

 

IRMÃOS de 6 e 8 anos passam 26 dias perdidos na Floresta Amazônica. G1, Rio de Janeiro, 

16 de março de 2022. Jornal Hoje. Disponível em: https://g1.globo.com/jornal-

https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/7533712/mod_resource/content/1/POSAdmin%2C%2B12_Georges_Didi-Huberman.pdf
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/7533712/mod_resource/content/1/POSAdmin%2C%2B12_Georges_Didi-Huberman.pdf
https://revistas.pucsp.br/leituraflutuante/article/view/53950
http://www.miniweb.com.br/literatura/
https://www.scielo.br/j/bgoeldi/a/cLCDnybxSBZHDVPNrtS4pbg/


57 
 

 
 

hoje/noticia/2022/03/16/irmaos-de-6-e-8-anos-passam-26-dias-perdidos-na-floresta-

amazonica.ghtml. Acesso em 27 nov 2023. 

 

JOBIM, Tom. Águas de março. In: Disco de Bolso, o Tom de Jobim e o Tal de João Bosco. 

Salvador: Zen Produtora, 1972. 

 

LEXIKON, Herder. Dicionário de símbolos. São Paulo: Cultrix, 1990. 

 

LIMA, Neivana Rolim de. Protagonismo feminino e violência em Simá - romance histórico 

do Alto Amazonas -, de Lourenço Araújo e Amazonas. 2019. 114 f. Dissertação (Mestrado em 

Letras) - Universidade Federal do Amazonas, Manaus, 2019. Disponível em: 

https://tede.ufam.edu.br/bitstream/tede/7948/5/Disserta%c3%a7%c3%a3o_NeivanaLima_PP

GL.pdf. Acesso em 01 dez 2022 

 

LOBATO, Monteiro. Reinações de Narizinho. São Paulo: Globo, 2014 

 

LOUREIRO, João de Jesus Paes. Cultura Amazônica: uma poética do imaginário. 4. ed. 

Belém, PA: Cultural Brasil, 2015 

 

LUI, Gabriel Henrique; MOLINA, Silvia Maria Guerra. Ocupação humana e transformação das 

paisagens na Amazônia brasileira. Amazônica – revista de Antropologia. v 1, n 1, 2009. 

Disponível em: https://periodicos.ufpa.br/index.php/amazonica/article/viewArticle/156/229. 

Acesso em 19 out 2023.   

MAFFESOLI, Michel. A Transfiguração do Político: a tribalização do mundo. Porto Alegre: 

Sulina, 2001. 

MATANGRANO, Bruno Anselmi; TAVARES, Enéias. Fantástico Brasileiro: o insólito 

literário do romantismo ao fantasismo. Curitiba: Arte & Letra, 2018. 

MORAES, Juliano Franco de. A influência de aspectos socioculturais dos Povos Indígenas 

na estrutura, diversidade e composição da floresta Amazônica. 2022. Tese (Doutorado em 

Ecologia: Ecossistemas Terrestres e Aquáticos) - Instituto de Biociências, Universidade de São 

Paulo, São Paulo, 2022. Disponível em: 

https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/41/41134/tde-23032023-162601/pt-br.php . Acesso 

em: 19 nov 2023. 

NASCIMENTO, Cássia Maria Bezerra do. A complexidade nos estatutos do homem Thiago 

de Mello. 2014. 310 f. Tese (Doutorado em Sociedade e Cultura na Amazônia) - Universidade 

Federal do Amazonas, Manaus, 2014. Disponível em: 

https://tede.ufam.edu.br/bitstream/tede/4213/2/Tese%20-

%20C%c3%a1ssia%20Maria%20Bezerra%20do%20Nascimento.pdf. Acesso em 30 nov 2022 

NIELSEN NETO, Henrique. Filosofia Básica. 3. Ed. São Paulo: Atual, 1986 

 

OLIVEIRA, M. A. Religiosidade amazônica: uma reflexão sobre as práticas religiosas de uma 

comunidade quilombola no Pará. Anais dos Simpósios da ABHR, [S. l.], v. 14, 2015. 

Disponível em: https://revistaplura.emnuvens.com.br/anais/article/view/840. Acesso em: 17 

nov. 2023. 

 

PAES, Gabriel Gurae Guedes. Os limites da fenomenologia na investigação do imaginário. 

Ipseitas, São Carlos, vol. 1, n. 2, p. 76-92, jul-dez, 2015. Disponível em: 

https://tede.ufam.edu.br/bitstream/tede/7948/5/Disserta%c3%a7%c3%a3o_NeivanaLima_PPGL.pdf
https://tede.ufam.edu.br/bitstream/tede/7948/5/Disserta%c3%a7%c3%a3o_NeivanaLima_PPGL.pdf
https://periodicos.ufpa.br/index.php/amazonica/article/viewArticle/156/229
https://tede.ufam.edu.br/bitstream/tede/4213/2/Tese%20-%20C%c3%a1ssia%20Maria%20Bezerra%20do%20Nascimento.pdf
https://tede.ufam.edu.br/bitstream/tede/4213/2/Tese%20-%20C%c3%a1ssia%20Maria%20Bezerra%20do%20Nascimento.pdf


58 
 

 
 

http://www.revistaipseitas.ufscar.br/index.php/ipseitas/article/view/22/pdf_21. Acesso em 03 

dez 2022. 

 

PEIXOTO, Fabrícia. Linha do tempo: Entenda como ocorreu a ocupação da Amazônia. BBC, 

Brasília, 22 julho 2009. Notícias. Disponível em: 

https://www.bbc.com/portuguese/noticias/2009/07/090722_amazonia_timeline_fbdt. Acesso 

em 24 jun 2023. 

 

PESSÔA, André Vinícius. Gaston Bachelard e a imaginação material e dinâmica. Anais do XI 

Congresso Internacional da ABRALIC: Tessituras, Interações, Convergências. Disponível 

em: 

https://abralic.org.br/eventos/cong2008/AnaisOnline/simposios/pdf/044/ANDRE_PESSOA.p

df. Acesso em 27 nov 2023.  

 

PONTES, Roberto. Lindes disciplinares da Teoria da Residualidade. Revista Decifrar. V.7, 

n.14. p.11-20, jul-dez, 2019. Disponível em: 

https://www.periodicos.ufam.edu.br/index.php/Decifrar/article/view/7555/5383 Acesso em: 03 

jul 2022. 

 

PONTES, Roberto. Pródromos conceituais da Teoria da Residualidade. In: LIMA, Francisco 

Wellington Rodrigues et al. (orgs). Matizes de Sempre-viva: residualidade, literatura e cultura. 

Macapá: UNIFAP, 2020. p. 13-44. 

 

PONTES, Roberto. A propósito dos conceitos fundamentais da Teoria da Residualidade. In: 

PONTES, Roberto et al (orgs). Residualidade e intertemporalidade. Curitiba: CRV, 2017. 

 

QUEIROZ, Rafael da Silva. A Amazônia complexa e residual de Órfãos do Eldorado, de 

Milton Hatoum. 2017. 105 f. Dissertação (Mestrado em Letras) - Universidade Federal do 

Amazonas, Manaus, 2017. Disponível em: 

https://tede.ufam.edu.br/bitstream/tede/7163/2/Disserta%c3%a7%c3%a3o_RafaelQueiroz_PP

GL.pdf. Acesso em 30 nov 2022 
 

QUILLET, Pierre (org). Introdução ao pensamento de Bachelard. Rio de Janeiro: Zahar 

Editores, 1977 
 

RAPOSEIRA, Sílvia do Carmo Campos. “Tree by Tolkien”: J.R.R. Tolkien e a Teoria dos 

Contos de Fadas. Dissertação (Mestrado em Estudos Ingleses) - Universidade Aberta de Lisboa, 

Lisboa 2006 

 

RIBEIRO, Darcy. O povo brasileiro: a formação e o sentido do Brasil. 3 ed. São Paulo: Global, 

2015. 

 

RODRIGUES, Carmen Izabel. Caboclos na Amazônia: a identidade na diferença. Novos 

Cadernos NAEA. v. 9, n. 1, p. 119-130, jun. 2006. Disponível em: 

https://periodicos.ufpa.br/index.php/ncn/article/viewFile/60/131. Acesso em 19 dez 2023. 

 

ROSA, João Guimarães. Grande Sertão Veredas. 21 ed. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2015. 

 

SANTOS, Jandir Silva dos; BRASIL, Vinicius Milhomem. O fantástico na literatura de 

expressão amazônica: ensino e pesquisa. In: CAVALHEIRO, Juciane; ALBURQUERQUE, 

Gerson (orgs.). Dialéticas amazônicas da literatura. Manaus: EditoraUEA, 2019. 

http://www.revistaipseitas.ufscar.br/index.php/ipseitas/article/view/22/pdf_21
https://www.bbc.com/portuguese/noticias/2009/07/090722_amazonia_timeline_fbdt
https://abralic.org.br/eventos/cong2008/AnaisOnline/simposios/pdf/044/ANDRE_PESSOA.pdf
https://abralic.org.br/eventos/cong2008/AnaisOnline/simposios/pdf/044/ANDRE_PESSOA.pdf
https://www.periodicos.ufam.edu.br/index.php/Decifrar/article/view/7555/5383
https://tede.ufam.edu.br/bitstream/tede/7163/2/Disserta%c3%a7%c3%a3o_RafaelQueiroz_PPGL.pdf
https://tede.ufam.edu.br/bitstream/tede/7163/2/Disserta%c3%a7%c3%a3o_RafaelQueiroz_PPGL.pdf
https://periodicos.ufpa.br/index.php/ncn/article/viewFile/60/131


59 
 

 
 

 

SANTOS, Jandir Silva dos; BRASIL, Vinicius Milhomem; NASCIMENTO, Cássia Maria 

Bezerra do. A Atlântida amazônica de “Mãe-d´água, guardiã dos rios”, conto de Arthur 

Engrácio. Revista Alĕre - Programa de Pós-Graduação em Estudos Literários-PPGEL - Ano 

15, Vol. 23, Nº 01, 2021. p.139-151. Disponível em: 

https://periodicos.unemat.br/index.php/alere/article/view/6265/4584. Acesso em 03 dez 2022. 

 

SANTOS, Jan. O livro do rio: Iguaraguá. Manaus: Edição do Autor, 2021. 

 

SANTOS, Maria Teresa Cristina dos. A água na cultura cabocla. São Paulo: Editora Paulinas, 

2005.  

 

SARTRE, Jean-Paul. O imaginário: psicologia fenomenológica da imaginação. Petrópolis: 

Vozes, 2019. 

 

SCOFANO, Reuber Gerbassi. A imaginação em Gaston Bachelard. In: AZEVEDO, Nyrma 

Souza Nunes de; SCOFANO, Reuber Gerbassi (orgs). Introdução aos pensadores do 

imaginário. Campinas: Editora Alínea, 2018 

 

SICSÚ, L. da S; RAPOZO, P; SANTOS, E. A. Ethos Amazônida: a poiésis dialógica identitária 

Ribeirinha. Revista Nau Literária, 15 (30), v. 4, n. 03, 2021. p. 242-257. Disponível em: 

https://periodicos.ufpa.br/index.php/nra/article/download/11718/8114. Acesso em 20 nov 

2023. 

 

SILVA, Iêda Rodrigues. Modo de vida ribeirinho: construção da identidade amazônica. Anais 

da VIII Jornada Internacional de Políticas Públicas. Ago 2017. Disponível em: 

http://www.joinpp.ufma.br/jornadas/joinpp2017/pdfs/eixo12/mododevidaribeirinhoconstrucao

daidentidadeamazonica.pdf. Acesso em 21 nov 2023. 

 

SILVA, Narla Costa da. Os submundos das tramas urbanas: a ficcionalização dos conflitos 

citadinos na contística de Arthur Engrácio. 2021. 117 f. Dissertação (Mestrado em Letras) - 

Universidade Federal do Amazonas, Manaus (AM), 2021. Disponível em: 

https://tede.ufam.edu.br/bitstream/tede/8631/2/Disserta%c3%a7%c3%a3o_NarlaSilva_PPGL.

pdf  

 

SILVA, Thays Freitas. A ficcionalização da vida ribeirinha na contística de Arthur 

Engrácio. 2016. 108 f. Dissertação (Mestrado em Letras) - Universidade Federal do Amazonas, 

Manaus, 2016. Disponível em: 

https://tede.ufam.edu.br/bitstream/tede/4983/2/Disserta%c3%a7%c3%a3o%20-

%20Thays%20Freitas%20Silva.pdf  

 

SILVERTHORN, Dee Unglaub. Fisiologia Humana: uma abordagem integrada. 7. ed. Porto 

Alegre: Artmed, 2017. 

 

SOUZA, Márcio. A Expressão Amazonense – do colonialismo ao neocolonialismo. 3° ed. 

Manaus: Editora Valer, 2010. 

  

SOUZA, Márcio. História da Amazônia: do período pré-colombiano aos desafios do século 

XXI. 2. Ed. Rio de Janeiro: Record, 2019 

 

https://periodicos.unemat.br/index.php/alere/article/view/6265/4584
http://www.joinpp.ufma.br/jornadas/joinpp2017/pdfs/eixo12/mododevidaribeirinhoconstrucaodaidentidadeamazonica.pdf
http://www.joinpp.ufma.br/jornadas/joinpp2017/pdfs/eixo12/mododevidaribeirinhoconstrucaodaidentidadeamazonica.pdf
https://tede.ufam.edu.br/bitstream/tede/8631/2/Disserta%c3%a7%c3%a3o_NarlaSilva_PPGL.pdf
https://tede.ufam.edu.br/bitstream/tede/8631/2/Disserta%c3%a7%c3%a3o_NarlaSilva_PPGL.pdf
https://tede.ufam.edu.br/bitstream/tede/4983/2/Disserta%c3%a7%c3%a3o%20-%20Thays%20Freitas%20Silva.pdf
https://tede.ufam.edu.br/bitstream/tede/4983/2/Disserta%c3%a7%c3%a3o%20-%20Thays%20Freitas%20Silva.pdf


60 
 

 
 

TELLES, Tenório. Clube da Madrugada: presença modernista no Amazonas. Manaus: 

Editora Valer, 2014 

 

TELLES, Tenório; GRAÇA, Antônio Paulo. Estudos de Literatura do Amazonas. Manaus: 

Editora Valer, 2021 

 

TOCANTINS, Leandro. O rio comanda a vida: uma interpretação da amazônia 

 

TODOROV, Tzvetan. Introdução à Literatura Fantástica. São Paulo: Perspectiva, 2013. 

 

TOLKIEN, John Reuel Ronald. O Hobbit. São Paulo: WMF Martins Fontes, 3ª edição, 2009 

 

TOLKIEN, John Ronald Reuel. O Senhor dos Anéis: A Sociedade do Anel, São Paulo: Martins 

Fontes, 2010. 

 

TOLKIEN, John Ronald Reuel. Sobre Histórias de Fadas. Tradução de Regina Barros de 

Carvalho. São Paulo: Conrad Editora do Brasil, 2010. 

 

TORRES, José William Craveiro. Além da cruz e da espada: acerca dos resíduos clássicos 

n’A Demanda do Santo Graal. CAPES. Fortaleza, 2011. 

 

ZUMTHOR, P. Evocação do espaço: arte, arquitetura, poesia. São Paulo: Martins Fontes, 

1998. 


	d2c5ebd94f597832fe1a474266166c82747b0ff1576467b73e81d540a4e7d031.pdf
	aab424449ff54a3057d708b5aac1fc25daa661019c2e9de465c8fda5c0d317c8.pdf
	d2c5ebd94f597832fe1a474266166c82747b0ff1576467b73e81d540a4e7d031.pdf

