
 
 

 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DO AMAZONAS 

FACULDADE DE LETRAS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM LETRAS 

 

 

LUIZ CARLOS SILVA FEIJÃO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A GEOGRAFIA LÍRICA DE ASTRID CABRAL: 

Metáforas de uma poética do espaço e do lugar 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Manaus / 2025                              



 
 

 
 

  

LUIZ CARLOS SILVA FEIJÃO 

 

 

 

 

 

 

A GEOGRAFIA LÍRICA DE ASTRID CABRAL:  

Metáforas de uma poética do espaço e do lugar 

 

 

 

 

 

Dissertação de Mestrado submetida ao Programa de 

Pós-Graduação em Letras, da Universidade Federal 

do Amazonas, como requisito obrigatório para a 

obtenção do título de Mestre do respectivo Programa. 

 

 

 

 

 

 

Orientador: Dr. Carlos Antônio  Magalhães Guedelha 

 

 

 

 

 

 

 

 

Manaus / 2025 



Ficha Catalográfica

Elaborada automaticamente de acordo com os dados fornecidos pelo(a) autor(a).

   A geografia lírica de Astrid Cabral: metáforas de uma poética do espaço
e lugar / Luiz Carlos Silva Feijão. - 2025.
   141 f. ; 31 cm.

   Orientador(a): Carlos Antônio Magalhães Guedelha.
   Dissertação (mestrado) - Universidade Federal do Amazonas, Programa
de Pós-Graduação em Letras, Manaus - AM, 2025.

   1. Estudos literários. 2. Estudos geográficos. 3. Metáfora. 4. Espaço. 5.
Lugar. I. Guedelha, Carlos Antônio Magalhães. II. Universidade Federal
do Amazonas. Programa de Pós-Graduação em Letras. III. Título

F297g Feijão, Luiz Carlos Silva



 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

À minha querida mãe, Rosa de Lima Silva Feijão, mulher amazonense, filha 

nordestina, incansável guerreira na luta para oferecer melhores dias através do 

trabalho, por me oferecer um modelo de trabalho, honestidade e solidariedade, por 

acolher-me e motivar-me nos momentos mais difíceis e decisivos de minha vida, por 

sua interminável e resoluta disposição de me financiar, incentivar e principalmente de 

me amar; 

 

Às duas mulheres da minha vida, esposa e filha, Ordiléia Colácio da Silva Feijão e 

Anne Larissa Colácio da Silva Feijão, que tornam a minha vida com maior sabor.  

 

  



 
 

 
 

AGRADECIMENTOS 

 

A Deus, por sua infinita bondade, e eterna companhia ao longo da minha existência, 

por sua amizade desde os tenros e inimagináveis momentos de minha vida até aos dias atuais; 

 À minha amada mãe, Rosa de Lima Silva Feijão, meu porto seguro e anjo da guarda 

nos momentos de fragilidade, aflição e perturbação;  

À minha família, minha esposa, Ordiléia Colácio da Silva Feijão, e minha filha, Anne 

Larissa Colácio da Silva Feijão, por uma família abençoada e que abençoa;  

À Universidade Federal do Amazonas, por várias oportunidades, por ter cursados as 

graduações em Administração de Empresa e Licenciatura Plena em Geografia. Por fim, por 

desfrutar da vivência em um ambiente de pesquisa, de produção universitária e 

principalmente por desfrutar desse palco onde ocorre a discussão e o diálogo do mais alto 

nível, sempre embasados pelo rigor científico; 

Ao meu nobre orientador, Dr. Carlos Antônio Magalhães Guedelha, por sua 

dedicação e competência a serviço de uma educação diferenciada do compromisso com a 

produção científica e com a norma padrão; 

Ao amigo e conselheiro Dr. Fabrício Magalhães de Souza, por sua incessante 

disposição de auxiliar, orientar nos caminhos literários e poéticos;  

Ao Grupo de Estudos da Metáfora e Pesquisas sobre Língua e Literatura de 

Expressão Amazônica (GREMPLEXA), sob o comando dos Doutores Carlos Antônio 

Magalhães Guedelha e Iná Isabel de Almeida Rafael, por oferecer um espaço de 

oportunidades de elaboração, discussão, debates pertinentes à literatura, explorando questões 

de amplitude variada; 

Ao Programa de Pós-Graduação em Letras da Universidade Federal do Amazonas, 

aos coordenadores, aos professores Adriana Cristina Aguiar Rodrigues, Norival Bottos 

Júnior, Cássia Maria Bezerra do Nascimento, Carlos Antônio Magalhães Guedelha, Lajosy 

Silva e Saturnino Valladares, que aconselharam, orientaram, ministraram aulas 

interessantes, instigantes e inspiradoras;   

Às colegas da turma 2023/1, Raquel Martins, Ana Paula Castro e Vitória Carvalho, 

amigas e companheiras de lutas, angústias, sorrisos e vitórias em cada etapa do curso deste 

mestrado;  

Ao professor e Dr. Cássio José Ferreira, por sua competência, elegância no trato 

interpessoal e sua pronta solicitude na resolução de cada demanda, serviço ou problemas 

inerentes e procedentes da dinâmica operacional do/no PPGL.  

 

 

 

 

 

 



 
 

 
 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  a Astrid Cabral 

 

É a lírica oficina de Erato 

onde conserto um mundo em torvelinhos. 

Com o fio laminar da ironia 

faço sangrar a carne das verdades. 

Amargura jorrando em cada verso 

olho o mundo com olhar revisionista. 

E na arqueologia das lembranças 

trago à tona tesouros inauditos. 

Sobre esta minha mesa de trabalho 

deslizam desacertos e errâncias 

que encharcam a humana existência 

Erato é quem me dá régua, compasso 

           e esse universo em desmedida  

           é meu espaço de reinvenção da vida. 

 

(Carlos Guedelha, Epígrafes, 2021, p. 108) 

 



 
 

 
 

RESUMO 

     

 

 

 

 

 

 

Esta pesquisa teve como objetivo analisar a geografia lírica presente na poesia de Astrid 

Cabral, poeta amazonense, investigando as metáforas criadas por ela para recriar as relações 

de identidade, exílio, cultura e trocas culturais. Após explorar as metáforas elaboradas pela 

autora para recriar as noções de espaço e lugar, dimensionando as interfaces dos estudos 

geográficos com os estudos literários, a pesquisa concentrou-se na análise de três livros de 

Astrid selecionados como objetos de pesquisa: Visgo da terra, no que concerne à identidade 

amazônica; Torna-viagem, no que diz respeito à reflexão sobre trocas culturais em terras 

estrangeiras; Rês desgarrada, em relação ao enfoque do exílio. A dissertação é formada por 

quatro capítulos, cada um tendo a sua base teórica, sendo as abordagens teóricas da metáfora 

(abordagem clássica, metáfora conceptual e metáfora viva) o fio condutor teórico e 

metodológico. O estudo procura mostrar que, nos muitos trânsitos líricos entre a Amazônia, 

o Oriente Médio e os Estados Unidos da América, Astrid faz avultar a figura de uma mulher 

que circula pelos espaços em busca de um lugar. Sua obra poética é profundamente marcada 

pela reflexão sobre espaço e lugar, elementos que não são meros cenários em seus livros, 

mas sim entidades vivas, afetivas e simbólicas. Essa noção se transforma de acordo com os 

deslocamentos da autora — físicos, culturais e interiores —, resultando em uma poética do 

enraizamento e do desenraizamento. Ou ainda uma cartografia do pertencimento e da perda.  

A geografia lírica de Astrid Cabral, nos três livros analisados, constitui uma verdadeira 

geografia afetiva e existencial. Sua obra nos mostra que escrever poesia é uma forma de 

habitar o mundo, mesmo quando esse mundo está em ruínas ou longe de casa. A metáfora 

foi a principal ferramenta de Astrid nessa arqueologia do sentimento. Isso porque a metáfora 

lança pontes com o desconhecido e possibilita dizer o indizível, após experimentá-lo. 

 

Palavras chave: Estudos literários. Estudos geográficos. Metáfora. Espaço. Lugar. 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 
 

RESUMEN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

El objetivo de esta investigación fue analizar la geografía lírica presente en la poesía de 

Astrid Cabral, poeta amazónica, investigando las metáforas que creó para recrear las 

relaciones entre identidad, exilio, cultura e intercambios culturales. Tras explorar las 

metáforas desarrolladas por Astrid para recrear las nociones de espacio y lugar, 

dimensionando las interfaces de los estudios geográficos con los estudios literarios, la 

investigación se centró en el análisis de tres libros de Astrid seleccionados como objeto de 

investigación: Visgo da terra, sobre la identidad amazónica; Torna-viagem, sobre la 

reflexión sobre los intercambios culturales en tierras extranjeras; Rês desgarrada, sobre el 

enfoque del exilio. La disertación se compone de cuatro capítulos, cada uno con su propia 

base teórica, con los enfoques teóricos de la metáfora (enfoque clásico, metáfora conceptual 

y metáfora viva) como hilo conductor teórico y metodológico. El estudio busca mostrar que, 

en los numerosos tránsitos líricos entre la Amazonía, Oriente Medio y Estados Unidos, 

Astrid destaca a una mujer que recorre espacios en busca de un lugar. Su obra poética está 

profundamente marcada por la reflexión sobre el espacio y el lugar, elementos que no son 

meros escenarios en sus libros, sino entidades vivas, afectivas y simbólicas. Esta noción se 

transforma según los desplazamientos de la autora —físicos, culturales e internos—, dando 

lugar a una poética del arraigo y el desarraigo. O incluso a una cartografía de la pertenencia 

y la pérdida. La geografía lírica de Astrid Cabral, en los tres libros analizados, constituye 

una verdadera geografía afectiva y existencial. Su obra nos muestra que escribir poesía es 

una forma de habitar el mundo, incluso cuando este está en ruinas o lejos de casa. La 

metáfora fue la principal herramienta de Astrid en esta arqueología del sentimiento. Esto se 

debe a que la metáfora tiende puentes con lo desconocido y permite decir lo indecible, 

después de experimentarlo. 

 

 

Palabras clave: Estudios literarios. Estudios geográficos. Metáfora. Espacio. Lugar. 

 



 
 

 
 

SUMÁRIO  

PREÂMBULO .................................................................................................................   8 

 

INTRODUÇÃO ...................…………………………………………………………...  12 

 

1. LITERATURA E A GEOGRAFIA: METÁFORAS DE UMA INTERFACE ...... 19 

1.1 A metáfora da simbiose ...............................................……………………………..19  

1.2 Mundos geográficos e mundos literários …………………………………................ 20 

1.3 Espaço e lugar nos estudos geográficos ....………………………………………...... 23 

1.4 Espaço e lugar nos estudos literários .......................................................................... 24 

1.5 As metáforas do não-lugar ......................................................................................... 30 

1.6 A dinâmica da simbiose ............................................................................................. 35 

1.7 Para fechar o capítulo ................................................................................................. 37 

 

2. “VISGO DA TERRA”:A METÁFORA DA IDENTIDADE AMAZÔNICA ........ 40 

2.1 Em torno de uma “geografia sentimental” …………………………………….......... 40 

2.2 Aristóteles e o “ar estrangeiro” da metáfora ......................……………………......... 43 

2.3 “Esboço”: a singularidade amazônica ..................………………………..……….... 50 

2.4 O “pendor anfíbio”: metáfora da vida entre água e terra ............................................ 58  

2.5 Para fechar o capítulo: espaço, lugar e metáfora em Visgo da terra 

........................................................................................................................................... 65 

 

3.“TORNA-VIAGEM”: A METÁFORA DA ALTERIDADE E DAS TROCAS 

CULTURAIS ………………………………………………………………………....... 68 

3.1 Torna-viagem: roteiro para um passeio em espaço/tempo mítico ....…...….……....... 68   

3.2 Lakoff e Johnson: “Metáforas pelas quais vivemos” ...…………………..……….... 70  

3.3 Metáfora A VIDA É UMA VIAGEM ........................................................................ 74 

3.4 Metáforas antitéticas ..............................………………………………………......... 78    

3.4.1 Entre o passado e o presente .................................................................................... 80 

3.4.2 Entre a luz e as trevas .............................................................................................. 89 

3.5 Outras metáforas ......................................................................................................... 94 

3.6 Exílio, estranhamentos, alteridade .............................................................................. 98 

3.6.1 A muçulmana e o seu “rosto forasteiro no bar” ....................................................... 99 

3.6.2 A “Babel moderna” e os “inquilinos ocidentais” .................................................... 101 

3.7 Para fechar o capítulo: espaço, lugar e metáfora em Torna-viagem 

......................................................................................................................................... 102 

 

4.“RÊS-DESGARRADA”: A METÁFORA DO EXÍLIO EM OUTRO CLIMA, 

OUTRA GEOGRAFIA ...................…………………………………………………. 105 

4.1 Um livro siamês de Torna-viagem ........................................................................... 105 

4.2 A “metáfora viva” e “metáfora de invenção” em Rês desgarrada ........................... 107 

4.3 “A voz do exílio” em uma “Anticanção” ................................................................. 112 

4.4 Metáforas de um discurso ecocrítico e ecopoético .................................................. 118 

4.5 Metáforas sinestésicas: as estações do ano .............................................................. 126 

4.6 Para fechar o capítulo: espaço, lugar e metáfora em Rês desgarrada   

......................................................................................................................................... 130 

 
5. ELEMENTOS DE UMA GEOGRAFIA LÍRICA (CONSIDERAÇÕES FINAIS) ........ 135 

 

REFERÊNCIAS …………………………………………………………………....... 139 



 
 

8 
 

PREÂMBULO 

 

 

 

Na minha trajetória pessoal, muito cedo tive contato com textos literários, especialmente 

as múltiplas narrativas, sejam orais ou escritas, que contribuíram decisivamente na constituição 

do meu modo de ser e de compreender o mundo e suas relações. Na infância, convivi com 

criaturas do misterioso mundo ficcional amazônico, como a cobra grande, o jurupari e o boto 

tucuxi. Mas também me vi às voltas com personagens do imaginário nacional, como o saci 

pererê, a mula sem cabeça e a cuca, entre outras. Entre essas narrativas, há um espaço muito 

especial em minha memória reservado às narrativas bíblicas e ainda aos contos de fadas, em 

especial dos irmãos Grimm. 

A vida avançou em seu curso, e aos quinze anos de idade, ainda no ensino fundamental, 

por volta dos anos de mil novecentos e oitenta, a construção dos fundamentos psicológicos, 

emocionais e espirituais continuavam. Enquanto isso, o fascínio pela Literatura ia se 

consolidando, consciente ou inconscientemente. O tempo de experiências sitemáticas na escola 

e a necessidade do desenvolvimento da leitura abriam infinitas possibilidades de desvendar o 

mundo literário. 

No ano de mil novecentos e oitenta e três, o ensino médio flertava com minha existência, 

ou seja, estava às portas. Sem convicção de qual caminho seguir, busquei orientação e fui 

convencido por amigos mais velhos e experientes que um bom caminho a palmilhar seria o da 

área de saúde. Assim, realizei minha matrícula no curso técnico Práticas de Saúde. Certamente 

essa etapa de estudo foi uma experiência salutar e interessante, porém não satisfatória. 

Completei os três anos, finalizando o tão desejado e assustador ensino médio. Foi um período 

de grandes lutas e agruras, pois acossado pela necessidade financeira e a instabilidade 

econômica familiar, sempre foi uma prática trabalhar e estudar ao mesmo tempo. Essa realidade 

furtava-me o tempo tão precioso ao estudo e à leitura, no entanto, mesmo que de forma 

pachorrenta, a caminhada seguia. 

Ao término do ensino médio, as necessidades pessoais e familiares eram enormes, desde 

o simples ato de pagar uma conta de água até o de comprar alimento. Essa realidade de vida 

impulsionou-me a estudar, pois era uma porta de libertação e emancipação da triste pobreza 

que teimava em me acompanhar. Sempre dei um jeito de tomar emprestado e, em momentos 

raros, comprar livros. Sabia que estudando poderia chegar à faculdade e alçar maiores voos 

rumo a melhores dias.  



 
 

9 
 

A graduação seria meu passaporte para uma viagem que me possibilitasse entrar em 

outras portas para inúmeras oportunidades e alternativas de ganhar dinheiro. Pesquisando com 

alguns amigos e no mercado de trabalho, descobri que o curso de Administração de Empresas 

da Ufam seria o meu Eldorado. Estudando com mais intensidade e trabalhando sem parar, logo 

os esforços despendidos na disputa por uma vaga no curso pretendido me contemplaram com a 

vaga tão sonhada, e no ano de mil novecentos e oitenta e nove estava na Ufam iniciando minha 

graduação. 

Ao longo do curso, a hercúlea tarefa de trabalhar e estudar foi mantida, e por toda a 

trajetória da graduação assim foi. Destaco ainda que nessa fase de formação todos os conteúdos, 

conceitos, postulados, princípios e teorias estudados da/na Administração foram também 

laborados, assimilados e apresentados de forma mais significativa quando articulados e 

associados à arte literária e seus estilos e ainda, era prazeroso defender uma atividade ou 

apresentar uma teoria da Administração ou correlata através do viés literário, ou seja, peças, 

seminários e dramatizações, entre outras. A prática desenvolvida em minha vida na graduação 

e na construção do administrador de empresa foi decisiva para um encontro com duas áreas 

distintas que nos anos vindouros determinariam mudanças de rumos e o surgimento de novas 

prioridades no decurso da vida. 

No salutar labor entre estudo e trabalho, a conclusão dessa graduação ocorreu em mil 

novecentos e noventa e três, diga-se de passagem, ainda que tardiamente deixava o curso 

realizado, sentia-me com o dever cumprido, pois estava formado e ganhando um substancial 

salário, próximo ao valor de quinze salários mínimos, aproximadamente R$ 21.000,00 na 

moeda de hoje. No entanto, apesar de há dez anos ganhando esse salário, observei em meu 

coração que não estava feliz, faltava algo, não sabia explicar o que era, porém almejava alguma 

coisa que trouxesse alegria e brilho à arte de viver. 

Em mil novecentos e noventa e três, ano em que me formei, uma prática foi constante: 

quase toda semana tinha algum aluno ou alunos estudando reforço de aulas de Geografia e 

Matemática comigo. Foi aí que percebi que percorrer os caminhos das Letras (Geografia e 

Literatura) e dos números (Matemática) na esteira da produção do ensino e aprendizagem, 

despertavam um desejo enorme de permanecer na prática de aprender e ensinar. No bojo dessa 

experiência, parecia que meu coração anelava mais por isso do que ganhar dinheiro com a 

Administração.  

Deslumbrado e envolvido pela fascinante arte de ensinar, em 1994 meu coração e 

intelecto abriram mão do satisfatório salário oferecido por ações e trabalhos desenvolvidos na 



 
 

10 
 

área de administração, para atender um convite de uma rede particular de ensino, trabalhando 

como professor dos componentes curriculares Geografia e Matemática. Aceitei o desafio 

motivado pela alegria de viver essa experiência. 

A concretização do início do sonho de trabalhar aprendendo e ensinando foi 

possibilitada por duas escolas: o Instituto Adventista de Manaus, lecionando Matemática, e a 

Escola Estadual Márcio Nery, trabalhando com Geografia e Literatura. Na escola adventista, 

por onze anos, no período compreendido entre os anos de mil novecentos e noventa e quatro 

até dois mil e quatro, ministrei aulas de Matemática. Interessante destacar que, mesmo na 

prática do ensino da matemática, meus alunos eram provocados a dramatizar, narrar, encenar 

conhecimentos matemáticos, a biografia e obras dos pensadores matemáticos. Em suma, nem 

diante dos números a Literatura foi esquecida, silenciada ou ignorada. 

Outra revelação significativa referente ao viver literário foi a experiência constituída na 

Escola Márcio Nery. Durante sete anos que passei nessa escola, de mil novecentos e noventa e 

quatro até dois mil, meu trabalho era exclusivamente com alunos do ensino médio. Nas aulas 

elaboradas e ministradas, adotei a postura de trabalhar os conteúdos geográficos conjuntamente 

aos registros literários, ampliando e aprofundando os conteúdos a partir do prisma do poeta, do 

prosador, ficcionista ou outras categorias literárias. Isso era trabalhado numa visão integradora 

e dialógica entre a Geografia e a Literatura. As aulas eram mais interessantes, pois o espaço, 

sua construção ou transformação eram abordados pelo viés objetivo, material ou subjetivo, 

transcendente e literário. 

Aos alunos do terceiro ano do ensino médio, era praxe o estudo do espaço geográfico 

amazônico e análises de autores da prosa e poesia amazonense. Dentre eles, cabia destaque 

especial aos seguintes: Astrid Cabral, Márcio Sousa, Elson Farias e Arthur Engrácio, entre 

outros. Na cristalização e consolidação desses estudos literários fundidos com a Geografia, já 

se despertava o desejo de realizar algo na direção desse diálogo ou interface entre os 

conhecimentos geográficos e os literários. 

Estudando os escritores amazonenses, para tornar as aulas de Geografia do Amazonas 

mais interessantes e ricas na descrição dos atos e fatos relacionados ao espaço, descobri Astrid 

Cabral através da recriação poética do espaço local e regional, expostos no livro Visgo da Terra. 

Esse encontro com a lírica astridiana impulsionou-me a pesquisar sobre outros poemas de 

Astrid que apresentassem o foco na realidade amazônica. Com esse propósito, busquei conhecer 

outros livros de Astrid que porventura mantivessem pontos de contato com essa temática. 



 
 

11 
 

Nessa busca, encontrei os livros Torna-Viagem e Rês Desgarrada, que me indicavam a 

existência de uma conexão, uma aliança entre eles. Na integração entre os três livros, percebi o 

delineamento de uma poética do espaço. A partir dessa tríade de livros, os trabalhos nas salas 

de aula começaram, e a cada ano algo novo era revelado através dos estudos aplicados aos 

alunos dos terceiros anos do ensino médio, na conduta adotada e efetivada em sala de aula. O 

crescente contato e envolvimento com a obra astridiana, seja na esfera individual ou coletiva a 

partir das vivências em sala de aula, em especial a tríade anteriormente citada, impulsionou-me 

de forma decisiva ao estudo sistemático dessa poesia.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

12 
 

INTRODUÇÃO 

 

 

 

Astrid Cabral, poeta de Manaus, já publicou mais de uma dúzia de livros de poesia, boa 

parte deles objetos de pesquisas em diversas universidades do Brasil. Entre esses livros, há uma 

tríade que sempre me instigou, justamente pela forma como as obras se articulam, 

estabelecendo o que convencionei chamar de “poética do espaço e do lugar”. São os livros 

Visgo da terra (ambientado em Manaus, escrito por Astrid na década de 1980 para marcar sua 

origem e sua identidade amazônica), Rês Desgarrada (ambientado em Chicago, a fim de recriar 

flagrantes das vivências nessa cidade norte-americana, onde Astrid morou e trabalhou a serviço 

do Ytamarati) e Torna-Viagem (ambientado no Oriente Médio e países próximos à região, por 

onde a poeta morou de 1970 a 1972. O livro foi escrito sete anos depois, revivendo o já vivido). 

Nessa tríade, o diálogo entre a Geografia e a Literatura ganha vulto, colocando em pauta 

questões ligadas à identidade e à alteridade, entre a cultura amazônica e a cultura alienígena, 

entre os espaços geográficos e os espaços míticos. Quando lemos essas obras de forma vertical, 

uma comunicando-se com a outra como seu continuum, percebemos o esboço de uma geografia 

lírica que muito tem a nos dizer sobre o universo amazônico, sobre o mundo globalizado, sobre 

nós mesmos e os conflitos e angústias humanas. 

A poesia de Astrid Cabral caracteriza-se pela perceptível universalização dos elementos 

regionais e a relação entre eles no espaço e no tempo, um interessante mosaico do registro 

cultural, lembrando as palavras de Cyntrão (2004, p.11), no sentido de que “como antena e 

prisma de um patrimônio cultural coletivo, o artista produz um discurso que é sempre a dialética 

das práxis sociais na confluência de suas inspirações subjetivas”. Daí se depreende que o 

registro poético é, por si só, uma referência da marcação tanto espacial quanto temporal, no 

caso de Astrid Cabral impulsionada pelo existencialismo sartreano. Um fenômeno pantemporal, 

no qual ocorre o registro dos valores e ideologias capturados pela sensibilidade da artista.  

Astrid Cabral, nos três livros supracitados, compartilha a o empalavramento subjetivo desses 

fatos no tempo, no espaço e na sociedade, ainda que essas três categorias estejam em constante 

metamorfose. 

Diante dessa percepção, interessei-me em desenvolver a pesquisa sobre a configuração 

de uma geografia lírica, de uma poética do espaço e do lugar, no que concerne aos diálogos 

presentes no conjunto das três obras. Minha proposta de investigação localiza-se na interface 

entre duas áreas de estudos, pelas quais tenho muito interesse como pesquisador: a da 

linguagem, compreendida pelos campos linguístico e literário; e a da Geografia, além de outros 



 

13 
 

diálogos com áreas diversas que ampliam e aprofundam o mosaico da geografia lírica 

astridiana. 

A urgência em efetivar o início dos trabalhos da referida pesquisa desencadeou a busca 

na identificação de qual ambiente promoveria as melhores alternativas para a realização deste 

estudo. Assim, no final de novembro e início de dezembro do ano de 2022, descobri a existência 

do edital do processo seletivo para vagas no Mestrado em Letras para o ano de 2023. As vagas 

oferecidas pelo Programa de Pós Graduação em Letras (PPGL/UFAM), eram talvez o caminho 

mais salutar, sedutor e viável como opção satisfatória para a solução do dilema de realização 

da pesquisa sobre o projeto que me impulsionava na direção da interface entre os estudos 

geográficos e literários na elaboração da Geografia Lírica de Astrid Cabral. 

  A inscrição no processo de seleção para o Mestrado em Letras foi realizada. Nesse 

período, um fato que me chamou a atenção foi a oferta do minicurso “O Discurso metafórico”, 

oferecido pelo PPGL. Fiquei impressionado com o conteúdo do minicurso, principalmente por 

sua convergência com a pesquisa que intencionava desenvolver. Nesse minicurso, aprendi a 

lidar teoricamente com a metáfora, que viria a ser o fio condutor da minha pesquisa.   

A importância do PPGL no desenvolvimento da pesquisa já se fez sentir nos primeiros 

contatos e nas primeiras impressões, a partir do acesso, pois a leitura da bibliografia obrigatória 

para a prova escrita veio fortalecer a convicção de que foi uma escolha acertada participar de 

certame, e que aquele era de fato o ambiente onde a pesquisa que intencionava desenvolver 

encontraria a mais ampla correspondência. Sobre o acesso ao Mestrado do PPGL, muitos foram 

os desafios, porém a passagem em cada fase não só fortalecia o intento da pesquisa como 

desenvolvia a convicção de que estava diante da grande oportunidade de avançar e aprimorar a 

pesquisa.  

O PPGL proporcionou múltiplas possibilidades de aprofundamento de conhecimentos 

necessários para meu crescimento intelectual, através das atividades diversas do curso, como 

seminários, congressos, simpósios e outros eventos. Esta pesquisa é parte dos saberes 

desenvolvidos e experienciados no âmbito do Mestrado, pois cada disciplina cursada contribuiu 

de alguma forma para o desenvolvimento da pesquisa, ampliando o seu escopo teórico. O 

contato com pesquisadores e seus estudos diversificados possibilitou caminhos outrora 

desconhecidos, mas de grande importância no percurso a ser percorrido. Tudo isso foram 

descobertas possibilitadas pelas disciplinas cursadas. 

 A disciplina “Literatura, colonialismo e teoria pós-colonial”, ministrada pela professora 

Adriana Aguiar, mostrou as relações de poder, identidade e resistência cultural. Foi possível 



 

14 
 

ver que, durante os períodos coloniais, a literatura foi tanto um instrumento de dominação 

quanto de resistência. Escritos europeus frequentemente retratavam povos colonizados como 

"primitivos" ou "exóticos", reforçando estereótipos e justificando o domínio imperialista. Por 

outro lado, escritores colonizados começaram a usar a literatura como meio de contestação, 

reivindicando suas vozes e tradições. A Teoria Pós-Colonial surge como um campo de estudo 

crítico que questiona as narrativas do colonialismo e suas consequências. Ela investiga como a 

linguagem, a cultura e a identidade foram moldadas pelo domínio colonial e como os povos 

colonizados reconstroem suas histórias e subjetividades. A literatura pós-colonial, portanto, 

desafia as narrativas dominantes e dá espaço para perspectivas silenciadas. Dessa forma, 

escritores questionam a herança colonial e suas repercussões na contemporaneidade. 

Em “Literatura, Memória e Cultura”, ministrada pelo professor Norival Bottos, pôs em 

debate a relação entre literatura, memória e cultura, como algo essencial para a construção da 

identidade individual e coletiva. A literatura funciona como um espaço de preservação da 

memória, ajudando a transmitir e reinterpretar valores culturais ao longo do tempo. 

Considerando-se que a literatura registra experiências individuais e coletivas, especialmente em 

contextos históricos marcados por traumas, exílios e deslocamentos, as memórias pessoais se 

entrelaçam com narrativas históricas, criando novos significados sobre o passado. A cultura é 

um conjunto de práticas, valores e símbolos que moldam a identidade de um povo. A literatura 

contribui para a disseminação dessas manifestações culturais, servindo como um espelho da 

sociedade. Escritores frequentemente exploram costumes, tradições e dilemas sociais em suas 

obras. A literatura muitas vezes atua como um campo de resistência, ajudando a preservar 

culturas marginalizadas e a recontar histórias que foram silenciadas. Movimentos como o pós-

colonialismo e a literatura de testemunho demonstram essa conexão, dando voz a grupos 

historicamente excluídos. 

A disciplina “Metodologia da pesquisa em estudos literários, sob a regência da 

professora Cassia Nascimento, envolveu um conjunto de abordagens teóricas e técnicas que 

orientaram a análise e interpretação dos textos literários. Pude perceber que, diferentemente das 

ciências exatas, os estudos literários geralmente adotam métodos qualitativos, com foco na 

análise textual, histórica e cultural. A disciplina trouxe orientações sobre o tratamento que se 

pode dar ao objeto de estudo, a formatação do referencial teórico, a definição dos procedimentos 

metodológicos e a escrita da pesquisa em si. 

“Literatura no Amazonas”, com o professor Carlos Guedelha, sublinhou que a tradição 

literária da Amazônia é marcada pela riqueza da diversidade, pelo encontro de saberes 



 

15 
 

indígenas, europeus e afrodescendentes, e por uma forte relação com a natureza e as questões 

sociais da região. Desde o período colonial até a contemporaneidade, a produção literária 

amazonense reflete essa diversidade cultural e suas tensões históricas: dá voz à floresta e seus 

mitos, enfatizando a grandiosidade do imaginário ribeirinho e caboclo; enfatiza a oralidade e a 

cultura indígena, com forte influência das tradições orais na forma de contar histórias; reflete 

sobre o impacto do progresso, em obras que discutem os efeitos da urbanização, do 

desmatamento e da exploração da Amazônia, além de trazer para a cena os conflitos e angústias 

humanas na região. 

“Teoria da Literatura” foi a disciplina ministrada pelo professor Lajosy Silva, que 

buscou explicitar a natureza da literatura, seus elementos estruturais e suas funções culturais. 

Envolveu diferentes abordagens críticas que ajudam na interpretação e análise dos textos 

literários. Restou claro que a teoria da literatura, ou a crítica literária, é um campo dinâmico 

que evolui com novas abordagens e metodologias próprias. Ao compreender suas bases, 

podemos interpretar textos com mais profundidade e produtividade. 

Em “Enunciação literária”, ministrada pelo professor Carlos Antônio Guedelha, pôs em 

evidência a realidade linguística do fato literário, por meio da aplicação de conceitos 

fundamentais de teorias da enunciação em textos literários. A enunciação literária é o ato de 

produzir um discurso literário, ou seja, a forma como um texto é construído e comunicado ao 

leitor. Esse conceito é central para os estudos literários e linguísticos, pois envolve o 

posicionamento do narrador ou do eu-lírico, os modos de dizer e a relação entre autor, texto e 

leitor. Nesse sentido, a enunciação literária define a forma como uma obra se comunica. 

Compreender quem fala, como fala e para quem fala nos ajuda a interpretar mais profundamente 

os textos literários, sempre partindo do pressuposto de que o aparelho formal da língua só tem 

razão de ser quando convertido em aparelho formal da enunciação. Em outras palavras, as 

formas da língua existem para produzir sentidos, e na Literatura essa compreensão é vital. 

Por fim, sobre as impressões e as marcas deixadas pelo PPGL em minha identidade 

como pesquisador, um trinômio denomina o que tem sido essa relação: acolhimento (um 

ambiente prazeroso para se trabalhar, estudar e pesquisar), profissionalismo (os servidores, em 

especial os professores e coordenadores, comprometidos com o rigor científico e com a 

pesquisa de qualidade) e competência (pautada pela ética e resultados eficazes no 

empreendimento do fazer científico). Esse ambiente contribuiu decisivamente para suavizar a 

dureza do caminho rumo ao desenvolvimento da pesquisa. 



 

16 
 

 As normas científicas prescrevem que, definido o objeto de estudo, é necessário que 

seja formulado o problema de pesquisa. Dado esse parâmetro de cientificidade aos estudos, 

formulei os seguintes problemas de pesquisa: de que forma Astrid Cabral metaforiza, em sua 

poesia, as percepções do espaço, e especialmente do lugar? Como suas metáforas traduzem as 

relações de identidade, exílio, culturas e alteridades? Em que sentido essas metáforas 

contribuem para dar forma a uma geografia lírica na obra da poeta? Essas questões nortearam 

todo o esforço de pesquisa desenvolvido, desde os primeiros passos da caminhada no Mestrado 

até a elaboração final da dissertação.   

O objetivo geral da pesquisa foi analisar a geografia lírica presente na poética astridiana, 

investigando as metáforas criadas pela poeta para recriar as relações de identidade, exílio, 

cultura e alteridade. Quanto aos objetivos específicos, foram definidos como segue: explorar as 

metáforas elaboradas por Astrid Cabral para recriar as noções de espaço e lugar, dimensionando 

as interfaces da Literatura com a Geografia; discorrer sobre a identidade amazônica a partir das 

imagens poéticas do livro Visgo da terra; refletir sobre os conceitos  de alteridade e trocas 

culturais com base no livro Torna-viagem; discutir temas referentes à Literatura e exílio, tendo 

como ponto de partida o livro Rês desgarrada.    

O percurso metodológico da pesquisa deu-se pela via da pesquisa bibliográfica, sendo o 

corpus de análise constituído por poemas selecionados dos livros Visgo da terra (2005), Rês 

desgarrada (1994) e Torna-viagem (1981). Os poemas de Visgo da Terra foram o ponto de 

partida das reflexões, funcionando como referência para os outros dois livros, a partir da 

perspectiva de que os três formam uma unidade, fundem-se e se complementam no que 

concerne à temática do lugar/espaço de origem estabelecendo um contraponto entre a cultura 

amazônica e outros padrões culturais, especialmente norte-americanos e orientais: Visgo da 

terra é o torrão da poeta; Rês desgarrada é o exílio em terras estadunidenses; Torna-viagem é 

o turismo lírico pelo Líbano e pela Grécia.  

Adotei, na feitura da dissertação, a “metáfora do poliedro”, proposta pela pesquisadora 

Iná Isabel de Almeida Rafael, em sua dissertação de Mestrado sobre as interfaces da Linguística 

com a Literatura. Ela defende que “o poliedro é uma figura geométrica que possui diversas 

faces, entendendo ‘face’ como cada um dos lados de um poliedro. Das muitas faces do poliedro, 

cada face olha em direção e para além de uma determinada fronteira” (Rafael, 2015, p. 31). A 

“metáfora do poliedro” está no efetivo percurso desta pesquisa, orientando-nos através de suas 

coordenadas, na integração das denominadas faces poliédricas propostas na referida metáfora, 

principalmente através dos diálogos entre áreas distintas, que são as múltiplas faces do poliedro. 



 

17 
 

Após as análises desenvolvidas, os resultados alcançados foram sistematizados e 

organizados nesta versão final da dissertação, que se encontra estruturada em quatro capítulos, 

cada um com o seu quadro teórico próprio, como explicitado a seguir: 

O primeiro capítulo, nomeado “Literatura e Geografia: metáforas de uma 

interface”, dedica-se a desempacotar as metáforas elaboradas por Astrid para recriar as noções 

de espaço, lugar e não-lugar, promovendo o entrelaçamento da Literatura com a Geografia. Para 

tanto, o capítulo encontra-se estruturado em tópicos que abordam as interfaces da Geografia 

com a Literatura permeados por análises de poemas astridianos. A partir da metáfora da 

“simbiose”, tomada de empréstimo ao campo da biologia, discorro sobre a relação entre os 

estudos literários e os estudos geográficos.  

Quanto ao espaço geográfico, a ancoragem teórica foi de Milton Santos (2006) em A 

natureza do espaço, Carlos Eduardo Sauer (2016), Sociedade, natureza e espaço geográfico; 

Yi Fu Tuan (2018), com Lugar uma perspectiva experiencial; Roberto Correa (2000), em 

“Espaço: um conceito chave da Geografia”; relativamente ao espaço nos estudos literários, a 

contribuição mais importante foi de Luis Alberto Brandão (2013), com Teoria do espaço 

literário; Gaston Bachelard (2008), com A poética do espaço. As reflexões sobre o conceito de 

não-lugar foram extraídas de Marc Augé (1992), em Não-Lugares: introdução a uma 

Antropologia da supermodernidade, e ampliadas por Yi-Fu Tuan (1983), em Espaço e lugar.  

O segundo capítulo, intitulado “Visgo da terra”: a metáfora da identidade 

amazônica, revisita a abordagem aristotélica sobre a metáfora e os conceitos de cultura e 

identidade, para mostrar como Astrid Cabral elabora metáforas, em poemas do livro Visgo da 

terra, para recriar matizes da sua identidade amazônica, amalgamada à terra, à água e aos seres 

que povoam a região e o seu imaginário. A base teórica principal do capítulo é a abordagem 

aristotélica do fenômeno metafórico e seus desdobramentos, o conceito de ethos discursivo e a 

noção de sfumato, de Paes Loureiro; 

O terceiro capítulo, de nome “Torna-viagem”: a metáfora da alteridade e das trocas 

culturais, explora as metáforas que dão conta dos diálogos interculturais Ocidente/Oriente, 

reforçando princípios ligados à alteridade, a partir da leitura de poemas do livro Torna-viagem. 

A base teórica principal do capítulo é a abordagem da metáfora conceptual e seus 

desdobramentos, além de reflexões sobre o espaço e o tempo míticos; 

O quarto capítulo, com o título “Rês desgarrada”: a metáfora do exílio em outro 

clima, outra geografia, discorre sobre o conceito de exílio, com base em flagrantes da cultura 

estadunidense, suas cenas e cenários, em contraponto com a cultura amazônica. A base teórica 



 

18 
 

principal do capítulo são as reflexões teóricas sobre o discurso metafórico estabelecidas por 

Paul Ricoeur e Luiz Carlos Marcuschi. 

O conjunto dos autores e obras destacados no quadro teórico de cada capítulo constituiu-

se na base de todas as reflexões operadas no tratamento dos poemas de Astrid Cabral. 

 

 



 

19 
 

1 LITERATURA E GEOGRAFIA: METÁFORAS DE UMA INTERFACE 

  

Conforme explicitado na introdução, este capítulo dedica-se a desempacotar as 

metáforas elaboradas por Astrid para recriar as noções de espaço, lugar e não-lugar, 

promovendo o entrelaçamento da Literatura com a Geografia. Para tanto, o capítulo encontra-

se estruturado em tópicos que abordam as interfaces da Geografia com a Literatura permeados 

por análises de poemas astridianos.  

1.1. A metáfora da simbiose 

O pesquisador Biagio D’Angelo, discorrendo sobre a relação entre a Literatura e o 

Cinema faz uma pergunta que ele mesmo reputa como óbvia, mas que considera importante se 

repetir, pela força que ela tem: “Pode uma determinada forma de expressão, como o cinema, 

apropriar-se de características específicas de outra linguagem estética, como a literatura, sem 

perder a essência ontológica que a caracteriza e a estabelece como ‘diferença’?” (D’Angelo, 

2013, p. 65). Creio que essa pergunta pode ser perfeitamente aplicada aos estudos comparados 

entre a Literatura e a Geografia. Nesses imbricamentos necessários, nenhum dos dois campos 

sofre prejuízo ontológico. Pelo contrário, ambos se enriquecem. 

Para insistir nessa reflexão, extraí uma metáfora do campo da Biologia, a partir das 

informações contidas em Miguel Barbosa Correia (2012) na obra Do parasitismo à simbiose. 

A Biologia fornece dois termos que servem para cobrir a maioria das relações de convivência 

entre os seres: o “parasitismo” e o “mutualismo”. O parasitismo é uma relação unilateral, na 

qual um dos seres se beneficia do outro, sem nada lhe fornecer em troca. Trata-se do “parasita”, 

que acarreta grandes prejuízos ao seu “hospedeiro” compulsório; o mutualismo, por outro lado, 

é uma relação de troca, em que os diferentes seres são beneficiados pela associação. De natureza 

bilateral, no mutualismo o que se serve do outro também serve ao outro. 

Existem duas formas básicas de mutualismo: o obrigatório e o facultativo. O mutualismo 

obrigatório recebe o nome de “simbiose”. É obrigatório porque as duas espécies não podem 

viver separadas, porque uma depende da outra para sobreviver. Já o mutualismo facultativo 

recebe o nome de protocooperação. Nessa relação, as duas espécies são beneficiadas mas 

podem viver independentemente ou trocar de parceiro, como é o caso das aves que se alimentam 

de parasitas na pele do gado (Begon & Towsend, 2023). 

https://pt.wikiversity.org/w/index.php?title=Protocoopera%C3%A7%C3%A3o&action=edit&redlink=1
https://pt.wikiversity.org/w/index.php?title=Protocoopera%C3%A7%C3%A3o&action=edit&redlink=1
https://pt.wikiversity.org/w/index.php?title=Aves&action=edit&redlink=1
https://pt.wikiversity.org/w/index.php?title=Aves&action=edit&redlink=1
https://pt.wikiversity.org/w/index.php?title=Parasita&action=edit&redlink=1
https://pt.wikiversity.org/w/index.php?title=Parasita&action=edit&redlink=1
https://pt.wikiversity.org/w/index.php?title=Gado&action=edit&redlink=1
https://pt.wikiversity.org/w/index.php?title=Gado&action=edit&redlink=1


 

20 
 

Toda essa digressão conceitual tem o objetivo de apresentar uma fonte metafórica para 

sublinhar as múltiplas relações entre duas espécies que “con-vivem” em permanente interação: 

a Literatura e a Geografia. Dois “organismos” que transitam de um para o outro em uma via de 

mão dupla, na qual a Literatura se serve da Geografia, ao mesmo tempo em que a Geografia 

também se serve da Literatura. Esta metáfora da simbiose nos leva a rejeitar qualquer discurso 

que procure apontar alguma forma de parasitismo de uma área para outra. Resta assinalar que 

estamos diante de relação necessária para a própria ontologia de cada uma das áreas em questão, 

uma absorvendo nutrientes da outra, ao mesmo tempo em que a alimenta. Historicamente tem 

sido assim. 

Nos tópicos que seguem, desenvolvo reflexões sobre essa relação simbiótica dos estudos 

literários com os estudos geográficos, tendo sempre como ponto de partida a leitura de poemas 

de Astrid Cabral. 

  

1.2. Mundos geográficos e mundos literários 

  

No poema “Descoberta das Américas”, do livro Rês desgarrada (1994), Astrid Cabral 

elaborou a seguinte imagem: 

  

“No Primeiro Mundo 

a lírica descoberta: 

O meu primeiro mundo 

é o Terceiro Mundo” 

(Cabral, 1994, p. 23) 

  

O eu-lírico desse poema é uma mulher brasileira, amazônida, que se encontra nos 

Estados Unidos, portanto em situação de exílio. Morando em terras norte-americanas, essa 

mulher descobre que a sua identidade está indissoluvelmente atrelada ao Brasil. Por meio de 

uma expressiva antítese, ela contrapõe o Terceiro Mundo (Brasil) ao Primeiro Mundo (Estados 

Unidos). 

Os termos “Primeiro Mundo” e “Terceiro Mundo” utilizados no poema têm raízes 

geográficas e históricas que remontam ao período da Guerra Fria, quando o mundo estava 

dividido entre duas superpotências: os Estados Unidos e a União Soviética. Naquela época, o 

Primeiro Mundo referia-se aos países capitalistas alinhados com os EUA e a Europa Ocidental. 

O Segundo Mundo compreendia as nações socialistas ou comunistas alinhadas com a União 

Soviética, incluindo países do Leste Europeu. Já o Terceiro Mundo englobava os países que 

não estavam alinhados diretamente com nenhum dos blocos e incluía nações da América Latina, 



 

21 
 

Ásia, África e Oriente Médio, muitos dos quais eram países recém-independentes ou em 

desenvolvimento. 

Esses conceitos ganharam novas conotações ao longo do tempo, especialmente após o 

fim da Guerra Fria. O Primeiro Mundo passou a ser associado aos países desenvolvidos, com 

economias industriais avançadas, infraestrutura sólida e elevados índices de desenvolvimento 

humano (IDH), incluindo países da América do Norte, Europa Ocidental, Japão, Coreia do Sul 

e Austrália. 

O Terceiro Mundo, por outro lado, tornou-se sinônimo de países em desenvolvimento 

ou subdesenvolvidos, frequentemente caracterizados por baixa renda per capita, acesso 

limitado a infraestrutura básica, desafios sociais e econômicos, e IDH mais baixo. No entanto, 

muitos especialistas consideram esses termos ultrapassados e simplistas, pois não levam em 

conta a diversidade e complexidade dos países classificados como "Terceiro Mundo" – muitos 

dos quais têm hoje economias emergentes e desempenham papéis significativos no cenário 

global. 

Atualmente, os termos "países desenvolvidos" e "países em desenvolvimento" são mais 

usados, refletindo melhor as realidades econômicas e sociais contemporâneas. Mesmo assim, o 

conceito de Primeiro e Terceiro Mundos ainda serve como referência para as desigualdades e 

disparidades globais históricas, mesmo que careça de precisão nos debates atuais. 

Numa escrita situada em uma época na qual a dicotomia “primeiro mundo x terceiro 

mundo” ainda era de uso corrente, Astrid toma emprestado essa dicotomia da linguagem da 

Geografia para dar conta de sua “descoberta das Américas”, uma descoberta lírica que põe em 

separado o espaço da América do Norte e o espaço da América do Sul, identificando-se com 

esta última, o espaço que é o seu “lugar”. Nesse sentido, ela estabelece um exuberante diálogo 

da poesia com a Geografia. 

Assim como no poema de Astrid Cabral, existem numerosos exemplos de interfaces 

entre a Literatura e a Geografia, que revelam uma relação complexa e multifacetada, na qual o 

estudo dos espaços, lugares e paisagens se conecta profundamente com a construção da 

narrativa e da poesia, a expressão cultural e a subjetividade dos seres. Tanto a Geografia quanto 

a Literatura exploram as formas como os seres humanos se relacionam com o mundo ao seu 

redor, seja através da análise objetiva de espaços e suas dinâmicas, seja por meio de descrições 

simbólicas e subjetivas que ajudam a construir a identidade e o sentido de lugar na narrativa ou 

na tecitura lírica. 



 

22 
 

Esse diálogo de saberes permite que conceitos centrais de cada disciplina, como espaço, 

lugar, paisagem e territorialidade, sejam trabalhados em diferentes camadas de significação, 

enriquecendo tanto a compreensão geográfica quanto a interpretação literária, considerando-se 

que tanto a Geografia quanto a Literatura operam com representações do mundo, embora cada 

uma adote metodologias próprias. 

A Geografia Cultural encontra um terreno fértil na Literatura, que permite explorar a 

diversidade cultural e a forma como as identidades regionais e locais são construídas e 

representadas. Em muitas obras, a descrição de um lugar e de sua cultura desempenha um papel 

central, permitindo ao leitor conhecer os valores, as tradições e as histórias que definem uma 

determinada comunidade. Por exemplo, no livro Ariel, Sylvia Plath traça um mapa emocional 

e simbólico da Inglaterra rural, onde viveu; em Uma úlcera na alma, Mário Faustino, 

poeta piauiense, tensiona o espaço nordestino e cosmopolita, dialogando com a geografia da 

língua; o livro Educação pela Pedra, de João Cabral de Melo Neto, é um dos maiores exemplos 

da poesia brasileira que dialoga profundamente com a geografia cultural, especialmente a do 

Nordeste. A pedra ali é um símbolo geopoético. Não é apenas um elemento da natureza. 

Representa a dureza da vida no sertão, a aridez do ambiente físico e humano, e, ao mesmo 

tempo, um método de aprendizado. Cabral propõe que há uma forma de se educar pela 

experiência do lugar, do chão, do clima, da luta diária pela sobrevivência. 

Por meio da Literatura, a Geografia Cultural se torna acessível e emocionalmente 

envolvente, já que os leitores são convidados a vivenciar a cultura de outros lugares, 

compreendendo as especificidades regionais e os elementos que fazem de um lugar uma 

referência identitária. Em tempos de globalização, essa abordagem também levanta questões 

sobre a perda ou a transformação das identidades locais e o impacto da homogeneização 

cultural, promovendo reflexões sobre os processos de territorialização e desterritorialização. 

No âmbito dos diálogos geográfico-literários, ganham vulto os conceitos de “espaço” e 

“lugar”. Embora esses termos possam parecer sinônimos no uso cotidiano, em Geografia eles 

possuem significados específicos e teoricamente complexos. Enquanto o espaço é um campo 

de relações e interações, o lugar se refere a uma porção do espaço que possui significados 

afetivos e identitários (Correa, 2000; Santos, 2006). Essa distinção entre os termos, tanto no 

campo da Geografia quanto no da Literatura, é o assunto dos dois próximos tópicos. 

 

 

 



 

23 
 

1.3. Espaço e lugar nos estudos geográficos 

  

A Geografia concentra a sua atenção em compreender como se estabelecem as relações 

entre o ser humano e o meio ambiente, suas alterações produzidas e técnicas utilizadas, assim 

como os resultados desses processos. Para dar conta desse objetivo, segundo o pesquisador 

Roberto Corrêa, a Geografia opera com cinco conceitos basilares, ou seja, “cinco conceitos-

chave que guardam entre si forte grau de parentesco, pois todos se referem à ação humana 

modelando a superfície terrestre: paisagem, região, espaço, lugar e território” (Corrêa, 2000, 

p. 16). Entre esses conceitos-chave, interessa-nos neste estudo as noções de espaço e lugar. 

Em termos geográficos, o conceito de espaço é amplo e abrange as interações, relações 

e fluxos entre elementos, como pessoas, bens, ideias e informações. O espaço pode ser 

entendido como uma rede de relações e interdependências, articulada por meio de 

deslocamentos, trocas e conexões que dão forma e significado ao ambiente humano e natural. 

No entendimento de Milton Santos, o espaço é constituído por um conjunto de “sistemas de 

objetos” e “sistemas de ações”, onde objetos físicos, tecnológicos e elementos sociais interagem 

e moldam-se mutuamente: 

  

O espaço é formado por um conjunto indissociável, solidário e também contraditório, 

de sistemas de objetos e sistemas de ações, não considerados isoladamente, mas como 

o quadro único no qual a história se dá. No começo era a natureza selvagem, formada 

por objetos naturais, que ao longo da história vão sendo substituídos por objetos 

fabricados, objetos técnicos, mecanizados e, depois, cibernéticos, fazendo com que a 

natureza artificial tenda a funcionar como uma máquina. Através da presença desses 

objetos técnicos: hidroelétricas, fábricas, fazendas modernas, portos, estradas de 

rodagem, estradas de ferro, cidades, o espaço é marcado por esses acréscimos, que lhe 

dão um conteúdo extremamente técnico (Santos, 2006, p. 39). 

  

Desta forma, Milton Santos demonstra que o espaço não é um vazio ou uma área apenas 

delimitada fisicamente, mas uma totalidade dinâmica e em constante transformação, onde 

ocorrem processos sociais, econômicos, culturais e políticos que moldam a experiência 

geográfica. Portanto, o espaço é geralmente abordado em termos de estrutura, rede, escala e 

conectividade, estudando-se suas relações e as influências entre as diferentes regiões e 

elementos globais. Sauer (2016) amplia as ideias de Milton Santos, sublinhando que o espaço 

geográfico deve ser concebido como: “as transformações na natureza, em seu estado primário, 

provocadas pelo homem com base em suas atividades, realizadas pelo seu trabalho. Portanto, 

tem relação direta com as técnicas utilizadas num dado momento da história, relativo às 

variáveis temporais e espaciais (Sauer, 2016, p. 117). Assim, podemos concluir que o espaço 

geográfico engloba a soma da natureza com a cultura.  



 

24 
 

No que diz respeito ao “lugar”, este tem uma dimensão mais subjetiva e afetiva, centrada 

na experiência humana e nas relações sociais. É o espaço vivido e sentido, onde se estabelecem 

laços afetivos e de identidade. O lugar é frequentemente definido pelas características que lhe 

conferem unicidade, sejam elas naturais, culturais ou históricas, sendo associado a uma vivência 

mais íntima e pessoal. Ele se diferencia do espaço por sua escala e proximidade com a 

experiência cotidiana das pessoas, incluindo suas percepções e sentimentos em relação ao 

ambiente. 

Para Yi-Fu Tuan, um geógrafo importante nesse debate, o lugar é definido pelas 

experiências e significados que lhe são atribuídos, de modo que o lugar é o espaço investido de 

significado humano. Em outras palavras, o lugar tem um caráter qualitativo e emocional, pois 

as pessoas o reconhecem, o experienciam e o interpretam de forma única, o que o transforma 

em um ponto de referência pessoal e social. O lugar não é apenas o "onde" algo acontece, mas 

também o "como" e o "porquê" ele é sentido e interpretado de determinadas formas: 

O lugar é um centro de significado construído pela experiência. É conhecido não 

apenas através dos olhos e da mente, mas também através dos modos de experiência 

mais passivos e diretos, os quais resistem à objetificação. Conhecer o lugar 

plenamente significa tanto entendê-lo de um modo abstrato quanto conhecê-lo como 

uma pessoa conhece outra. Num nível altamente teórico, os lugares são pontos no 

sistema espacial. Num extremo oposto, são sentimentos altamente viscerais (Tuan, 

2018, p. 5-6). 

A diferença essencial entre espaço e lugar, então, reside no modo como a relação entre 

o ambiente e os seres humanos é abordada: o espaço se caracteriza por sua objetividade e por 

ser o campo das interações e redes amplas, enquanto o lugar incorpora a dimensão subjetiva e 

afetiva, tornando-se o espaço da experiência vivida. Em termos geográficos, ambos são 

interdependentes, já que o espaço pode se transformar em lugar quando é vivenciado e recebe 

significado, enquanto um lugar pode contribuir para a configuração de um espaço, 

influenciando as dinâmicas e fluxos que o estruturam. Essa dualidade entre espaço e lugar ajuda 

a Geografia a integrar tanto análises de caráter quantitativo e estrutural quanto interpretações 

mais qualitativas e interpretativas. 

  

1.4. Espaço e lugar nos estudos literários 

  

Na Literatura, o espaço e o lugar são explorados em uma perspectiva simbólica e 

subjetiva, como elementos que moldam a experiência dos indivíduos e estruturam as obras. Em 

um romance, o espaço pode funcionar como um elemento ativo, moldando as ações e afetando 



 

25 
 

os sentimentos dos indivíduos. O lugar, por sua vez, é onde as relações humanas se manifestam 

de forma mais intensa, conferindo um sentido de pertencimento ou, em alguns casos, de 

alienação. Essa subjetivação do espaço e do lugar pela Literatura permite ao leitor experimentar 

os ambientes de maneira afetiva, compreendendo os significados atribuídos a eles pelas 

personagens ou pelos sujeitos poéticos, no caso da poesia. 

Na Literatura, os conceitos de espaço e lugar transcendem sua aplicação geográfica e 

assumem significados profundos que influenciam tanto a construção de temas e atmosferas. 

Esses dois conceitos, mesmo que sutilmente distintos, são fundamentais para a estrutura de 

muitas obras literárias, servindo como ferramentas para que ficcionistas e poetas abordem as 

vivências, identidades e relações humanas de formas complexas e multifacetadas. 

O espaço literário se manifesta em múltiplas dimensões: ele pode ser físico, mas também 

psicológico e simbólico. Espaços psicológicos refletem as emoções, pensamentos e conflitos 

internos das personagens ou sujeitos poéticos, enquanto espaços simbólicos empregam 

metáforas e simbolismos que enriquecem o significado de uma obra, permitindo que o espaço 

ultrapasse sua mera fisicalidade e se torne representativo de temas mais amplos (Reuter, 2004). 

Em Teoria do espaço literário, Luis Alberto Brandão (2013) organiza o espaço literário 

em quatro modos de abordagem: representação do espaço, espaço como forma de estruturação 

textual, espaço como focalização e espaço da linguagem. A representação do espaço é uma 

categoria existente no universo extratextual, possuindo três características: físicas, sociais e 

psicológicas. As características físicas, ou concretas, são os lugares geográficos, de 

pertencimento ou trânsito dos sujeitos ficcionais; o “espaço social” é definido por um conjunto 

de fatores históricos, econômicos, culturais e ideológicos; o “espaço psicológico” envolve 

projeções sobre o entorno, de qualidades sensíveis, como sensações, expectativas, desejos e 

afetos dos sujeitos poéticos. 

Quanto à estruturação do espaço, caracteriza-se por procedimentos formais ou de 

estruturação textual. Tende-se a considerar de feição espacial todos os recursos que produzem 

o efeito de simultaneidade, suspendendo ou retirando a primazia de noções vinculadas à 

temporalidade e, sobretudo, as que fazem referência a uma natureza consecutiva da linguagem 

verbal, de características contínua, linear e progressiva. Nas palavras de Brandão, a obra 

constitui-se, por um lado, de partes autônomas, concretamente delimitadas, mas que podem 

estabelecer articulações entre si (segundo, pois, uma concepção relacional de espaço); e por 

outro lado, da interação entre todas as partes, aquilo que lhes concede unidade, a qual só pode 

se dar em um espaço total, absoluto e abstrato que é o espaço da obra. 



 

26 
 

Já o espaço como focalização compreende, dentro da categoria espacial, o recurso 

pertinente a um ponto de vista, focalização ou perspectiva, isto é, a voz ou olhar de um agente, 

revestido ou não de condição ficcional. O ser que atua com a voz ou o olhar é um espaço, visto 

que sempre se fala de algum lugar. Portanto, a visão é tida como uma faculdade espacial, que 

relaciona dois planos: o espaço visto, percebido, concebido, configurado e o espaço vidente, 

concebedor, configurador. 

Por sua vez, a espacialidade da linguagem trabalha a ideia de afastamento da 

perspectiva representacional, atribuindo à linguagem verbal características de espacialidade. 

Brandão (2013) aponta duas linhas argumentativas que reforçam essa ideia. Na primeira linha 

argumentativa, o espaço da linguagem é definido segundo a ordem das relações. A segunda 

linha argumentativa diz que a linguagem é espacial por conter signos que possuem 

materialidade. A palavra é espaço, na medida em que é uma manifestação sensível que conjuga 

características visuais, sonoras e táteis (Forster, 2004). 

Esses quatro modos de análise da categoria espaço nos impõe a ideia de que o espaço é 

uma categoria que vai além do aspecto físico, geográfico e geométrico, abarcando os aspectos 

transcendentais, que é onde se situam os espaços do recôndito da alma, passando pelas 

reverberações da alma em suspiros do espírito. Percebemos isso no poema “Descoberta das 

Américas”. O espaço geográfico, físico, de um país de cultura diferente da terra natal do eu-

lírico parece diluir-se no espaço interior, transcendental, projetado pela memória da mulher, 

que traz à tona o seu país de origem, a sua terra natal, e motivada por essas reminiscências ela 

tem dificuldade de se ambientar na terra estrangeira em que se encontra. 

O poema “Estrangeira”, de Rês Desgarrada, apresenta aspectos sobre o espaço que 

podem ser analisados sob o prisma dos estudos de Brandão (2013): 

Varro os degraus das escadas 

deste paço imperial 

circundado de colunas. 

Mas é no abstrato barro 

de outro hemisfério 

junto às raízes bem fundas  

que estão plantados meus pés 

(Cabral, 1994, p. 20)        

 

O espaço focalizado pelo eu-lírico ainda é referente aos Estados Unidos da América, 

como no primeiro poema que analisamos. Podemos desdobrar o poema em duas imagens que 

se contrapõem, formando uma antítese: a primeira diz respeito aos primeiros três versos; a 

segunda é relativa aos quatro versos seguintes. A primeira imagem parece ser mais denotativa, 



 

27 
 

sem inserções metafóricas: “Varro os degraus das escadas / deste paço imperial / circundado de 

colunas”. Descreve uma cena ordinária de uma estrangeira (o título, como paratexto, dá essa 

informação) varrendo as escadas de um requintado palácio norte-americano. A segunda 

imagem, encabeçada pela adversativa “mas”, contrapõe-se à primeira, por ser uma cena mais 

imaterial, que seria o espaço do espírito, ou seja, um espaço subjetivo: “Mas é no abstrato barro 

/ de outro hemisfério / junto às raízes bem fundas / que estão plantados meus pés”. 

De certa forma, o poema repete a antítese do poema “Descoberta das Américas”, entre 

o “Primeiro Mundo” e o “Terceiro Mundo”, ou seja, entre os Estados Unidos e o Brasil. Do 

primeiro mundo, temos o concretíssimo palácio imperial, símbolo de grandeza e poder; do 

terceiro mundo, temos o instável barro, no qual penetram as fundas raízes. Junto a essas raízes 

estão plantados os pés do eu-lírico, o que assinala que este espaço é o seu lugar. Assim, o poema 

“Estrangeira” traz o enquadramento no modo “representação do espaço”, tal como propõe 

Brandão (2013), já que apresenta cenário (características físicas e concretas) e também 

translatos (imagens sociais ou psicológicas). 

Esse espaço também se molda ao “aspecto estrutural” (Brandão, 2013), considerando-

se o verso: “de outro hemisfério”, a partir do qual se conclui que o eu-lírico, mesmo estando 

em um determinado hemisfério (Estados Unidos), carrega consigo as emoções e impressões de 

outro hemisfério (Brasil). O conhecimento geográfico nos habilita a saber que o conceito de 

hemisfério se refere à metade de uma esfera, e é frequentemente usado para dividir a Terra em 

duas partes. Assim, existem dois tipos principais de divisões hemisféricas: 

A) Hemisfério Norte e Hemisfério Sul, cuja divisão é feita pela Linha do Equador, que 

separa a Terra em duas metades – o Hemisfério Norte e o Hemisfério Sul. O Hemisfério Norte 

contém a maior parte da população mundial e continentes como América do Norte, Europa e 

parte da Ásia, enquanto o Hemisfério Sul inclui grande parte da América do Sul, África Austral, 

Austrália e a maior parte da Antártida. 

B) Hemisfério Oriental e Hemisfério Ocidental, cuja divisão é feita pelo Meridiano de 

Greenwich (0° de longitude) e pela Linha Internacional de Data (180° de longitude). Isso separa 

a Terra entre o Hemisfério Oriental, que inclui a maior parte da Ásia, Europa, África e Oceania, 

e o Hemisfério Ocidental, que inclui as Américas e parte do Oceano Atlântico e Pacífico. 

Essas divisões são convenções geográficas que ajudam a localizar e estudar regiões 

específicas do planeta em contextos culturais, climáticos e geopolíticos. Capturando o 

conhecimento geográfico para o universo poético, Astrid põe em contraste o Hemisfério Norte 

e o Hemisfério Sul. É neste último hemisfério que se situam as raízes culturais do eu-lírico. A 



 

28 
 

metáfora das raízes culturais remete à ideia de que as culturas têm uma origem profunda, como 

as raízes de uma árvore, que sustentam e nutrem sua identidade, tradições e valores ao longo 

do tempo. Assim como as raízes mantêm a árvore firme ao solo e a alimentam, as raízes 

culturais ancoram as pessoas em uma herança comum, proporcionando um senso de 

pertencimento e continuidade. 

Essas raízes podem representar tradições orais, mitos, histórias, músicas, danças, 

costumes e rituais passados de geração em geração. Elas formam a base sobre a qual a sociedade 

se desenvolve e evolui, e, embora algumas práticas mudem com o tempo, as raízes permanecem, 

adaptando-se e influenciando as novas expressões culturais. Esse vínculo com as raízes 

culturais é vital para que uma comunidade se entenda como parte de um todo, integrando o 

passado e o presente. 

É importante ter em mente, porém, que assim como raízes podem penetrar em diferentes 

solos, as raízes culturais também se entrelaçam com outras influências externas, evoluindo e 

gerando novos frutos culturais. Isso ressalta que uma cultura forte não precisa ser fixa. Pelo 

contrário, ela pode ser resiliente e adaptável, mantendo sua essência enquanto cresce e se 

expande em diferentes direções. Isso também está presente na metáfora do “barro”, pelo seu 

caráter de maleabilidade. 

A “lírica descoberta” do eu-lírico em “Descoberta das Américas”, assim como 

percepção dos distintos hemisférios em “Estrangeira”, dialoga com o que prescreve Gaston 

Bachelard (2008), ao assegurar que a dimensão espacial só será poética quando for criada pela 

imaginação poética, aquela que gera novas imagens na extensão da alma do poeta, ou seja, 

explora o espaço como experiência subjetiva, íntima e emocional. A ideia que a “nossa alma é 

uma morada” (Bachelard, 1984, p. 197), fundamenta a compreensão de que o sentido se 

completa não apenas em nossas lembranças, mas também em nossos esquecimentos alojados 

no movimento do ser por todos os caminhos traçados, envolvendo tempos e espaços vividos.  

O lugar, na Literatura, é mais íntimo e subjetivo do que o espaço, refletindo a maneira 

como os seres percebem e se relacionam com o ambiente. Enquanto o espaço oferece a estrutura 

poética, o lugar é onde o sujeito se sente em casa ou, ao contrário, alienado e deslocado. Lugar, 

na Literatura, é o espaço impregnado de sentimentos, memórias e significados. Ele revela a 

relação emocional das seres com seu entorno. 

Para uma determinada pessoa, o lugar pode simbolizar pertencimento, segurança ou 

identidade. É comum que em obras de literatura regionalista, por exemplo, o lugar ganhe 

protagonismo, representando uma forte identidade local e evocando a cultura, a linguagem e as 



 

29 
 

tradições que definem um povo ou comunidade. Como acontece no poema “Descoberta das 

Américas”, Astrid apresenta “Américas” no plural, rompendo a discursividade histórica que 

descreve a “descoberta” da América (no singular) por Cristóvão Colombo. O uso do plural se 

dá exatamente pela proposta do eu-lírico de realçar a “sua” América, a do terceiro mundo, que 

é a sua terra natal, a qual é representada como um lugar que transcende seu valor físico e assume 

um significado cultural e emocional profundo para o eu-lírico, funcionando como um símbolo 

de exílio e nostalgia. 

No contexto literário, o espaço e o lugar se entrelaçam constantemente. O espaço pode 

se transformar em lugar à medida que os seres desenvolvem laços afetivos ou identitários com 

ele, e um lugar pode adquirir as características de espaço à medida que os seres se afastam 

emocionalmente, perdendo o sentido de pertencimento. A distinção entre espaço e lugar permite 

que a Literatura vá além da descrição física dos cenários, oferecendo aos leitores uma 

compreensão mais profunda das experiências e da subjetividade dos indivíduos. Em suma, esses 

conceitos ajudam a estruturar o texto poético, conferir profundidade aos seres e transformar o 

ambiente em algo que é sentido e vivenciado, enriquecendo a Literatura com camadas de 

significado e emoção que transcendem o espaço físico e alcançam o psicológico e o simbólico 

nas elaborações líricas. 

Como o espaço geográfico e o espaço literário confluem? O espaço geográfico inspira 

o espaço literário (como no caso das cidades históricas mineiras em Romanceiro da 

inconfidência, de Cecília Meireles). O espaço literário reinterpreta o espaço geográfico, 

carregando-o de novos significados (um deserto real pode virar, na Literatura, um símbolo de 

solidão, de resistência ou de esperança). Às vezes, o espaço literário cria uma nova geografia 

simbólica que, depois, influencia a forma como olhamos o mundo real (como acontece com 

Pasárgada, em Manuel Bandeira). 

Então, espaço geográfico e espaço literário se interpenetram, porque a Literatura recria 

o real, real inspira a imaginação literária e ambos se transformam mutuamente: o espaço "real" 

pode ganhar uma nova vida pela forma como é retratado. Em outras palavras, o espaço literário 

é sempre uma transfiguração do espaço geográfico – seja para refletir, criticar, idealizar ou 

reinventar o mundo. 

 

 

 

 



 

30 
 

1.5. As metáforas do não-lugar 

 

Quando avançamos na leitura do livro Torna-viagem (1981), encontramos o poema 

“VIII”, que situa o eu-lírico vagueando pelo porto da milenar cidade libanesa de Biblos e 

registrando as suas impressões em relação às cenas que observa e aos fatos históricos que 

relembra: 

Porto, coração anfíbio: 

sístole e diástole 

de carros e barcos. 

Biblos, coração exausto 

lerdas velas ao largo 

ante a deserta estrada. 

 

Os votivos obeliscos  

dão adeuses de pedra 

junto ao túmulo do mar:  

tumulto e glória fenícios 

ora em livros e arquivos. 

Já se foram sem retorno 

as proas no rumo do Nilo 

e os lastros com resinas  

lenhos, linhos, vinhos 

vasos de raro alabastro. 

Já se foram sem regresso 

os ancestrais papéis 

dos efêmeros papiros. 

Até as ilustres muralhas  

arquitetura de deuses 

são minas em ruínas. 

Já os louros francos cruzados 

(ambição e fé mancomunados 

à sombra de cruz e espada) 

dispersam-se em outros sangues. 

Deles, a calcária lembrança 

na igreja e no castelo 

tintos pela mão do tempo. 

Já se foram os genoveses 

mais suas frotas, os sultões 

mamelucos e suas hordas. 

E aqui neste chão rastro 

de tanta comprida história 

estamos agora apenas: 

os pescadores de sempre 

e eu com a minha pena. 

(Cabral, 1981, p. 26-27) 

 

 

O poema compõe-se de duas estrofes, sendo a primeira de oito versos, e a segunda mais 

longa, de trinta e dois versos. É um verdadeiro exercício de arqueologia poética, um mergulho 

no passado histórico e mítico da cidade de Biblos, porto ancestral do Líbano, que foi um dos 

berços da escrita alfabética e do comércio mediterrâneo. Ao nomeá-la logo no início, Astrid 



 

31 
 

Cabral transforma Biblos em um símbolo da transitoriedade da glória humana e da persistência 

humilde da vida cotidiana. 

Na primeira estrofe, o eu-lírico metaforiza o porto de Biblos como um “coração anfíbio” 

da antiga cidade. No campo da biologia, anfíbio é o ser que que vive ora na terra ora na água, 

como já vimos no primeiro capítulo. Assim, a metáfora engloba os carros que circulam pelo 

porto (parte terrestre) e os barcos ancorados no cais (parte aquática), integrantes da alternância 

“sístole x diástole”, que representam dois momentos importantes no ciclo cardíaco, que é a 

saída e a entrada de sangue no coração. A contração do músculo é a sístole, e o relaxamento é 

a diástole. Pela metáfora, o velho coração de Biblos já se encontra “exausto”, possivelmente 

pelo peso da idade milenária, o que faz com que sua parte terrestre, as estadas, esteja deserta, 

enquanto a parte aquática esteja povoada de “lerdas velas”. 

Na segunda estrofe, temos as metáforas entregam uma certa cartografia poética da 

História: menciona os fenícios, os cruzados, os genoveses, os sultões mamelucos – agentes de 

diferentes civilizações que ocuparam e deixaram marcas em Biblos. Há um lamento sereno pela 

inevitável erosão do tempo, que transforma “lastros” em “lembrança calcária”. Os elementos 

do comércio (resinas, linhos, vinhos, alabastro) evocam o esplendor fenício, agora apenas 

memória. Em “Túmulo do mar” / “tumulto e glória fenícios”, temos o jogo de opostos entre 

morte e movimento. O mar, que antes foi via de expansão e troca, torna-se túmulo, ou seja, 

testemunha da efemeridade. Já em "Arquitetura de deuses", "minas em ruínas" as construções 

humanas, antes sagradas, agora jazem como escombros, minério da história. 

O que Astrid Cabral faz neste poema é expor o porto como um “não-lugar”. O conceito 

de "não-lugar" foi amplamente desenvolvido pelo antropólogo francês Marc Augé (1992) em 

seu livro Não-Lugares: introdução a uma Antropologia da supermodernidade. Este conceito 

aborda os espaços característicos da contemporaneidade, especialmente os que surgem em 

função da globalização, do trânsito acelerado de pessoas e da modernização das cidades. 

Diferentemente dos "lugares", que são repletos de identidade e relações sociais, os "não-

lugares" representam espaços de passagem, desprovidos de conexão afetiva. 

   Os não-lugares são espaços como aeroportos, rodoviárias, portos, hotéis, shopping 

centers e redes de fast-food. Nesses ambientes, a individualidade e a identidade são anuladas, 

pois as pessoas que ali circulam não possuem uma ligação emocional ou simbólica com o 

espaço. Nesses locais, as interações humanas são mínimas e funcionais: passa-se pelos não-

lugares, mas não se vive neles. A experiência é marcada pela transitoriedade e pelo anonimato. 

Um ponto importante sobre esses espaços é a sensação de homogeneidade que eles produzem. 



 

32 
 

Em portos e aeroportos, por exemplo, os ambientes e os procedimentos se assemelham em 

diferentes países e cidades. Dessa forma, o não-lugar reflete a ideia de um espaço onde a 

individualidade do ambiente é suprimida em favor de uma padronização global. 

   A noção de não-lugar está intimamente ligada à ideia de "supermodernidade" que Augé 

(1992) propõe. Na era moderna, a presença de locais com significados culturais e identitários 

era muito comum; já na supermodernidade, o excesso de espaços voltados à circulação e ao 

consumo configura uma nova ordem espacial. Nela, o indivíduo perde suas referências espaciais 

e se torna um "passante anônimo". Para Augé (1992), o homem supermoderno se torna um 

sujeito sem raízes e sem identidade fixa em um mundo fluido, onde os lugares perdem suas 

características locais para se tornarem impessoais e globalizados. 

   No poema em questão, o eu-lírico angustia-se exatamente com essa falta de conexões 

humanas e sociais ao se encontrar no “não-lugar” do porto de Biblos. Os momentos de 

embarque e desembarque, chegadas e partidas, que deveriam ser uma espécie de tempo 

“sagrado”, na verdade se convertem em ritos de passagem e monumentos à efemeridade, 

portanto um espaço-tempo de muita aflição e solidão. 

   Essas imagens estão em sintonia com o que Augé (1992) apresenta como características 

dos não-lugares: sua base é a funcionalidade e as finalidades objetivas, como alimentação, lazer, 

transporte e comércio. Portanto, são espaços onde as experiências e as relações são transitórias 

e supérfluas, sem muita profundidade, com foco nas relações de consumo.  Nesse contexto, o 

poema se fecha com uma expressão de beleza e humildade tocantes. Ele contrapõe o 

extraordinário histórico (grandes civilizações, guerras, comércio, fé) com ordinário resistente 

(pescadores, a poeta com sua pena). O eu-lírico se inscreve nesse chão milenar com sua 

ferramenta humilde, a pena, símbolo da resistência da linguagem e da memória frente à 

devastação do tempo. 

   Reflexão semelhante ocorre no poema “Sorveteria”: 

  

 Dia de verão qualquer 

 no labirinto dos shoppings 

 os homens tomam sorvete. 

 Alguns engolem vorazes 

 receosos de que o mormaço 

 lhes arrebate a porção. 

 Outros, lentos, não acertam 

 com o creme fugaz o ritmo 

 da fome. Morrem na fonte. 

 Poucos os que se deleitam 

 fruindo o açúcar e a neve 

 sem dúvidas sobre a dádiva. 



 

33 
 

 Existe quem torça a cara 

 às iguarias servidas 

 imaginando outras raras. 

 E quem enfeite o bocado 

 de caldas extras, perfume 

 de licores, nozes finas. 

 Todos um dia qualquer 

 terão suas taças vazias 

 lábios imóveis, mãos frias. 

(Cabral, 2007, p. 55) 

 

 

    O ambiente apresentado agora como um não-lugar é o shopping center de uma cidade 

qualquer. No “labirinto dos shoppings / os homens tomam sorvete”, mas cada um voltado para 

o seu pequeno mundo particular, em contextos de pouca ou nenhuma conexão com os que se 

encontram ao redor. Parecem estar imersos em experiências absolutamente individuais, mas se 

trata de experiências fugazes como o sorvete depositado nas casquinhas, que “alguns engolem 

vorazes / receosos de que o mormaço / lhes arrebate a porção”. Tudo é fugaz: o creme, o açúcar, 

a neve, as iguarias, as caldas, os licores, as nozes finas. E essa fugacidade dos elementos é uma 

metáfora para a efemeridade da vida humana, melancolicamente constatada pelo eu-lírico nos 

três últimos versos: “Todos um dia qualquer / terão suas taças vazias / lábios imóveis, mãos 

frias”. A inevitabilidade da morte se insinua na instabilidade das coisas do mundo. 

   Em diversos de seus textos, Astrid Cabral nos faz imergir em não-lugares, num 

mergulho desconcertante. Todavia é preciso assinalar que, apesar da aparente frieza dos não-

lugares, eles desempenham um papel essencial na dinâmica social e econômica moderna. É 

neles que ocorrem muitos dos deslocamentos diários, possibilitando o funcionamento de uma 

rede de mobilidade e comunicação global. Alguns autores questionam a ideia de que esses 

espaços sejam totalmente destituídos de significado ou que estejam condenados à 

superficialidade. Muitos estudos sociológicos e culturais sugerem que as pessoas encontram 

formas de apropriação e ressignificação desses ambientes, mesmo que temporárias. Além disso, 

movimentos artísticos e literários vêm utilizando o conceito de não-lugar para explorar temas 

de deslocamento, identidade e alienação, proporcionando uma compreensão mais ampla e 

crítica desses espaços. 

   O conceito de não-lugar nos ajuda a compreender como a supermodernidade transforma 

nossas relações com o espaço e o tempo. Em um mundo onde o trânsito e o consumo se tornaram 

centrais, os não-lugares se multiplicam e consolidam um padrão de espacialidade uniforme e 

sem vínculos profundos. Contudo, mesmo nesses espaços desprovidos de identidade, a 

humanidade pode encontrar maneiras de se reconectar e criar significados pessoais, 



 

34 
 

transformando, ainda que sutilmente, a frieza do não-lugar em um espaço habitado pela 

experiência humana. 

No poema “Sorveteria”, temos a imagem do shopping, que se tornou um símbolo do 

espaço despersonalizado. Com jornadas de trabalho extensas, deslocamentos longos e uma 

rotina cada vez mais cheia, as pessoas buscam um momento raro de deleite na sorveteria, quase 

sempre sem desenvolvimento de laços afetivos. A pressa é uma marca indelével das grandes 

cidades, mesmo nas cidades históricas. Astrid transforma uma cena cotidiana trivial, homens 

tomando sorvete em um shopping num dia de verão, em uma reflexão existencial profunda 

sobre o tempo, o desejo, a solidão, a efemeridade e a morte. 

Ela situa o leitor em uma paisagem urbana contemporânea: o shopping center, espaço 

de consumo, conforto e ilusão de eternidade (climatizado, artificial). A expressão "dia de verão 

qualquer" indica uma aparente banalidade, reforçando a universalidade da cena – poderia ser 

qualquer um de nós. Mas, ao usar o termo "labirinto", Astrid nos alerta: não é só um espaço 

físico, é também metáfora da vida moderna, cheia de caminhos repetitivos, distrações e buscas 

que não levam a lugar algum. E nesse labirinto, os homens (a humanidade) tomam sorvete – 

algo doce, frio, efêmero. 

Astrid organiza os sujeitos do poema em tipos humanos, de acordo com a maneira como 

se relacionam com o sorvete – que simboliza tanto o prazer quanto a vida (ou o tempo, ou o 

corpo, ou o presente): 

A) Os vorazes: "Alguns engolem vorazes / receosos de que o mormaço / lhes arrebate 

a porção". São os que vivem com pressa, dominados pela ansiedade da perda. Querem 

aproveitar, mas não conseguem saborear, vivem no medo constante da fugacidade. 

B) Os lentos (que “morrem na fonte”): "Outros, lentos, não acertam / com o creme fugaz 

o ritmo / da fome. Morrem na fonte." Têm desejo, mas não conseguem adequar-se ao ritmo da 

vida. A imagem de "morrer na fonte" é eloquente: morrer diante do prazer que não se consegue 

acessar, como Tântalo diante da água. 

C) Os que se deleitam: "Poucos os que se deleitam / fruindo o açúcar e a neve / sem 

dúvidas sobre a dádiva". São os raros que conseguem viver o presente, saborear a vida, 

conscientes de que ela é uma dádiva e não uma posse. 

D) Os insatisfeitos: "Existe quem torça a cara / às iguarias servidas / imaginando outras 

raras". Rejeitam o que têm, sempre sonhando com algo melhor. Presos à fantasia da falta, nunca 

se contentam. 



 

35 
 

E) Os que enfeitam demais: "E quem enfeite o bocado / de caldas extras, perfume / de 

licores, nozes finas". Precisam do excesso, do artifício, do luxo. São os que buscam estética ou 

status no prazer, talvez esquecendo a simplicidade do próprio sorvete. 

De certa forma, cada um voltado para o seu próprio mundo, isolados no grande e 

intrincado labirinto do shopping, esse não-lugar sempre congestionado. Mas para todos há o 

mesmo desfecho presumível: "Todos um dia qualquer / terão suas taças vazias / lábios imóveis, 

mãos frias." Aqui, a poeta desfere o golpe final, a morte. Não importa como cada um 

experimentou seu sorvete (vida): todos um dia terão a taça vazia, os lábios imóveis, as mãos 

frias. A imagem é precisa, delicada e fúnebre ao mesmo tempo. É o memento mori do poema, 

que ressoa com os ecos barrocos: tudo passa, tudo finda. 

De todo modo, Astrid elabora o sorvete como metáfora da vida/prazer/tempo: derrete, 

escorre, exige atenção imediata. Quem espera demais perde. Quem exagera, perde. Quem 

rejeita, perde. Quem embeleza demais, também. Além disso, ela oferece uma crítica ao modo 

de vida contemporâneo: o "labirinto dos shoppings" é um símbolo marcante da alienação urbana 

e do consumismo. Lá, todos buscam experiências doces, geladas, fugazes. Mas perdem-se nelas. 

Esse é um poema que, com uma imagem simples e quase prosaica — homens tomando 

sorvete num shopping – nos conduz a uma meditação filosófica sobre o desejo, o tempo e a 

morte. Ele revela o olhar refinado e crítico de Astrid Cabral sobre a condição humana, e sua 

capacidade de fazer da cotidianidade uma chave para o essencial. 

 

1.6. A dinâmica da simbiose 

  

Os poemas analisados neste capítulo demonstram que a Literatura, ao criar metáforas, 

imagens e simbologias que exploram o espaço, o lugar e o não-lugar, permite que a Geografia 

amplie seu escopo e adote uma perspectiva mais subjetiva e interpretativa. As descrições 

literárias de lugares e paisagens, carregadas de simbolismo, ajudam a compreender as 

percepções individuais e coletivas sobre o ambiente, proporcionando insights valiosos sobre o 

modo como as pessoas se apropriam e atribuem sentido ao espaço. Além disso, a Literatura 

possibilita que a Geografia investigue as transformações espaciais e as implicações culturais de 

fenômenos como urbanização, migração e globalização. 

Por outro lado, a Geografia contribui para a Literatura ao fornecer um entendimento 

mais profundo dos contextos físicos e sociais que influenciam as produções poéticas e 

ficcionais. A análise geográfica permite aos estudiosos da Literatura contextualizar a obra 



 

36 
 

dentro do espaço e das relações territoriais em que ela se insere, compreendendo como as 

dinâmicas geográficas influenciam a cultura e a vida cotidiana das pessoas. Essa abordagem 

integrada contribui para a interpretação das obras literárias, revelando como os elementos 

geográficos ajudam a construir temas, atmosferas e conflitos que são centrais para a ficção e 

para a poesia. 

Desse modo, a interface entre Literatura e Geografia oferece uma visão rica e 

interdisciplinar sobre a experiência humana, onde os conceitos de espaço, lugar, paisagem e 

territorialidade são revisitados e reinterpretados de maneira a aproximar as percepções 

subjetivas e as análises objetivas. Esse diálogo amplia o entendimento sobre como os seres 

humanos interagem com o ambiente e como o ambiente, por sua vez, molda a identidade, as 

emoções e a cultura, revelando um campo fértil de estudo para ambas as disciplinas e 

oferecendo aos leitores e estudiosos uma compreensão mais profunda e sensível do mundo ao 

seu redor. 

Vários pesquisadores já exploraram as interfaces entre Literatura e Geografia, 

reconhecendo que o espaço e o lugar desempenham papéis significativos na construção das 

narrativas e das arquiteturas líricas, e que a Literatura, por sua vez, contribui para a 

compreensão e representação dos espaços geográficos. Entre os estudiosos notáveis nesse 

campo, podemos citar Yi-Fu Tuan, que é considerado um dos pioneiros da geografia humanista. 

Tuan escreveu obras como Espaço e lugar (1983), que explora como a experiência pessoal e 

coletiva molda nossa compreensão do espaço e do lugar. Ele discute a Geografia como uma 

experiência subjetiva e emocional, o que abre caminho para o estudo das representações 

literárias dos espaços. 

No Brasil, o diálogo entre Literatura e Geografia tem sido explorado por diversos 

pesquisadores que analisam como o espaço e o lugar são representados e interpretados nas obras 

literárias. Aqui estão alguns pesquisadores e suas contribuições principais nesse campo: 

a) Milton Santos: embora conhecido principalmente como geógrafo, Santos traz 

contribuições para o estudo das relações entre espaço e cultura. Em obras como A Natureza do 

espaço (2006), ele propõe uma geografia humanista e relacional que serve de base para muitos 

estudos que investigam a representação do espaço na Literatura Brasileira. 

b) José William Vesentini: professor e pesquisador de geografia humana, Vesentini 

examina a relação entre espaço geográfico e Literatura em obras como Geografia e Literatura 

(2004). Ele discute como a Literatura Brasileira reflete e interpreta os ambientes urbanos e 



 

37 
 

rurais e como os textos literários podem contribuir para a compreensão dos espaços sociais e 

culturais. 

c) Marcelo Lopes de Souza: com foco em temas como a Geografia cultural e urbana, 

Souza discute as relações entre espaço, cultura e narrativas em livros como Mundo, imagem e 

poder: ensaio de Geografia Crítica e cultura (1995). Ele aborda a cidade e o urbano como 

temas literários, explorando como o espaço urbano se manifesta em obras literárias de diferentes 

períodos. 

d) João José Reis da Silva: pesquisador da geografia literária, Silva contribui para a 

análise da representação do espaço na Literatura, especialmente no contexto brasileiro. Ele 

propõe abordagens de "geografias imaginárias" e estuda como os autores retratam diferentes 

regiões do Brasil, como o sertão e a Amazônia. 

e) Manoel Corrêa de Andrade: em estudos como A Terra e o homem no Nordeste (1963), 

Andrade explora as interseções entre Literatura regionalista e Geografia, concentrando-se na 

maneira como os autores nordestinos, como Graciliano Ramos e João Cabral de Melo Neto, 

retratam as especificidades do espaço nordestino, como o sertão e a seca. 

f) Odilon Caldeira Neto e Rinaldo Fernandes: esses autores discutem o espaço e a 

memória na Literatura Brasileira, especialmente em artigos e coletâneas que exploram o 

regionalismo literário e as diferentes representações do espaço. Fernandes, em especial, analisa 

o Nordeste na obra de escritores brasileiros, enquanto Caldeira Neto examina como o espaço é 

construído em torno da memória e da identidade. 

Esses estudiosos, entre tantos outros, destacam como a Literatura Brasileira dialoga com 

o espaço geográfico, apresentando representações que ajudam a moldar a identidade cultural e 

as paisagens físicas e sociais do Brasil. A interface entre Literatura e Geografia permite, assim, 

uma compreensão mais ampla e profunda da relação entre espaço, cultura, ficção e poesia no 

contexto brasileiro. 

 

1.7. Para fechar o capítulo 

 

Neste capítulo, vimos que as noções de espaço, lugar e não-lugar ocupam posições 

centrais tanto na Geografia quanto na Literatura, embora cada campo lhes atribua sentidos 

específicos e complementares. Enquanto a Geografia trabalha essas categorias para 

compreender a organização do mundo e as experiências humanas no território, a Literatura 

reconfigura essas noções para criar mundos simbólicos e afetivos, onde a espacialidade se torna 

expressão da subjetividade. 



 

38 
 

Vimos que nos estudos geográficos o espaço é o campo aberto da existência humana, o 

palco onde se desenrolam relações econômicas, políticas e sociais, sendo uma extensão 

dinâmica, continuamente moldada pelas práticas humanas. E nos estudos literários, o espaço 

também aparece como cenário, mas raramente é neutro: ele carrega atmosferas, tensões, 

ressonâncias que ampliam ou aprofundam os conflitos e estados interiores das personagens ou 

sujeitos poéticos. 

Quanto ao lugar, trata-se de uma categoria que aproxima o espaço da experiência vivida, 

portanto ale dizer que o lugar é espaço humanizado: é o espaço investido de afetos, memórias 

e sentidos. Na Literatura, o lugar é muitas vezes a morada da memória e da identidade. É a 

cidade natal, a casa de infância, a rua iluminada pela primeira paixão. É um espaço de 

enraizamento, de reconhecimento — ainda que, por vezes, também de perda e nostalgia. 

Surge então o conceito de não-lugar, cunhado pelo antropólogo Marc Augé, para dar 

conta dos espaços da supermodernidade: espaços de passagem, sem identidade, sem história, 

sem vínculos afetivos profundos. Na Literatura contemporânea, os não-lugares aparecem como 

cenários do desenraizamento e da alienação. Personagens transitam nesses espaços sem raízes, 

perdendo-se na fluidez das relações e na efemeridade dos encontros. O não-lugar revela a 

solidão do sujeito moderno, a sensação de anonimato diante da urbanização massiva e da 

globalização. 

Assim, enquanto a Geografia analisa como o espaço se organiza e se transforma 

socialmente, a Literatura revela como o espaço, o lugar e o não-lugar são sentidos — emocional, 

existencial e simbolicamente. Ambas, contudo, reconhecem que a espacialidade não é apenas 

pano de fundo, mas elemento constitutivo da experiência humana. Dessa forma, no 

entrelaçamento entre Geografia e Literatura, espaço, lugar e não-lugar deixam de ser apenas 

conceitos: tornam-se vivências, fronteiras móveis entre o que é habitado, o que é lembrado e o 

que é atravessado sem nunca ser possuído. Foi com base nesse imbricamento que propus a 

metáfora da simbiose para discorrer sobre as interfaces da Literatura com a Geografia, que se 

materializa em diálogos dinâmicos que enriquecem tanto um campo quanto o outro, a Literatura 

servindo-se da Geografia, e a Geografia servindo-se igualmente da Literatura.  

Procurei demonstrar como Astrid Cabral põe em evidência esse dialogismo, 

especialmente por meio das metáforas que elaborou, em seus poemas, para recriar espaços, 

lugares e não-lugares, em variados contextos, pela força criadora da poesia. No próximo 

capítulo, o foco recairá sobre o livro Visgo da terra, com vistas a examinar a forma como Astrid 

retrata a Amazônia – especialmente Manaus – não apenas como um espaço geográfico, mas 



 

39 
 

fundamentalmente como um lugar definidor de sua identidade enquanto amazônida e manauara, 

visceralmente vinculada à terra, à água e aos seres que se movem no grande vale. A teoria 

clássica da metáfora, de base aristotélica, será a principal âncora teórica das reflexões do 

capítulo. 

 

 

   

  



 

40 
 

2  “VISGO DA TERRA”: A METÁFORA DA IDENTIDADE AMAZÔNICA 

  

Este capítulo revisita a abordagem aristotélica sobre a metáfora e os conceitos de cultura 

e identidade, para mostrar como Astrid Cabral elabora metáforas, em poemas do livro Visgo da 

terra, para recriar matizes da sua identidade amazônica, amalgamada à terra, à água e aos seres 

que povoam a região e o seu imaginário. Escrito na década de 1980, o livro foi elaborado pela 

autora justamente com essa intenção de sublinhar a sua origem amazônica/manauara e reforçar 

dados culturais dessa origem. A base teórica principal do capítulo é a abordagem aristotélica 

do fenômeno metafórico e seus desdobramentos, o conceito de ethos discursivo e a noção de 

sfumato, de Paes Loureiro. 

 2.1. Em torno de uma “geografia sentimental” 

  Na apresentação do livro Visgo da terra (2005), Tenório Telles advoga que a autora do 

livro se mantém vinculada à realidade amazônica, sem se desligar do universo regional, 

“adotando como matéria de seus versos elementos típicos do sentir e do viver do homem da 

província. Daí a presença, em seus textos, da água, da terra, da natureza, do ciclo da vida, em 

seu contínuo arrastar-se, deixando para trás a matéria impalpável das lembranças, tudo 

permeado por uma atmosfera intimista” (Telles in: Cabral, 2005, p. 16). 

Telles tem razão em sua assertiva, uma vez que Visgo da Terra é uma obra em que a 

autora explora o profundo e sensível vínculo entre o ser humano e a natureza, destacando a 

complexidade do mundo amazônico, especialmente do ser manauara. Conhecida por sua poesia 

lírica e intensa, Astrid transita entre o encantamento e a denúncia, criando versos que evocam 

a beleza, mas também a fragilidade dos ecossistemas. 

No livro, o "visgo" que a terra exala pode ser interpretado como a essência de uma vida 

primitiva, crua, onde a natureza domina e desperta um sentimento de pertencimento visceral. 

Ao longo dos poemas, a poeta observa a Amazônia com um olhar simultaneamente afetuoso e 

crítico, que ressalta a riqueza e as ameaças enfrentadas por essa região, tanto pela degradação 

ambiental quanto pela exploração humana. A linguagem poética de Astrid é rica em imagens e 

metáforas, na arte de combinar o misticismo da floresta com uma visão de mundo 

contemporânea. Seus versos lembram a relação de interdependência entre o homem e o meio, 

no consistente ato de alertar para a importância de preservar as raízes naturais que sustentam a 

vida. 



 

41 
 

No entendimento de Telles, Astrid contempla o universo amazônico com o olhar da 

memória. “Sua preocupação com a terra, a presença da água, do rio como símbolo de 

profundidade, aliada a uma aguda percepção da existência, são reveladoras de um telurismo 

com ressonâncias intimistas, permeado por uma forte carga subjetiva e intensa densidade 

poética” (Telles in: Cabral, 2005, p. 16). 

O livro é constituído de três seções, nominadas de “terra”, “água” e “seres”. “Terra e 

água são os elementos de que se fizeram os seres. Visgo da terra é uma evidência dessa verdade, 

painel evocativo das fontes primitivas da vida, o que ficou gravado na pele da memória e só 

através dela pode ser recuperado” (Telles in: Cabral, 2005, p. 20). 

Na apresentação da primeira edição do livro, de 1986, o também poeta Alencar e Silva 

ressalta que: 

Visgo da terra, obra em que Astrid celebra a memória dos seres e das coisas que 

povoaram a paisagem do que fora a Manaus de sua adolescência, é, entre os seus 

livros, exatamente, aquele em que melhor poderemos observar uma das faces mais 

constantes de sua poesia – a das evocações – e, aí, vê-la como exímia inventora de 

tesouros, a explorar os preciosos filões dos sentimentos e a trazer de seus subsolos as 

gemas mais belas, para maior glória de sua cidade (Alencar e Silva in: Cabral, 2005, 

p. 20). 

  

Realmente, o livro é inteiramente dedicado a Manaus e, por extensão, à vida amazônica. 

Astrid retorna à Manaus da primeira metade do século vinte, tempo de sua infância e 

adolescência, para recolher os tesouros da memória que são reinventados em sua oficina lírica, 

por meio da metáfora. 

Em um acurado estudo de Visgo da terra, o pesquisador Carlos Guedelha (2014, p. 26) 

fornece uma explicação para o título do livro e para os títulos das seções que o integram, as 

quais segundo ele, formam uma gradação: “Terra”, “Água” e “Seres”: 

a)  O substantivo “visgo”1, que é uma variante de “visco”, é uma metáfora tomada de 

empréstimo ao campo da Botânica, que diz respeito a uma espécie de seiva pegajosa de certos 

vegetais, como a jaqueira, portanto de natureza aderente. O Dicionário Michaelis on-line 

especifica que o termo “visgo” se refere a qualquer substância viscosa; viscosidade. A metáfora 

do título do livro sugere que a terra (amazônica) está colada à alma da autora como se fosse um 

visgo. 

b) A palavra “Terra”, no título da obra, é uma referência a “Manaus”, uma cidade que, 

à semelhança de um visgo, apegou-se ao corpo e à alma da poeta pela mediação da memória; 

 
1 Como a metáfora é o fio condutor desta pesquisa, por uma questão de realce todas as metáforas analisadas 

doravante encontram-se destacadas com negrito. 



 

42 
 

c) A palavra “Terra” que dá título a uma das seções do livro aponta para a terra firme, 

o chão de Manaus e todos os elementos a que ele serve de suporte: os cenários arcaicos, as 

casas, as ruas, as noites na cidade, o cemitério, o clube, as instituições, a geografia provinciana. 

d) A palavra “Água”, nomeando uma das seções do livro, mostra a presença marcante 

do rio, em suas múltiplas formas, no espaço da cidade, influenciando diretamente o estilo de 

vida e as relações de seus habitantes. Encontram-se bem delineados os dois grandes caudais 

que banham Manaus – os rios Amazonas e Negro. Associados a eles estão os igarapés, as 

cacimbas, as mais diversas fontes que são filhas dos rios. Essa imensidão de mundo líquido 

demanda a urgência de pontes e pinguelas, além de moldar o imaginário dos habitantes, 

recheado de emoções, medos e mistério. 

e) Já o termo “Seres”, que nomeia a última seção, põe em evidência os diversos seres 

que povoam a cidade, estabelecendo múltiplas relações entre si e o meio ambiente. Entre esses 

seres inclui-se a própria Astrid, os familiares, amigos, conhecidos e até desconhecidos. 

Comparecem inclusive os seres que habitam o imaginário das crianças e até mesmo dos adultos. 

Eles “passeiam” pela cidade seus como legítimos integrantes. 

A forma como o livro se encontra arquitetado, com base na gradação apontada por 

Guedelha (2014), permite uma leitura cruzada com a narrativa bíblica da criação, tal como 

relatada no Gênesis, onde se percebe a mesma gradação na narrativa da criação do mundo: 

primeiramente foi criada a terra; em seguida, a água; e por último, os seres viventes (Gênesis, 

1). 

A própria Astrid usa a metáfora “arqueologia sentimental” para traduzir a sua viagem 

por meio da memória em busca dos tesouros soterrados pelo tempo. E sente uma necessidade 

premente de escavar esses tesouros de reminiscências que fazem parte da configuração de sua 

identidade amazônica. Guedelha (2014, p. 21) afirma, sobre Visgo da terra, que, “muito mais 

que um livro de poemas, trata-se de uma incursão por um território lírico, uma geografia 

sentimental” (negrito meu). 

Geografia sentimental é uma expressão que remete a uma cartografia emocional, onde 

lugares físicos são impregnados de memórias, afetos e significados pessoais. Em vez de se 

limitar aos aspectos físicos ou geográficos tradicionais, a geografia sentimental é formada pelas 

experiências e sentimentos que vivemos em determinados espaços. Esses lugares, portanto, 

deixam de ser apenas coordenadas no mapa para se tornarem parte da nossa identidade, 

influenciando quem somos e como nos relacionamos com o mundo. 



 

43 
 

Em Literatura, essa ideia é utilizada para explorar como os ambientes impactam a 

subjetividade das personagens ou do próprio autor. Escritores, poetas e artistas frequentemente 

constroem suas imagens em torno de paisagens afetivas, onde cidades, casas e até objetos são 

moldados pelas emoções e experiências de vida. A partir disso, um espaço pode evocar saudade, 

nostalgia, amor, perda ou pertencimento, refletindo uma geografia interna de cada pessoa. 

No caso de Visgo da terra, que retrata cenas e cenários amazônicos, uma geografia 

sentimental pode significar uma visão da Amazônia que vai além da sua biodiversidade e passa 

a representar uma parte fundamental da identidade cultural, das lembranças e das lutas da 

região, especialmente da capital do Amazonas. A Amazônia, nesse sentido, se torna um espaço 

de pertencimento e de memória para a poeta, sendo carregada de um simbolismo que não se 

pode mapear fisicamente, mas que é profundamente sentido. 

Tudo isso é explorado neste capítulo, por meio das metáforas astridianas sobre a terra, 

a gente e os seres de Manaus e da Amazônia, como contingentes de uma identidade. 

Primeiramente apresento a abordagem teórica de Aristóteles sobre a metáfora, para, em seguida, 

analisar os poemas selecionados de Visgo da terra para esse fim. 

  

2.2. Aristóteles e o “ar estrangeiro” da metáfora 

  

O poema “Grupo escolar”, de Visgo da terra, revive alguns flagrantes do universo 

escolar da educação básica na primeira metade do século vinte. Nesse poema, Astrid apresenta 

metáforas que são flashes do dia a dia de uma escola na sua adolescência: 

 

A pique foi o mundo 

de tão álacres recreios. 

  

Sinetas anunciando 

a emancipação do jugo. 

  

A terra esquartejada 

nos mapas da parede. 

  

O corpo humano exposto 

só no papel colorido. 

  

Frações e carroções 

de soluções exatas. 

  

Lições sobre locuções 

correções de gramática. 

  



 

44 
 

Carrancas e ternuras 

de mestras solteironas. 

  

A vida em caricatura. 

O mundo numa redoma. 

(Cabral, 2005, p. 53) 

  

O poema mostra o mundo da escola como sendo um espaço muito enfadonho. 

Diferentemente dos recreios, que eram “álacres” (alegres, vivos, animados), as aulas eram 

cansativas e opressivas como um “jugo”. As disciplinas listadas (Geografia, Biologia, 

Matemática e Gramática) eram ministradas de forma descontextualizada, como se cada uma 

fosse um mundo à parte, sem conexão aparente com o mundo situado além dos muros da escola: 

ali se apreendia “a vida em caricatura / o mundo numa redoma”. Comentando essa imagem 

do poema, Guedelha (2014, p. 18) explica que a caricatura é um tipo de representação que põe 

em realce o grotesco, o irônico e até o cômico. E a redoma “conota o abafamento, o 

sufocamento, o hermetismo. Assim, a escola é metaforizada como o reino do aborrecimento e 

da chatice. Só o recreio, com a sua vocação para as festas e algazarras, quebrava a rotina diária 

daquele mundo tacanho”. 

Algumas metáforas do poema são muito expressivas, e é possível analisá-las com base 

na abordagem aristotélica da metáfora, que ficou conhecida pela posteridade como metáfora 

clássica. Aristóteles foi pioneiro na abordagem do fenômeno metafórico. Ele viu a metáfora 

como um recurso central da linguagem, especialmente no contexto poético e retórico, com o 

poder de comunicar ideias complexas de maneira condensada e emocional. Na Poética, ele 

define a metáfora como o uso de uma palavra para além de seu significado comum e a considera 

um meio eficaz de trazer novos significados e perspectivas. Trata a metáfora como um dos 

elementos fundamentais para a criação de beleza e impacto na linguagem poética. Ele define a 

metáfora como uma “transferência de sentido” que ocorre quando uma palavra é usada fora de 

seu significado comum para descrever algo que lhe é semelhante em um aspecto específico. 

A função da metáfora, segundo Aristóteles, vai além do mero embelezamento do 

discurso: ela é uma ferramenta de conhecimento que torna conceitos complexos mais 

compreensíveis e relaciona coisas distantes de forma reveladora. Em “Grupo escolar”, por 

exemplo, quando lemos sobre as “Sinetas anunciando / a emancipação do jugo”, a metáfora 

nos revela algo sintomático sobre o cotidiano escolar naqueles idos: a sala de aula era vivida 

como um ambiente muito opressivo, cuja libertação (emancipação) se dava com o toque da 

sineta, que chamava para os “álacres recreios”. A metáfora opera com a sugestão de que a 

alegria era um direito que a sala de aula negava, considerando-se a emancipação como uma 



 

45 
 

expressão jurídica que se refere à restituição de direitos anteriormente subtraídos. De qualquer 

forma, a metáfora manifesta um olhar revisionista sobre os desacertos de um sistema escolar 

que subtrai a alegria que deveria consubstanciar os processos e práticas educacionais, tornando-

os um “jugo”, uma carga difícil de suportar. 

Para Aristóteles, a metáfora é uma forma de “descobrir semelhanças”, o que exige que 

o poeta ou orador tenha uma percepção aguçada das relações sutis entre diferentes elementos. 

Esta capacidade de ver conexões onde elas não são imediatamente evidentes é, para ele, uma 

das qualidades mais elevadas do intelecto poético. Ele acredita que a habilidade de criar 

metáforas depende de uma intuição especial que permite ver a “essência” comum entre 

elementos distintos, o que torna a linguagem mais viva e efetiva (Aristóteles, 2023). É possível 

percebermos isso no poema, quando o eu-lírico se refere às aulas de Geografia nestes termos: 

“A terra esquartejada / nos mapas da parede”. A imagem do esquartejamento de um corpo 

é muito expressiva, por fornecer similitudes para explicitar como as várias partes do “corpo” 

da terra eram apresentadas nos mapas, os pedaços desmembrados. 

O esquartejamento foi, por muitos séculos, uma prática brutal utilizada para execução 

pública de criminosos, traidores e dissidentes. Era tanto um meio de punição extrema quanto 

um espetáculo público para intimidar a população e reforçar a autoridade de governantes. A 

prática variou de acordo com época, cultura e contexto, mas geralmente envolvia 

desmembramento, seguido de exposição das partes do corpo em locais públicos. Foi uma 

prática comum na Roma antiga, China, Japão e Europa medieval, por exemplo. No Brasil, 

temos o caso emblemático de Tiradentes, por sua participação ativa na inconfidência mineira: 

após o enforcamento, seu corpo foi esquartejado e as partes foram expostas em locais públicos 

de Minas Gerais, como forma de intimidação, e a casa onde ele morava foi queimada e coberta 

de sal, para que não restasse memória física de sua existência. 

Quanto às aulas de Geografia até o início do século vinte, costumavam ser altamente 

descontextualizadas e limitadas em relação ao mundo real. Em vez de se concentrarem em 

aspectos práticos ou culturais, elas priorizavam a memorização de informações, o que 

frequentemente desmotivava os alunos e criava uma visão estática e fragmentada do mundo. 

Com as exceções de praxe, os alunos eram, em grande parte, obrigados a memorizar listas de 

países, capitais, rios, montanhas e outros detalhes geográficos, muitas vezes sem qualquer 

discussão sobre a relevância ou o impacto desses lugares no mundo. Havia pouco esforço para 

relacionar essa informação ao cotidiano ou para entender as interações entre diferentes regiões. 

Um foco muito grande era dado aos mapas políticos e físicos, onde os estudantes deviam saber 



 

46 
 

as divisões territoriais, mas sem compreender os aspectos históricos, sociais ou econômicos que 

as determinavam. A Geografia era vista apenas como uma descrição física da Terra, ignorando 

aspectos culturais, sociais e econômicos dos povos que viviam em cada região. Essa abordagem 

descontextualizada não apresentava aos alunos a diversidade cultural, os modos de vida ou as 

atividades econômicas das regiões estudadas. A ausência de atividades práticas, como a análise 

de gráficos, mapas temáticos, ou estudos de caso, fazia com que a Geografia parecesse distante 

e teórica demais. 

A “essência comum” entre a prática do esquartejamento do passado e as aulas de 

Geografia também do passado que a metáfora mobiliza encontra-se no fato de que tanto o 

esquartejamento (do corpo humano) quanto a descontextualização (dos mapas geográficos) 

acarretava danos consideráveis, e muitas vezes até irreparáveis, ao corpo com o qual se estava 

lidando: o corpo humano e o corpo do aprendizado. Essa distorção ocorria não apenas nas aulas 

de Geografia, mas também nas aulas das demais disciplinas, como o poema segue detalhando. 

Na abordagem aristotélica, a metáfora cria inovação no discurso ao explorar associações 

novas e inesperadas. Ao fazer isso, ela também torna ideias abstratas mais concretas e 

acessíveis. Essa clareza poética ocorre porque a metáfora recorre a experiências ou imagens 

familiares para explicar conceitos complexos, facilitando o entendimento para o leitor. Ela é 

essencial para a beleza da poesia, tornando a linguagem poética atraente ao combinar precisão 

e estranheza, porque permite que o poeta use palavras de forma única, o que desperta o interesse 

e a emoção do ouvinte ou leitor. Isso é especialmente importante na tragédia, que, para 

Aristóteles, é uma forma elevada de arte que busca provocar catarse (purificação das emoções) 

(Aristóteles, 2023). 

A metáfora clássica situa-se no âmbito da linguagem figurada, ou seja, a metáfora 

comporta-se como uma figura de linguagem. Edward Lopes (1986), discorrendo sobre esta 

questão, explica que:         

a linguagem figurada surge sempre que o enunciador experimenta a necessidade de 

chamar a atenção do ouvinte de modo especial para a sua mensagem, o que o leva a 

marcá-la de modo também especial, por meio de realizações que a apartam da 

banalidade do discurso utilitário; para impressionar o ouvinte e conseguir seus efeitos, 

é preciso afastar-se dos modos de dizer comuns, “dar ao estilo um ar estrangeiro, pois 

o que vem de longe suscita admiração”, no dizer de Aristóteles (Lopes, 1986, p. 14).  

Realmente Aristóteles sublinha a natureza do discurso metafórico, como sendo um 

discurso que se aparta banalidade dos discursos do cotidiano. Por isso o poeta reveste a sua 

mensagem com a roupagem especial da metáfora, que é a linguagem figurada ou trópica. Essa 



 

47 
 

nova roupagem da metáfora, segundo o filósofo, confere ao estilo o “ar estrangeiro”, capaz de 

chamar a atenção do leitor, como um atrativo a que dificilmente se pode resistir. Esse ar 

estrangeiro de Aristóteles pode ser exemplificado com as seguintes metáforas do poema “Grupo 

escolar”: 

a) “A pique foi o mundo / de tão álacres recreios”: significa dizer, usando a imagem 

de um naufrágio (um navio indo a pique), que os momentos felizes dos recreios entre as aulas 

tediosas perderam-se no tempo. 

b) “Sinetas anunciando / a emancipação do jugo”: significa dizer, usando as imagens 

jurídicas da emancipação (restituição de direitos subtraídos) e do jugo (escravização), que o 

toque da sineta anunciando o recreio era o prenúncio da libertação e da consequente alegria. 

Nessas duas metáforas são plenamente observáveis a linguagem figurada e o aspecto 

estrangeiro que provocam, simultaneamente, o estranhamento e a admiração, que se 

concretizam pelas realizações linguísticas extraordinárias, ou seja, desviadas da linguagem 

ordinária.  

As duas últimas metáforas do poema, presentes no último dístico, resumem o contexto 

do universo escolar, como segue: “A vida em caricatura / O mundo numa redoma”. Para 

analisar essas duas metáforas, recorro a Edward Lopes (1986, p. 14), no que diz respeito à 

operacionalização da linguagem figurada (trópica) de matriz aristotélica. Segundo ele, na 

metáfora cruzam-se um enunciado próprio e um enunciado trópico. Como a metáfora se dá por 

meio da substituição de termos e da transferência de sentido, é necessário que se tenha um 

suporte (uma referência conhecida, ordinária) e um aporte (uma informação nova, 

extraordinária). O suporte não está presente na metáfora, porque foi substituído, portanto é 

removido para o eixo paradigmático. Já o aporte está presente, no eixo sintagmático, porque foi 

acrescido por empréstimo. 

Dessa forma, a metáfora se processa como segue: primeiramente ocorre a subtração do 

suporte. Em seguida, se dá a adição do aporte. Por fim, processa-se a comutação do suporte 

pelo aporte, gerando a construção trópica, metafórica (Lopes, 1986, p. 16). Como podemos 

perceber essa operação nas duas metáforas que fecham o poema “Grupo escolar”? 

A metáfora “A vida em caricatura” parece ter como suporte o sentido da vida “em 

deformação”, já que a deformação do objeto retratado é uma das características básicas da arte 

caricatural. Assim, temos: 

         - A subtração do suporte “deformada”, referente à vida na escola; 



 

48 
 

- A adição do aporte “em caricatura” tomada de empréstimo do campo das artes 

visuais 

- A comutação do suporte pelo aporte, quando “vida deformada” é comutada por “vida 

em caricatura”. 

 Já na metáfora “O mundo numa redoma” teríamos como suporte o sentido da escola 

como algo isolado do mundo, já que o isolamento total do mundo é uma das características 

basilares da redoma. Dessa forma, teríamos: 

- A subtração do suporte “isolado”, referente ao mundo da escola; 

- A adição do aporte “numa redoma” tomada de empréstimo do campo dos objetos 

vítreos. 

- A comutação do suporte pelo aporte, quando “em isolamento” é comutada por “numa 

redoma”. 

 Aristóteles percebe que a metáfora tem um impacto emocional mais forte do que a 

linguagem literal, pois cria uma conexão intuitiva entre conceitos. Ele vê na metáfora um meio 

de evocar sentimentos profundos, permitindo que o leitor experimente emoções de forma 

indireta. Em vez de descrever explicitamente um sentimento ou uma ideia, o poeta pode usar a 

metáfora para evocar uma imagem que ressoe emocionalmente com o público (Aristóteles, 

2023). 

Além disso, ele argumenta que a criação de metáforas é um sinal de um intelecto 

“genial” ou “virtuoso” na poesia. Esse intelecto é capaz de captar similaridades não óbvias e, 

ao explorá-las, revela novas perspectivas. A criação de metáforas, assim, é uma habilidade 

especial que exige imaginação e percepção aguçadas, características fundamentais para o poeta. 

E embora Aristóteles não ofereça muitos exemplos específicos na Poética, ele menciona que a 

metáfora pode ser usada para descrever situações como “a flor da juventude” ou “o escudo da 

cidade”. Esses exemplos mostram como a metáfora pode capturar a essência de uma ideia ou 

emoção em uma imagem, permitindo uma compreensão mais rica e evocativa (Aristóteles, 

2023). 

Assim, a metáfora, para Aristóteles, é um modo de expressão que transforma o 

pensamento, ao mesmo tempo em que embeleza o discurso. Ela revela semelhanças escondidas 

e cria uma forma de conhecimento que é tanto emocional quanto intelectual. Na Poética, 

Aristóteles enxerga a metáfora como uma ferramenta essencial para a comunicação e a criação 

de uma linguagem poética eficaz, capaz de tocar e transformar o leitor ou espectador. 



 

49 
 

Ao elaborar o conceito de metáfora, Aristóteles organiza o fenômeno metafórico em 

quatro tipos principais, cada um baseado em diferentes modos de relação entre os termos. Nessa 

categorização, a metáfora pode se manifestar de quatro formas distintas: de gênero para espécie, 

de espécie para gênero, de espécie para espécie e por analogia (Aristóteles, Poética, III-XXI, 

7): 

a) De gênero para espécie: quando um termo mais geral (gênero) é usado em lugar de 

um termo mais específico (espécie). Por exemplo, no poema “Tartarugada” a menina relembra 

o momento em que a família matava as tartarugas, a golpes de terçado, para preparar a comida 

do dia: “Ali no pátio a grave sina de / semi-eternidade se descumpria / a golpes de força e metal” 

(Cabral, 2005, p. 109). Na imagem metafórica, o termo metal (mais geral) foi utilizado em 

substituição a um termo mais específico (terçado ou faca). 

b) De espécie para gênero: quando uma palavra mais específica é usada em lugar de um 

termo mais geral, como ocorre em “Cenário arcaico”, no qual o eu-lírico descreve os antigos 

quintais das casas de Manaus. Temos a seguinte descrição: “O mundo? aquele quintal / pulando 

cercas e ruas / até mergulhar raízes / no raso rio vizinho” (Cabral, 2005, p. 30). Temos na 

descrição de um quintal específico a tipificação dos quintais em geral de uma época. 

 c) De espécie para espécie: ocorre quando um termo é usado para representar outro 

termo dentro da mesma categoria, provocando uma similitude, sendo, portanto, de natureza 

comparativa. Podemos ver isso no poema “Eldorado”, quando o eu-lírico relata os seus 

pesadelos de infância, em terras amazônicas, e se vê em uma canoa fantástica, “a brandir o remo 

/ como espada logrando engasgar / a fula gula das queixadas” (Cabral, 2005, p. 68). 

d) Por analogia: Aristóteles considerava essa a forma mais complexa e sofisticada de 

metáfora, em que se cria uma relação de semelhança entre duas relações diferentes. Esse tipo 

de metáfora ocorre, por exemplo, no poema “Paisagem”, quando lemos que a lua é uma 

“náufraga bola de goma” rolando no barranco do rio. (Cabral, 2005, p. 27). 

Para Aristóteles, a habilidade de criar metáforas por analogia, especialmente, demonstra 

uma visão perspicaz, pois envolve enxergar semelhanças entre relações aparentemente 

distintas. Esse processo de transferência de significado permite que a metáfora comunique 

ideias complexas de forma clara e engajadora, tocando o leitor ou ouvinte em um nível intuitivo 

e emocional. Este é o caso de Astrid Cabral, cujas metáforas que expressam a sua identidade 

amazônica são analisadas nos tópicos que seguem. 

 

 



 

50 
 

2.3. “Esboço” do ser: a singularidade amazônica  

  

         Uma das noções fundamentais do discurso literário é o conceito de ethos poético, que 

se refere ao conjunto de características, valores e intenções que definem a "personalidade" ou 

"espírito" de um poema, autor ou estilo poético. No contexto da poesia, o ethos não é apenas a 

voz ou o tom da obra, mas o modo como ela estabelece um relacionamento com o leitor, 

comunicando suas intenções estéticas, emocionais e éticas. Em um poema, o ethos poético está 

presente na escolha das palavras, nas imagens, no ritmo e nos temas, configurando uma 

identidade poética única que convida o leitor a sentir e refletir de determinada maneira. Assim, 

ele pode ser introspectivo e contemplativo, comprometido e social, ou leve e humorístico, por 

exemplo, dependendo de como o poeta deseja interagir com quem lê. 

Esse conceito se baseia na ideia de ethos da retórica clássica (de Aristóteles, 

especialmente), em que o ethos era visto como a credibilidade e o caráter do orador que se 

manifestavam no discurso. Na poesia, o ethos poético representa a autenticidade e o caráter do 

poema em seu modo de comunicar ideias e sentimentos. 

José Luiz Fiorin, linguista e estudioso da teoria do discurso, aborda o conceito de ethos 

principalmente dentro da Análise do Discurso, adaptando-o dos princípios da retórica clássica 

para o estudo da linguagem e da comunicação. Fiorin explora como o ethos representa o modo 

pelo qual o enunciador constrói sua imagem dentro do discurso, seja em textos literários, 

políticos ou cotidianos. 

Embora Fiorin não se concentre especificamente no ethos poético (como no caso da 

poesia), ele traz conceitos que podem ser aplicados à compreensão desse fenômeno. No seu 

trabalho, o ethos envolve a projeção de uma imagem do enunciador – uma imagem que inspira 

confiança, que busca conexão com o receptor ou que constrói uma determinada autoridade. 

Aplicado à poesia, isso implica que o poeta projeta uma "persona" ou uma "voz" no poema, 

criando uma conexão com o leitor através dessa imagem construída. 

Assim, ao falar sobre o ethos no discurso, Fiorin nos permite entender que o ethos 

poético seria a maneira pela qual o poeta, através de escolhas linguísticas e estilísticas, cria uma 

presença poética que vai além das palavras e engaja o leitor em um nível emocional, ético e 

estético. Essa construção do ethos envolve tanto a credibilidade quanto o apelo emocional e a 

identidade que o poema constrói para estabelecer uma relação íntima e significativa com o 

leitor. 



 

51 
 

Em Visgo da terra, Astrid cria uma “voz” feminina, por meio da qual uma mulher, 

amazônida, natural de Manaus, passa em revista o mundo amazônico, a Manaus de sua 

adolescência, na primeira metade do século vinte, e ao mesmo tempo define ao leitor a sua 

identidade amazônica e as suas raízes culturais, por meio de metáforas diversas. No poema 

“Mesopotâmia”, por exemplo, ela confidencia: 

  

Cresci na Mesopotâmia 

(A de Nabucodonosor 

não, a de que fala Agassis) 

A casa entre duas pontes 

o rio-mar lambendo o céu 

os pés nos igarapés 

os olhos nos olhos-d’água 

sapos arraias e botos 

nadando-me o sono sonho 

grávidos de luas náufragas. 

Meus alicerces raízes 

ali na terra ébria d’água. 

(Cabral, 2005, p. 59) 

  

         Como é possível observar, a mulher oferece ao leitor as marcas de sua identidade, a 

partir de sua origem amazônica. A primeira metáfora de que ela se serve é a da “Mesopotâmia”, 

um termo sobejamente conhecido nos estudos históricos e geográficos. A Mesopotâmia é uma 

região histórica situada entre os rios Tigre e Eufrates, que atualmente corresponde 

principalmente ao território do Iraque, além de partes da Síria, Turquia e Kuwait. Esse nome, 

de origem grega, significa "terra entre rios" (meso = entre, potamos = rios), uma alusão à sua 

geografia fértil, propícia para o desenvolvimento da agricultura e o surgimento de algumas das 

primeiras civilizações complexas da humanidade. Convém ressaltar que a Mesopotâmia deixou 

uma marca profunda no mundo, e sua herança ainda é estudada e admirada hoje. A região foi 

pioneira em muitos aspectos que hoje são considerados os alicerces da civilização, como a 

urbanização, a escrita e o desenvolvimento de leis. 

Todavia, ao usar o termo, a mulher adianta que a sua “Mesopotâmia” não é a de 

Nabucodonosor, nome de um dos reis da Babilônia, que foi uma das grandes potências 

dominantes na região babilônica. Ela assevera que a sua Mesopotâmia é “a de que fala Agassis”. 

Nesse ponto da dicotomia entre as duas “babilônias”, temos a metáfora clássica. A “babilônia 

de que fala Agassiz” é Manaus, cidade natal de Astrid Cabral. Sabemos disso pelas informações 

históricas sobre passagem do naturalista suíço-americano Louis Agassiz por Manaus, em 1865. 

Como professor de Zoologia e Geologia da Universidade de Harvard, Agassiz liderou uma 

expedição científica ao Brasil com o objetivo de estudar a fauna, a flora e a geologia da região 



 

52 
 

amazônica, em um período em que o mundo científico estava fascinado pela biodiversidade da 

floresta tropical. 

Ao chegar a Manaus, Agassiz impressionou-se com o tamanho e a complexidade da 

floresta amazônica, além da vastidão do Rio Amazonas. Ele estava acompanhado por sua 

esposa, Elizabeth Agassiz, que escreveu detalhadamente sobre a experiência em seu diário, 

proporcionando uma perspectiva pessoal sobre a viagem. Enquanto Agassiz coletava espécimes 

e realizava estudos no rio e nas florestas próximas, Elizabeth descrevia as interações culturais, 

o estilo de vida dos habitantes locais e os costumes da região. 

Com essa referência metafórica (Manaus como Mesopotâmia) na construção do seu 

ethos, a mulher começa a construir uma imagem de si mesma e para tal demonstra ter 

conhecimento da História e da Geografia de nível local, regional e mundial. Na sequência, ao 

falar sobre seus “alicerces raízes”, ela mostra que sua origem é amalgamada com as águas dos 

rios, principalmente o “rio-mar”, referência ao rio Amazonas, que é o maior rio do planeta. É 

esse rio e seus igarapés que enchem a sua vida de motivações sociais e psicológicas. A 

onipresença do rio, com sua força impactante, revela-se por meio das hipérboles do rio 

“lambendo o céu” e da “terra ébria d’água”. De qualquer modo, a mulher se sente parte 

integrante desse rio, porque os seus pés cresceram nos igarapés, e os seus olhos, nos olhos 

d’água. 

A pesquisadora Socorro Santiago (1986) desenvolveu uma pesquisa sobre a imagem do 

rio na poesia amazonense contemporânea, da qual resultou o livro Uma poética das águas, no 

qual ela declara:  

Ao pretender-se uma visão geográfica do rio, através da ótica dos poetas amazonenses, 

atinge-se um ponto muito importante da geografia humana da Amazônia, qual seja 

aquele derivado da relação homem x rio. Tal como acontece com os habitantes das 

margens dos maiores rios do mundo, o ribeirinho do Amazonas tem sua vida 

determinada, quase que inteiramente, pelo regime das águas do grande rio e seus 

numerosos afluentes. Este é, sem dúvida, um dos elementos mais marcantes do caráter 

do amazonense, somado à sua forte influência etnocultural indígena (Santiago, 1986, 

p. 43). 

  É assim que a mulher se apresenta, advogando uma vida, desde o nascimento, em 

integração com o rio. Essa integração encontra-se metaforizada no poema “Esboço”, no qual a 

mulher apresenta os “membros” que constituem o seu corpo, fornecendo um “esboço” de seu 

ser e sua identidade. Há um encadeamento de metáforas no poema: 

O barro 

       é o das barrancas esboroadas 

       nos solimões dos tempos 



 

53 
 

  

Os olhos 

       cacimbas minando mágoas 

  

Os membros 

       galhos movidos a vento 

  

As sardas 

       pitadas de mururé 

       na face líquida  

  

O ser 

       é o dos negros caudais 

       onde fundos se fundem 

       troncos e trevas 

       dias e noites. 

         (Cabral, 2005, p. 87) 

 

 

A primeira metáfora insere-se em uma intertextualidade com a narrativa bíblica da 

criação, na qual se lê que a origem do ser humano está no barro, segundo o livro de Gênesis. A 

mulher aceita como verdadeira a assertiva de sua origem está no barro. Todavia, ela assinala 

que se trata de um barro especial, que “é o das barrancas esboroadas / nos solimões dos 

tempos”. Assim sendo, a mulher se identifica como fruto da terra e das águas. Nota-se que esse 

barro, matéria prima de que a mulher é feita, não é o barro edênico, paradisíaco, mas sim o 

barro do rio Solimões. Analisando essa imagem do poema, Guedelha (2014, p. 106) anota que 

ela sugere que “o milagre da feitura humana pelas mãos divinas repete-se ad infinitum nas 

margens dos rios amazônicos, onde nascem os filhos da terra”. 

 A metáfora do “Esboço” dialoga com o filósofo Heidegger, que discorre sobre o artista 

e a sua obra da seguinte forma: 

A origem de algo é a proveniência da sua essência. A pergunta pela origem da obra 

de arte indaga sua proveniência essencial, Segundo a compreensão normal, a obra 

surge a partir e através da atividade do artista. Mas por meio e a partir de que é que o 

artista é o que é? Através da obra; pois é pela obra que se conhece o artista, ou seja: a 

obra é  que primeiro faz aparecer o artista como um mestre de arte. O artista é a origem 

da obra. A obra é a origem do artista (Heidegger, 1997,  p. 11) .    

As considerações feitas por Heidegger, de que a obra reflete o seu criador, parecem 

indicar que o esboço proposto por Astrid nesse poema não se restringe à identidade do eu-lírico 

(uma mulher amazônida), mas estende-se à identidade da própria poeta, ela também fruto da 

terra e dos rios. Astrid Cabral apresenta-se como essa filha da terra, perfeitamente integrada à 

natureza, que inclusive determina o seu molde, pela força do imaginário, ou do espírito, 

fazendo-se ela uma extensão da floresta e dos grandes rios. Lembra o que disse Paes Loureiro 

(2015, p. 56) sobre a atividade artística do amazônida, no sentido de que pela atividade artística 



 

54 
 

ele “definiu sua grandeza diante desse conjunto grandioso que é o ‘mundo amazônico’ 

imaginário mediador das desigualdades entre homem e natureza, colocando um na medida do 

outro”. Em outras palavras, a imaginação e a arte são os elementos propulsores e cristalizadores 

de uma nova realidade relacional colocando o nativo, no caso a poeta, na dimensão do mundo 

por ela habitado, criado e imaginado, ao mesmo tempo que situa essa imagem poética na 

representação de sua cosmovisão e, por conseguinte, de sua identidade.       

Outra ideia que sobressai no poema “Esboço” é a proposta de “filhos do rio”, 

apresentada por Guedelha (2014), onde o cerne da questão é identificar o nativo pelo desenho 

do esboço metafórico dos seres. O pesquisador conclui que a poeta “descreve a si mesma como 

um ser vivendo fora do rio, mas seu corpo (estrutura física e espiritual) traz as marcas do rio, 

de onde ela veio”. Daí se depreende a ideia de que o esboço, além de ser um rascunho da criatura 

nativa da Amazônia, é também o perfil da própria Astrid, leitura que está em consonância com 

o pensamento de Heidegger (1977), de que “o artista é a origem da obra e a obra é origem do 

artista”. 

 O poema faz referências a “os solimões do tempo”. Assim, no plural, sugerindo uma 

escala temporal das épocas e períodos que representam a história de existência desse rio, que 

parece se eternizar. Paes Loureiro (2011) sinaliza que o Solimões foi o grande responsável por 

possibilitar a obra criadora, através dos fluxos e trânsitos realizados por entre seus leitos, 

promovendo o deslocamento aos mais longínquos rincões físicos e espirituais. 

A segunda metáfora afirma que os olhos da mulher são “cacimbas minando mágoas”. 

A cacimba, em sentido literal, é um pequeno poço de água potável, ou buraco que se cava em 

busca de água. O uso de cacimbas era muito comum no início do século vinte. Geralmente havia 

cacimbas nos quintais das casas. Por isso essa associação metafórica se torna expressiva, se 

pensarmos nos olhos como fontes da alma: assim as águas que brotam das profundezas da terra, 

através das cacimbas, as mágoas/lágrimas minam de cacimbas espirituais expressando as 

angústias humanas. 

A terceira metáfora apresenta os membros como sendo “galhos movidos a ventos”. 

Analisando essa metáfora, Guedelha pontua: 

aos membros, metaforiza-os como elementos dependentes de uma força superior para 

encetarem movimentos, numa nova alusão à narrativa bíblica, relativamente ao fato 

de que somente pelo sopro do Espírito Santo  em suas narinas o homem - até aquele 

momento apenas um boneco de barro- passou a ser ‘alma vivente’, mover-se e  existir 

como gente (Guedelha, 2014, p. 101).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          



 

55 
 

A compreensão a partir da análise de Guedelha é de que a mulher, nessa estrofe, nos 

apresenta um cenário onde o esboço está em uma certa sequência gradativa, pois os membros 

são tocados por uma força sobrenatural e, diante do sopro da vida, surge como uma criatura 

animada. Então é revelado que o artista tem algo divino e sua manifestação é reflexo da imagem 

e semelhança do divino. 

Na Literatura, o vento costuma aparecer como símbolo profundamente ambíguo e 

universal, carregando significados diversos que transcendem culturas e épocas. Sua simbologia 

geralmente expressa tanto aspectos naturais como psicológicos, sendo usado para transmitir 

liberdade, mudança, intangibilidade e forças invisíveis que moldam a existência humana. O 

vento é frequentemente associado à liberdade, por sua capacidade de vagar sem fronteiras. Em 

obras que exploram temas de evasão e transcendência, o vento aparece como metáfora da busca 

por autonomia e libertação. Ele sopra por onde quer, levando com ele a sensação de que nada 

está limitado ou preso, representando a essência de um espírito livre. 

Mas o vento pode simbolizar também mudança e impermanência, indicando o caráter 

transitório da vida. Como não se pode ver, mas se sente seu impacto, o vento se assemelha às 

forças invisíveis que desencadeiam transformações internas e externas às personagens e 

cenários. Na poesia e em prosa mais introspectiva, o vento aparece como símbolo das angústias 

e conflitos internos. Seu movimento constante e, muitas vezes, imprevisível pode sugerir 

estados de espírito turbulentos, ansiedade ou emoções reprimidas. 

Poetas simbolistas como Fernando Pessoa usam o vento como uma metáfora para o 

"vazio" e a busca incessante do ser por significado em um mundo efêmero. Além disso, o vento 

representa a força e a imprevisibilidade da natureza, algo que os seres humanos não podem 

controlar ou deter. A vastidão incontrolável do vento, especialmente em alto-mar, destaca o 

confronto entre a pequena força humana e o poder esmagador da natureza. Assim, o vento se 

apresenta como um símbolo versátil, explorado para refletir nuances emocionais, transformar 

cenários e expressar o intangível. Voltando ao poema, é dessa forma que os membros que dão 

forma ao corpo da mulher são agitados por ventos que carregam consigo todas essas 

ambiguidades do ser.  

A quarta metáfora do poema informa que as sardas do rosto são “pitadas de mururé / 

na face líquida”. A mulher se apresenta com “face líquida”, portanto vinculada ao rio, e as 

pitadas de mururé são expressivas da simbiose entre a água e o vegetal.  O mururé é uma planta 

aquática de folhas largas e flutuantes, sendo um elemento emblemático dos rios amazônicos e 

de outras regiões alagadiças do Brasil. Conhecido por sua adaptabilidade e pela beleza peculiar 



 

56 
 

de sua folhagem, o mururé cresce às margens e sobre a superfície dos rios, formando 

verdadeiros tapetes verdes que se estendem pela água. Ele desempenha um papel importante 

tanto para o ecossistema aquático quanto para as comunidades que habitam as margens dos rios. 

Para as comunidades ribeirinhas, o mururé não é apenas uma planta comum; é parte do 

cotidiano e da cultura local. Em algumas regiões, as folhas e raízes são utilizadas em práticas 

de medicina tradicional para tratar dores e inflamações. É comum se ver barcos deslizando 

lentamente sobre o tapete de mururé, uma visão que remete ao ritmo tranquilo da vida ribeirinha 

e à convivência harmônica entre o homem e a natureza. 

Na Literatura e nas artes visuais amazônicas, o mururé frequentemente simboliza a 

conexão entre a superfície e as profundezas do rio, o encontro entre o que é visível e o que está 

oculto nas águas. Ao mesmo tempo, evoca resiliência, pois é uma planta adaptada para 

prosperar em condições variáveis de luz, nutrientes e movimento da água. A imagem do mururé 

flutuando pacificamente também simboliza a integração entre a natureza e a cultura regional, 

representando um elo entre o homem e o meio ambiente. O mururé, assim, não é apenas uma 

planta; é um símbolo da vida nos rios, uma fonte de equilíbrio ecológico e um retrato da 

interdependência entre natureza e comunidade. Parece ser assim que o eu-lírico se vê, integrada 

não só à natureza, mas também à comunidade e à cultura da região. 

O poema é curto, fluido, feito de imagens associadas à natureza amazônica: barro, 

barrancas, Solimões, galhos, vento, água, trevas. A linguagem é econômica (poucas palavras) 

e muito visual e sonora. A musicalidade é obtida por meio dos seguintes elementos: 

a) Ritmo fragmentado e cadenciado: os versos são curtos, muitos compostos de apenas 

um substantivo ("O barro", "Os olhos", "Os membros", "As sardas", "O ser"). Essa estrutura 

cria pausas fortes — como batidas secas — que marcam um ritmo sincopado, como golpes de 

remo ou pulsos de vida. 

b) Aliterações (repetição de sons consonantais): A repetição de sons secos e vibrantes 

como o /b/ e /r/ em: "barro", "barrancas", "esboroadas" — sons que evocam a aspereza e a 

erosão das margens do rio; ou o /m/, o /n/ e o /v / em: "minando mágoas", "membros movidos 

a ventos", que trazem uma musicalidade mais mole, líquida, quase um murmúrio, sugerindo 

água infiltrando-se lentamente. 

c) Assonâncias (repetição de sons vocálicos): o poema explora sons de /a/ aberto (barro, 

barrancas, mágoas, galhos), o que dá uma sensação de amplitude, de eco, como o som que se 

espalha à beira do rio. 



 

57 
 

d) Encadeamento musical entre as imagens: a progressão das imagens — barro, olhos, 

membros, sardas, ser — é rítmica e musical. Parece quase uma dança do corpo com a natureza: 

cada parte do corpo se conecta com um elemento natural, e essa sequência cria uma fluidez que 

embala o leitor. 

e) Repetição de estruturas sintáticas: "O barro...", "Os olhos...", "Os membros...", "As 

sardas...", "O ser..." — a repetição do artigo + substantivo reforça o compasso do poema, como 

uma batida regular. 

A musicalidade em "Esboço" não é apenas sonora — ela aproxima o corpo humano da 

natureza de forma harmoniosa e fluente. O corpo vira barro, água, vento, sombra, noite. E essa 

transformação é cantada num ritmo que mistura o grave da terra com o sussurro das águas. 

Astrid Cabral traduz aqui uma fusão musical entre ser humano e rio — uma espécie de 

encantamento sonoro do pertencimento à paisagem. 

A última metáfora do poema identifica que “o ser / é o dos negros caudais / onde 

fundos se fundem / troncos e trevas / dias e noites”. Essa metáfora é a síntese ontológica da 

mulher, cuja personalidade se revela como fruto da fluidez dos negros caudais e a sua 

contingência mista de iluminação e mistério. Se o barrento Solimões lhe fornece o barro que a 

constitui, o misterioso rio Negro lhe proporciona a fundura, ou seja, a profundidade das 

motivações psicológicas e imaginárias. Por isso, no poema “Folhágua” (aglutinação de folha 

mais água), ela dá a seguinte explicação sobre a sua autopercepção: “Se me perguntam quem 

sou / digo: sou rio e floresta. / Daí o nome folhágua” (Cabral, 2005, p. 83).  Nessa condição, 

vive ancorando em casas e barcos, vagando pelas ribeiras dos barrancos, desfrutando de horas 

de calmaria das ondas e circulando “pelo verde-escuro muro / onde crescem as raízes / 

investigando serenas / o submundo do fundo” (Cabral, 2005, p. 83). 

Como um ser saído das folhas e das águas, a mulher amazônida, já ao nascer, é marcada 

com o selo dos rios, como atesta o poema “Selo d’água”: 

  

Como retornar de um reino 

de sombras, saí do rio 

peixe interino enrolada 

de limo e escamas d’água. 

Mais que a pele, mais que os pêlos 

a alma de medo molhada! 

O mergulho na corrente 

foi-me foice, faca, fio 

liquida navalha rente 

ao pescoço, pulso fugidio. 

Sobrou-me o sombrio segredo 

selo da morte na carne. 



 

58 
 

Oh garra gume de gelo! 

(Cabral, 2005, p. 76) 

Segundo Guedelha (2014, p. 102), “O poema ‘Selo d’água’ é a ‘certidão de batismo’ de 

uma imersão total no rio, que é o reino das sombras”. Estamos diante de uma relação direta, 

íntima e umbilical com o rio. Pela metáfora do parto, a mulher explicita o seu nascimento como 

ser do mundo amazônico, quando emergiu do rio como um “peixe interino enrolada / de limo e 

escamas d’água”, com a alma molhada de medo. Trata-se do ser embrionário, expulso do 

universo uterino da terra, destinado, no pós-parto, aos sabores e dissabores fora do rio/útero, 

culminando com o horror do frio que acompanha a falência inevitável da vida dos seres:  

Numa leitura simbólica, podemos identificar a realidade aludida pelo poema como o 

“nascimento de mulher”, única forma de um ser humano vir à existência. Estando no 

ventre da mãe, a criança é envolta em água, alimenta-se de um rio “escuro” e, ao vir 

a luz, já traz na pele o destino da decrepitude, pois inegavelmente o ser humano, desde 

que nasce, principia sua caminhada para a morte. A criança que aflora do útero 

materno é, alegoricamente, um “peixe interino enrolada / de limo e escamas d’água” 

(Guedelha, 2014, p. 103). 

O “Selo d’água”, no entendimento de Tenório Telles e Paulo Graça, representa uma 

síntese do essencial do pensamento da autora: ela “contempla essa realidade com olhos da 

memória. Sua preocupação com a terra, a presença da água, do rio como símbolo da 

profundidade, aliada a uma aguda percepção da existência, são reveladoras de um telurismo 

com traços intimistas, permeado por uma forte carga subjetiva e intensa densidade poética” 

(Telles e Graça, 2021, p. 346.0. 

Esse é o ethos da mulher a quem Astrid dá voz em seus poemas de Visgo da terra. Esse 

é o “esboço” de uma identidade amazônica, de um ser que vive amalgamada às folhas e às 

águas. As metáforas analisadas neste tópico dão forma à autoapresentação da mulher, que se 

mostra filha da terra e dos rios.  

2.4. O “pendor anfíbio”: metáfora da vida entre água e terra 

No poema “Anfíbia” (Cabral, 2005, p. 84), a mulher se identifica como “anfíbia”, ou 

seja, um ser que vive na água e na terra. Ela é “tartaruga na rua das canoas”. E ao mergulhar 

entre camadas de folhas e cardumes de girinos, segue pensando: “Este é o meu reino”, pois se 

sente “irmã de tartarugas” e “inquilina dos igarapés”. 

Para desempacotar essa metáfora clássica, recorremos ao campo da biologia para 

explicitar que os anfíbios são uma classe de vertebrados que inclui animais como sapos, rãs, 

pererecas e salamandras. Eles são conhecidos por terem uma vida que geralmente começa na 



 

59 
 

água e, após a fase larval, passam a viver também em ambientes terrestres, o que é conhecido 

como "vida dupla" (do grego amphi = ambos e bios = vida). A ideia de "vida dupla" reflete bem 

o ciclo de vida dos anfíbios, que, em geral, começa na água (com larvas aquáticas) e, após a 

metamorfose, permite que eles também vivam em ambientes terrestres. 

Assim, a mulher se mostra como um ser de vida dupla, que se desenrola ora na terra ora 

no rio. Assim a metáfora do anfíbio se torna muito expressiva do que vem a ser a identidade 

amazônica. Paes Loureiro tece considerações sobre a importância do rio na Amazônia, como 

elemento vital para a formação do imaginário e da identidade no grande vale: 

Mergulho na profundidade das coisas por via das aparências, esse é o modo da 

percepção, do reconhecimento e da criação pela via do imaginário estético-poetizante 

da cultura amazônica. Modo singular de criação e recriação da vida cultural que se foi 

desenvolvendo emoldurado por uma espécie de sfumato que se instaura como uma 

zona indistinta entre o real e o surreal. Como o elemento que estabelece uma divisão 

imprecisa, semelhante a do encontro das águas (de cores diferentes) de certos rios 

amazônicos, como as do Amazonas com o Negro, ou do Amazonas com o Tapajós e 

outros (Paes Loureiro, 2015, p. 79).           

  A metáfora do sfumato, em Paes Loureiro (2015), é bem representativa do imaginário 

amazônico. No livro Cultura amazônica, uma poética do imaginário, o autor elabora o conceito 

de "sfumato" para descrever o caráter etéreo e nebuloso da cultura amazônica, sugerindo a ideia 

de uma transição suave e indefinida entre elementos da realidade e do imaginário, do visível e 

do invisível, do natural e do sobrenatural. Inspirado pela técnica artística renascentista 

(associada a Leonardo da Vinci) que mistura tons e contornos para criar efeitos de profundidade 

e suavidade, o "sfumato" em Paes Loureiro representa a integração dos elementos culturais 

amazônicos de forma fluida, sem limites claros, formando um conjunto onde o real e o mágico 

se entrelaçam. 

Loureiro usa essa imagem para descrever a forma como os povos da Amazônia 

vivenciam e interpretam o mundo ao seu redor, onde a natureza exuberante e o imaginário 

cultural se fundem continuamente. Esse "sfumar" cultural reforça a fluidez do pensamento 

amazônico, em que a identidade e a visão de mundo são permeadas por mitos, lendas, e pela 

presença espiritual da floresta. Isso acontece no poema “anfíbia”, quando percebemos que os 

contornos fronteiriços entre o humano e o animal se mostram absolutamente difusos, e as 

margens entre real e o imaginário se confundem irreversivelmente: 

 

Tartaruga na rua das canoas 

Sigo entre baronesas e entre folhas 

de cuieiras submersas sob chuvas 

ex-nuvens provisórias e pesadas 

despencando suicidas na paisagem 



 

60 
 

do quintal engolido no dilúvio. 

Bracejo audaz às cócegas na face 

e me lanço ao balanço de águas frias 

varadas por cardumes de girinos. 

Este é meu reino, penso aliviada 

até que alguns adultos me aprisionam  

no curral de uma sala encortinada 

e então massacram meu pendor anfíbio 

com sermões e censuras bem mesquinhas 

e ameaçam com a voracidade e a fúria 

de poraquês, piranhas, jacarés. 

Tudo para que em terra firme pise 

essa menina irmã de tartarugas 

tão inquilina dos igarapés. 

(Cabral, 2005, p. 84) 

 

 

 Nesse reino, que na verdade é um espaço de bifurcação entre os reinos animal e vegetal, 

a mulher, ainda na infância, sente-se à vontade ao dar vazão à sua animalidade. É o prazer 

advindo do “pendor anfíbio” que a arrasta para o prazer da água, que provoca o mesmo gozo 

do prazer da terra firme. O poema é uma evocação da infância, da liberdade, da natureza 

amazônica e do conflito entre o instinto selvagem e as imposições civilizatórias. A poeta 

amazonense, com sua sensibilidade ecológica e olhar aguçado para a condição humana em 

simbiose com a floresta e os rios, apresenta aqui uma narrativa lírica que pode ser lida como 

uma alegoria do pertencimento e da repressão cultural. 

O título, “Anfíbia”, já anuncia a dualidade do eu-lírico: um ser que habita dois mundos: 

terra e água, civilização e natureza. Logo no primeiro verso, “Tartaruga na rua das canoas”, 

temos uma imagem que remete à lentidão, ancestralidade e à conexão com o habitat aquático. 

A tartaruga é símbolo de resistência e adaptação, mas também de vulnerabilidade fora d’água, 

como a própria menina que fala sobre si. A sequência de imagens aquáticas – “baronesas”, 

“cuieiras submersas”, “chuvas ex-nuvens”, “quintal engolido no dilúvio” – sugere um mundo 

encantado, quase mítico, onde a criança nada livremente, em contato íntimo com os elementos 

da floresta. A linguagem é sensorial, com “cócegas na face” e o “balanço de águas frias”, 

evocando uma infância vivida em comunhão com o meio ambiente. 

A mudança de tom ocorre de forma abrupta: “até que alguns adultos me aprisionam”. O 

verbo “aprisionar” marca o fim da liberdade anfíbia. A menina é tirada de seu reino natural e 

colocada no “curral de uma sala encortinada” – metáfora poderosa para a domesticidade 

forçada, o confinamento urbano, a normalização. Aqui, o “curral” remete à contenção animal, 

revelando a violência simbólica contra sua natureza selvagem. A sala “encortinada” sugere 

também uma clausura disfarçada de proteção, um ambiente artificial que busca bloquear o 

mundo lá fora: o rio, a floresta, a liberdade. 



 

61 
 

Os adultos “massacram meu pendor anfíbio / com sermões e censuras bem 

mesquinhas” – ou seja, negam sua natureza, sua liberdade de transitar entre os mundos, 

impondo os limites de uma “normalidade” civilizatória. Essa repressão é feita de palavras – 

“sermões”, “censuras” – mas seus efeitos são brutais. A menina sofre ainda ameaças simbólicas: 

“poraquês, piranhas, jacarés”, criaturas que, ironicamente, pertencem ao mundo que ela ama. 

Aqui, o que antes era familiar e encantado é transformado em monstruoso pelos adultos, numa 

tentativa de demonizar o ambiente natural e justificar sua exclusão. 

O poema termina com um apelo frustrado à normatividade: “Tudo para que em terra 

firme pise / essa menina irmã de tartarugas / tão inquilina dos igarapés.” A palavra 

“inquilina” ressalta que seu lugar natural não é a “terra firme”, mas os igarapés, os cursos d’água 

amazônicos. A menina é hóspede do rio, mas o reconhece como lar. Chamar-se “irmã de 

tartarugas” é um ato de afirmação identitária. A menina se recusa a abandonar sua condição 

anfíbia. Ela não pertence apenas à terra, tampouco apenas à água: pertence à travessia, ao entre, 

ao modo híbrido de ser amazônica. 

Assim, “Anfíbia” é um poema que celebra a liberdade da infância amazônica e denuncia 

a repressão simbólica imposta pelos valores urbanos e normativos. Astrid Cabral constrói, com 

delicadeza e força, uma crítica ao modo como a sociedade tenta domesticar o ser selvagem, 

sobretudo nas mulheres, nas crianças e nos povos da floresta. A menina não se entrega à terra 

firme: ela resiste, como a tartaruga, guardando em si a memória líquida de seu verdadeiro lar. 

E nesse vai e vem entre a animalidade humana e a humanidade animal, abraça-se ao 

rico bestiário do imaginário amazônico. O mesmo ocorre no poema “O Boto no corpo”:  

 

Corre no chão do corpo um rio escuro 

de turvas águas e desejos fundos 

linfa ancestral entre pelos e apelos. 

Nela, um boto prestes ao bote habita 

e investe para que outros rios se gerem 

e a vida não se aborte e eterna jorre. 

(Cabral, 2005, p. 75)  

 

O chão e o rio não são mais externos. Migraram do espaço geográfico para os espaços 

da alma, levando consigo uma forte carga de desejos e medos oriundos de um rio ancestral e 

mitológico, representado pela magia do boto, envolto sempre em uma atmosfera mista de pavor 

e sedução. No imaginário amazônico, o boto ocupa um lugar especial, sendo uma das 

personagens mais emblemáticas da mitologia da região. Esse mamífero aquático, encontrado 

nos rios da Amazônia, é cercado de mistérios e crenças populares que atribuem a ele uma série 

de poderes mágicos e sobrenaturais. A figura do boto é especialmente conhecida por suas 



 

62 
 

habilidades de sedução e transformação, características que o tornaram protagonista de muitas 

histórias. 

De acordo com o mito, o boto (geralmente o boto cor-de-rosa) pode se transformar em 

um homem atraente, sempre vestido de branco e com um chapéu para esconder o orifício 

respiratório no alto da cabeça. Nessa forma humana, o boto costuma aparecer nas festas 

ribeirinhas, onde seduz mulheres jovens e as leva para a beira do rio, onde desaparece com o 

amanhecer, retornando à sua forma de boto. Muitas vezes, a lenda explica que o boto engravida 

essas mulheres, e o filho nascido dessa união é chamado de "filho do boto" — uma justificativa 

cultural que as comunidades amazônicas adotam para casos de paternidade desconhecida. 

A figura do boto, portanto, é mais do que uma simples lenda. Ela simboliza a interação 

íntima e misteriosa entre o humano e o ambiente natural da Amazônia. Representa tanto o poder 

de sedução e mistério quanto a natureza fluida e transformadora do imaginário amazônico, onde 

as fronteiras entre o real e o fantástico são constantemente dissolvidas. Trata-se do “sfumato” 

de que fala Paes Loureiro. Para muitos, o boto também é visto como um protetor das águas e 

dos rios, reforçando a visão animista em que animais e seres sobrenaturais convivem em 

harmonia com o povo. 

O mito do boto carrega ainda um elemento de respeito e cautela com as forças da 

natureza, transmitindo a ideia de que a natureza tem vida própria e é capaz de interagir com o 

ser humano de formas imprevisíveis e mágicas. A presença do boto no imaginário amazônico 

ilustra a riqueza cultural e a profundidade poética com que o povo da Amazônia percebe o 

mundo ao seu redor, fundindo o cotidiano com o fantástico em uma trama cultural única e cheia 

de simbolismo. 

A esse respeito, Guedelha (2014, p. 103) faz a seguinte explanação, em análise ao poema 

“O Boto no corpo”:  

À parte o fato de o indivíduo nascer fadado para a morte, na sua pele vêm também 

impressas as marcas do desejo e do prazer. O erotismo vital é evocado pelo “boto 

prestes a dar o bote”. Dessa forma, em resposta à morte, a vida patenteia-se pela 

garantia de perpetuação mediante a reprodução. Ao “selo da morte na carne” 

contrapõe-se o “boto no corpo”. O boto é um animal da fauna amazônica tido como 

fantástico, que possui algumas semelhanças fisiológicas com o ser humano.  

Por essa explicação, parece certo que as fronteiras entre o humano e o animal no mundo 

amazônico são pulverizadas, em função de uma simbiose inarredável.  Isso lembra o “sfumato” 

apontado por Paes Loureiro, que colhe elementos do mundo natural e os converte em 

sobrenatural, por força do imaginário ligado ao rio e à floresta. É o que percebemos tanto em 



 

63 
 

“Anfíbia” quanto em “Boto no corpo”. A Amazônia e o eu-lírico são vistos como uma realidade 

vaga, líquida, imprecisa, fluida, onde a floresta, as águas, as margens e até as próprias 

identidades culturais se misturam, se perdem, se reencontram. Nada é fixo ou rígido: tudo 

parece estar em transformação contínua, como uma pintura feita em sfumato, segundo 

preconiza Paes Loureiro. 

Logo no primeiro verso, “Corre no chão do corpo um rio escuro”, temos a imagem de 

um rio que corre pelo corpo, um fluxo interno, íntimo, que percorre a carne como um leito 

d’água. O “chão do corpo” remete ao território físico e, ao mesmo tempo, ao solo fértil onde 

pulsa a vida. Este rio é “escuro”, ou seja, misterioso, ancestral, talvez mesmo interdito. A 

metáfora do corpo-rio é central na poesia de Astrid, especialmente no contexto da Amazônia, 

onde os rios não são apenas geografia, mas veias existenciais. Ao falar sobre “turvas águas e 

desejos fundos / linfa ancestral entre pelos e apelos”, o poema revela contornos sensuais e 

carnais. As águas são “turvas” – ou seja, não cristalinas, não domesticadas, profundas e 

instintivas. O desejo é igualmente “fundo”, emergindo das camadas mais primitivas do ser. A 

palavra “linfa”, fluido vital dos vegetais e dos corpos, reforça a ideia de que esse rio é fonte de 

vida e erotismo. Há uma fusão entre o vegetal e o humano, entre pelos e apelos, que evoca uma 

animalidade erótica sem culpa, uma sensualidade conectada à natureza. 

Nesse universo líquido por excelência, o indefectível boto sobressai como um dos 

arquétipos mais poderosos do imaginário amazônico. O boto é, na narrativa mítica, um sedutor 

aquático, um ser encantado que emerge dos rios para seduzir mulheres – às vezes com amor, 

outras com violência simbólica. Mas neste poema, o boto não é externo à mulher, não é invasor: 

ele habita dentro dela. É um animal mítico internalizado, que representa seu próprio desejo, sua 

potência geradora, seu impulso erótico e criador.  

Esse deslocamento é radical: Astrid transforma o mito, muitas vezes usado para 

justificar ou mascarar abusos, em símbolo de autonomia sexual e potência feminina. A 

expressão “a vida não se aborte” pode ser lida de modo ambíguo: não se trata necessariamente 

de uma oposição ao aborto em si, mas de uma afirmação do poder criador, da energia vital que 

recusa a estagnação ou a morte. “Eterna jorre”, o jorro é o fluxo da água, do sangue, da 

sexualidade, da fertilidade. O poema termina exaltando a persistência da vida na carne, nos 

instintos, no desejo. É uma explosão da linfa vital, da força geradora que brota do corpo 

feminino, da floresta, do mito. Este poema de Astrid Cabral é uma afirmação lírica e simbólica 

da sexualidade feminina como força natural e criadora, indomável como os rios da Amazônia, 

e profundamente enraizada na memória ancestral do corpo. Ele convida à reflexão sobre como 



 

64 
 

o erotismo e a fertilidade, longe de serem reduzidos a tabus ou narrativas patriarcais, podem ser 

resgatados como potências de autonomia e permanência. Em suma, o poema materializa o 

sfumato no ethos da mulher, fruto da terra e da água. 

Como diz Leandro Tocantins (1968, p. 306), no livro O rio comanda a vida, no mundo 

amazônico encontramos “o rio, sempre o rio, unido ao homem, em associação quase mística, o 

que pode comportar a transposição da máxima de Heródoto para os condados amazônicos, onde 

a vida chega a ser, até certo ponto, uma dádiva do rio e a água uma espécie de fiador dos destinos 

humanos”. Realmente, na Amazônia, a relação entre os nativos e o rio é de profunda 

interdependência e simbolismo, refletindo uma forma de vida onde o rio não é apenas um 

recurso natural, mas também um elemento essencial para a identidade, a sobrevivência e o 

imaginário das comunidades locais. O binômio homem/rio é uma das expressões mais fortes da 

cultura amazônica, pois os rios da Amazônia são muito mais do que fontes de água e de 

alimento: eles representam caminhos, espaços de vida, meios de conexão e também de 

espiritualidade. 

Além da questão prática de transporte, lazer e alimentação, o rio é também fonte de 

histórias, mitos e lendas que integram o imaginário amazônico. Ele é habitado por espíritos e 

seres sobrenaturais, como o boto, o curupira, a cobra grande e as mães d’água, que simbolizam 

a vida e o mistério das águas. Para o homem amazônico, o rio é um ser vivo e animado, um 

espaço onde o visível e o invisível se encontram, e onde é preciso respeito e cuidado para não 

desequilibrar a harmonia natural. O rio é visto como um “outro”, dotado de uma energia própria, 

com o qual é necessário estabelecer uma relação de reciprocidade e veneração. 

Assim, o binômio homem/rio é a expressão de uma relação que transcende a utilidade 

prática e abraça uma visão de mundo. Essa relação é marcada pela dependência material e 

espiritual, pela compreensão e pelo respeito à força e ao mistério das águas, fazendo com que 

o rio seja, ao mesmo tempo, um lugar de vida e um símbolo de pertencimento cultural e 

ecológico para o povo amazônico. 

Dessa forma, apresentando-se como um fruto da terra e das águas, a mulher que fala nos 

poemas astridianos expressa metaforicamente o seu ethos de nativa de uma das regiões mais 

emblemáticas do planeta, orgulhosa de sua ancestralidade e de sua identidade de 

“mesopotâmica”, “folhágua” e “anfíbia”. Nas muitas metáforas que Astrid Cabral criou para 

construir a imagem de si mesma, ela esmerou-se em dar ao seu discurso aquele fascinante “ar 

estrangeiro” que Aristóteles nos ensinou a ver nas metáforas bem elaboradas. 

 



 

65 
 

2.5. Para fechar o capítulo: espaço, lugar e metáfora em Visgo da terra 

 

 Como podemos observar, em Visgo da Terra a Amazônia é retratada não apenas como 

um cenário físico, mas sim como um espaço simbólico que influencia profundamente a 

subjetividade do eu-lírico. A presença constante dos rios e da floresta sugere uma identidade 

em constante transformação, refletindo a fluidez característica do ambiente amazônico. Essa 

abordagem destaca a interdependência entre o ser humano e o meio natural, evidenciando uma 

identidade amazônica que é simultaneamente enraizada e mutável. 

A memória desempenha um papel central na obra, servindo como ferramenta para 

reconstruir e reinterpretar o espaço amazônico. Através de lembranças da infância e de 

experiências passadas, a poeta revisita lugares e momentos que moldaram sua percepção da 

Amazônia, oferecendo uma visão íntima e pessoal da região. Essa reconstrução memorialística 

permite uma compreensão mais profunda da identidade amazônica, que é apresentada como 

resultado de vivências individuais e coletivas. 

A obra também aborda o hibridismo cultural presente na Amazônia, evidenciado pela 

convivência de tradições indígenas, africanas e europeias. Essa mistura de influências culturais 

é refletida na linguagem e nos temas dos poemas, que incorporam elementos diversos para 

representar a complexidade da identidade amazônica. A autora destaca como essa diversidade 

cultural contribui para uma identidade regional rica e multifacetada, que desafia estereótipos 

simplificadores. 

A memória desempenha um papel central na obra, servindo como ponte entre o passado 

e o presente. Astrid Cabral utiliza lembranças pessoais e coletivas para reconstruir a paisagem 

cultural e afetiva da Amazônia. A casa natal, por exemplo, é retratada não apenas como um 

espaço físico, mas como um centro de sonhos e devaneios que moldam a identidade do sujeito 

poético.  

Na obra, as noções geográficas de espaço e lugar se manifestam de forma visceral e 

sensível, compondo uma poética profundamente enraizada na cidade de Manaus, sua paisagem 

física, histórica e simbólica. A obra é um exemplo contundente de como a literatura pode 

dialogar com os conceitos da geografia humanista, transformando o território vivido em 

linguagem carregada de afeto, memória e crítica. 

A noção de espaço, compreendido como o cenário físico e social onde se desenrolam as 

práticas humanas, está presente em Visgo da terra na maneira como a poeta descreve a cidade 

de Manaus, com sua atmosfera úmida, sua vegetação exuberante, seus contrastes sociais e sua 



 

66 
 

tensão entre natureza e urbanização. Astrid Cabral não pinta uma cidade idealizada: ela expõe, 

com intuição poética, os rastros da modernidade que ameaçam sufocar a floresta, o calor 

opressivo que modela os corpos e os ritmos, a materialidade concreta da terra, do barro, do rio. 

Manaus e a Amazônia aparecem como um espaço geográfico denso, onde forças naturais e 

humanas se confrontam e se entrelaçam em sfumato. 

Contudo, é no conceito de lugar, espaço investido de sentido, memória e pertencimento, 

que Visgo da terra encontra sua maior força. Para Astrid, Manaus não é apenas o cenário de 

sua vida: é o chão afetivo que molda sua identidade. O “visgo” do título sugere essa aderência 

íntima, quase inevitável, entre a poeta e a terra natal. O lugar se revela como corpo, como 

herança, como sedimento emocional e cultural. Os poemas evocam ruas, cheiros, sabores, cenas 

da infância e da ancestralidade, criando um mosaico de lembranças que conferem espessura 

humana ao espaço vivido. 

A linguagem de Astrid é permeada por uma consciência ecológica e existencial. O lugar, 

em Visgo da terra, é também um espaço de resistência, onde se preservam modos de vida, 

saberes tradicionais e uma relação profunda com a natureza, mesmo diante da voracidade do 

progresso. O pertencimento que ela expressa não é romântico ou passivo: é um vínculo crítico, 

ativo, que reconhece as feridas da cidade, mas também sua força vital e sua singularidade 

amazônica. 

Assim, Visgo da terra exemplifica como o espaço se converte em lugar por meio da 

experiência sensível e da memória afetiva. Astrid Cabral transforma Manaus em poesia viva, 

revelando que o lugar é, antes de tudo, uma construção da alma, do corpo e da linguagem. A 

obra convida o leitor a perceber a cidade não apenas com os olhos, mas com todos os sentidos, 

e a reconhecê-la como território existencial. 

A abordagem clássica da metáfora possibilitou um percurso metodológico bastante 

produtivo, especialmente no que diz respeito ao “ar estrangeiro” da metáfora defendido por 

Aristóteles, no sentido de que a metáfora introduz no discurso uma palavra ou uma ideia que 

não pertence naturalmente àquele contexto, deslocando significados e misturando campos de 

experiência diferentes. Esse "estranhamento" é central nos poemas astridianos. Ao falar de sua 

terra natal (Amazônia, Manaus), ela importa algo de fora (de outro campo de sentido, de outro 

domínio do mundo) e o enxerta no discurso corrente. Assim, dá à luz uma geografia sentimental, 

elabora um “esboço” de si mesma e explicita o seu “pendor anfíbio” como amazônida. É o seu 

“ethos” metaforizado. Uma vida que se desenvolve em sfumato, amalgamando, no imaginário, 

o natural e o sobrenatural. Em vez de seguir a linha reta da linguagem literal, suas metáforas 



 

67 
 

fazem a linguagem tropeçar, curvar-se, surpreender. E ao juntar o que naturalmente não se junta, 

essas metáforas produzem surpresa e reflexão, já que revelam conexões inesperadas e forçam 

o leitor a reconsiderar suas categorias habituais. 

No próximo capítulo, o livro em análise será Torna-viagem, cujos poemas permitem 

refletir sobre o espaço e o lugar relacionados à temática do exílio e suas relações de alteridade 

e trocas culturais, notadamente o contraponto Ocidente/Oriente. Para além da abordagem 

aristotélicas da metáfora, o capítulo será fundamentado na teoria da metáfora conceptual e seus 

desdobramentos.   

 

  



 

68 
 

3 “TORNA-VIAGEM”: A METÁFORA DA ALTERIDADE E DAS TROCAS 

CULTURAIS 

          

Neste capítulo, exploro as metáforas que dão conta dos diálogos interculturais 

Ocidente/Oriente, reforçando princípios ligados à alteridade, a partir da leitura de poemas do 

livro Torna-viagem. A base teórica principal do capítulo é a abordagem da metáfora conceptual 

e seus desdobramentos, além de reflexões sobre o espaço e o tempo míticos. 

  

3.1. Torna-viagem: roteiro para um passeio em um espaço/tempo mítico 

  

         O livro Torna-viagem foi publicado em 1981, na cidade de Recife. Possui duas seções, 

que são “Primeiros versos” (55 poemas) e “Grécia pessoal” (6 poemas). Os poemas do livro 

não têm títulos nominais, mas são identificados numericamente por algarismos romanos. 

Quando o leitor começa a folhear o livro, encontra, imediatamente depois da folha de rosto, a 

seguinte nota explicativa:  

A autora viveu no Oriente Próximo fase de relativa trégua, de janeiro de 1970 a junho 

de 1972. Sete anos depois, vivências filtradas pelo tempo, empreendeu uma viagem 

de retorno, movida pelos ventos da poesia e pela correnteza da imaginação. O 

resultado dessa torna-viagem é este livro, dedicado a sua filha Mariana, anunciada no 

Irã e nascida no Líbano (Cabral, 1981 – nota explicativa)  

Essa nota explicativa funciona como uma súmula para que o leitor entenda, mesmo que 

de forma panorâmica, qual foi o contexto imediato em que a obra veio à luz. Astrid morou e 

trabalhou no Líbano, como oficial de chancelaria do Itamaraty. Os poemas que dão forma ao 

livro revivem flagrantes dos tempos vividos no Oriente Médio e de suas incursões pela Grécia. 

A metáfora do título, "Torna-viagem", é uma expressão de origem portuguesa que se refere, 

literalmente, a uma "viagem de volta". 

Historicamente, esse termo era amplamente usado para descrever o trajeto de retorno de 

embarcações que haviam partido de um lugar e retornavam ao ponto de origem. No contexto 

da época das navegações e do comércio colonial, uma "viagem de torna-viagem" era aquela em 

que navios iam para uma colônia, por exemplo, para buscar mercadorias, e retornavam ao porto 

de origem com essas cargas. 

No português coloquial, "torna-viagem" também pode ser usada de forma figurativa 

para indicar um retorno ao ponto de partida em várias situações, como uma volta a um lugar ou 

até mesmo uma retomada de uma situação anterior. Em alguns contextos de linguística e 



 

69 
 

sociologia, "torna-viagem" pode se referir à influência cultural de pessoas que saem de sua 

região ou país, adquirem novos conhecimentos ou costumes, e retornam com essa "bagagem" 

cultural, impactando o lugar de origem (Dicionário Aulete Digital). 

Certamente Astrid recolheu esse termo da linguagem náutica, uma vez que seu pai era 

marinheiro, logo afeito às lides com o mar e com a linguagem ligada a essas atividades. De 

posse do termo, Astrid construiu a eloquente metáfora da torna-viagem “movida pelos ventos 

da poesia e pela correnteza da imaginação” (Astrid, 1981 – nota explicativa). 

Além da nota explicativa, o livro traz uma epígrafe da lavra de Bishr Fares, nestes 

termos: “What remains is the secret of what is gone”, cuja tradução livre é “O que resta é o 

segredo do que se foi”. Comentando esse paratexto em forma de epígrafe, Ivan Junqueira 

propõe que o segredo mais secreto de Torna-viagem diz respeito ao modo como Astrid inverteu, 

no livro, os polos do seu relato: “todo o incidentalismo geográfico – vale dizer, espacial – que 

o informa jamais está a serviço do complexo geonímico, por mais pitoresco que ele seja, mas 

sim do tempo, de um tempo ancestral que, capturado em seu trajeto subterrâneo, emerge das 

ruínas e as resgata do imobilismo estatuário” (Junqueira in: Cabral, 1981, p. 6). Além disso, o 

segredo que se foi “perdura, e nos impõe sua linguagem, seus sortilégios, sua irrequieta volúpia 

encantatória” (Junqueira in: Cabral, 1981, p. 5-6). 

Ivan Junqueira sugere que Torna-viagem é um livro que, embora simule ser voltado para 

o espaço, na verdade o seu foco é o tempo, embora o espaço se faça presente como motivação. 

Todavia, o espaço geográfico apenas serve de motivação para que a poeta acesse o espaço 

mítico, ao mesmo tempo em que o tempo histórico ou cronológico apenas abre passagem para 

a expressão de um tempo mítico. Assim, os flagrantes capturados pelo eu-lírico encontram-se 

“insulados naquele espaço em cuja concha nos hospeda a autora, comensais do infinito nesse 

espaço que se dilata e ilumina por um tempo que é e não é nosso, que excede o dos relógios, 

em meio às ruínas do que já foi e cujo ‘segredo’ Astrid trinca entre os dentes, restituindo-nos o 

que viu” (Junqueira in: Cabral, 1981, p. 12). 

Assim, Astrid elaborou o “roteiro” de um passeio turístico em terras orientais, num 

ambiente difuso entre o esquecimento e a lembrança, a memória filtrando os testemunhos das 

ruínas e a testemunha do tempo. Luiz Aberto Santos e Silvana de Oliveira explicitam que, 

diferentemente da narrativa, no texto poético não há uma preocupação com a representação do 

tempo. A tônica é viver esse tempo:  

A narrativa mantém um vínculo com o tempo enquanto dimensão externa à 

linguagem. Toda narrativa tende a representar, de algum modo, o tempo – ou seja, 

elege o tempo como um elemento fundamental para situar e identificar aquilo que se 



 

70 
 

narra (toda narrativa cria tempos ficcionais). Isso não ocorre com a poesia. O texto 

poético tende a explorar sobretudo o tempo da própria linguagem, ou seja, o tempo 

exclusivamente sensível, musical, das palavras. No texto narrativo, esse tempo 

também ocorre, mas está subordinado a um propósito de reconhecimento de tempos 

ficcionalizados. Na poesia tal propósito não existe; o tempo não é representado, mas 

vivido. O que importa não é abordar o tempo, mas experimentá-lo; não é reconhecer 

o tempo, mas mergulhar nele (Santos e Oliveira, 2001, p. 53-54).  

A perspectiva de Santos e Oliveira (2001), de que na poesia “o tempo não é 

representado, mas vivido”, nos concede a chave para a interpretação de “Torna-Viagem”. O 

leitor mergulha no tempo para experimentá-lo em toda a sua essência, como quem mergulha 

em um poço caudaloso e submerge nas águas, sendo completamente enlaçado por elas. É isso 

mesmo que ocorre, pois Astrid nos conduz até Beirute, que assim como outras cidades de 

Torna-viagem, é um “poço de tempo coagulado” (Cabral, 1981, p. 38). A metáfora é eloquente: 

será um mergulho em um tempo diferente, um tempo longínquo. Logo, um tempo mítico de um 

espaço igualmente mítico, tendo uma mulher amazônida como cicerone. O crítico Antônio 

Paulo Graça dá a seguinte explicação sobre o livro:  

Inicialmente, o "fato" poético se dá no encontro da memória oriental, sua história e 

seus mitos, com a observadora certamente desconcertada, pois filha de uma cultura 

em que a história não passa de tênue sopro na iminência de se apagar. Em seguida, 

tem-se a distância entre a experiência lírica e o ato criador. Segundo a própria 

escritora, sete anos se passaram desde a viagem real até a imaginária. O que importa 

é que sua memória logrou reter aquela viagem de maneira tão viva que, por segundos, 

chegamos a duvidar de sua informação”.2 

É assim que “Torna-viagem, menos que terrestre, é um livro marítimo. A poeta, que se 

transforma em guia turístico da alma, do espaço-tempo, revela-se também um marinheiro 

consciente da ameaça e do mistério das águas” (Telles e Graça, 2021, p. 339). Neste 

empreendimento de pesquisa, mergulhamos nessas águas de uma geografia lírica, tendo como 

bússola a metáfora conceptual, de George Lakoff e Mark Johnson. 

  

3.2. Lakoff e Johnson: “Metáforas pelas quais vivemos” 

  

A teoria da metáfora conceptual foi desenvolvida na década de 1980 por George Lakoff 

e Mark Johnson, linguistas e filósofos que argumentaram que as metáforas não são meramente 

ornamentos da linguagem, mas elementos estruturais fundamentais para a forma como 

compreendemos e experienciamos o mundo. Publicaram um livro seminal, intitulado 

 
2 Disponível em: http://www.jornaldepoesia.jor.br/acabral04.html 

http://www.jornaldepoesia.jor.br/acabral04.html
http://www.jornaldepoesia.jor.br/acabral04.html


 

71 
 

Metaphors We Live By, publicado em 1980. A tradução livre do título seria algo como 

“metáforas pelas quais vivemos”, todavia a versão em português, de 2002, traz como título 

“Metáforas da vida cotidiana”. Nesse livro, eles defendem que a metáfora é um fenômeno 

cognitivo profundo, influenciando a forma como pensamos, agimos e comunicamos. 

Desse modo, o conceito de metáfora inaugurado por Aristóteles, e que sobreviveu a mais 

de dois milênios, foi reformulada por Lakoff e Johnson nos seguintes termos: “A essência da 

metáfora é compreender e experenciar uma coisa em termos de outra” (Lakoff & Johnson, 2002, 

p. 47-48). Por esse novo conceito, a metáfora é deslocada da linguagem para o pensamento e a 

ação, passando a modelar tanto a compreensão dos conceitos quanto a experiência humana com 

esses conceitos. Além disso, é preciso ter em mente que: 

Em todos os aspectos da vida, definimos nossa realidade em termos de metáforas e 

então começamos a agir com base nelas. Fazemos inferências, fixamos objetivos, 

estabelecemos compromissos e executamos planos, tudo na base da estruturação 

consciente ou inconsciente de nossa experiência por meio de metáforas” (Lakoff & 

Johnson, 2002, p. 260). 

Segundo a teoria, as metáforas conceptuais ocorrem quando compreendemos um 

domínio de experiência em termos de outro, como lembra Ferrari (2011, p. 92): “Para cada 

metáfora, é possível identificar um domínio-fonte e um domínio-alvo. O domínio-fonte envolve 

propriedades físicas e áreas relativamente concretas da experiência, enquanto o domínio-alvo 

tende a ser mais abstrato”. Por exemplo, na metáfora TEMPO É DINHEIRO3, a maneira como 

lidamos com o tempo é entendida através do domínio econômico, o que se reflete em expressões 

como "perder tempo", "ganhar tempo" ou "investir tempo". Esse exemplo revela que a metáfora 

conceptual TEMPO É DINHEIRO não é uma simples figura de linguagem, mas uma estrutura 

que orienta nossa percepção do tempo como algo valioso, que pode ser administrado, poupado 

ou desperdiçado. 

Assim sendo, o domínio fonte é aquele a partir do qual a metáfora é criada, e o domínio 

alvo é o que se quer compreender ou conceituar. No exemplo TEMPO É DINHEIRO, 

"dinheiro" é o domínio fonte, e "tempo" é o domínio alvo. Dessa forma, esta é a fórmula da 

metáfora conceptual: DOMÍNIO ALVO É DOMÍNIO FONTE. Esse mapeamento entre os dois 

domínios não é aleatório, mas baseado em experiências culturais e corporais. Isso significa que 

a metáfora conceptual não é só uma escolha linguística, mas reflete, muitas vezes, padrões 

culturais e sociais compartilhados. 

 
3 Por questões metodológicas, as metáforas conceptuais são grafadas em caixa alta. 



 

72 
 

Lakoff e Johnson identificaram, entre as metáforas conceptuais, dois tipos especiais: as 

metáforas “orientacionais” e as “ontológicas”. As metáforas orientacionais são baseadas em 

orientações espaciais e corporais, como FELICIDADE É PARA CIMA (expressa em frases 

como "estar nas alturas") e TRISTEZA É PARA BAIXO (em "estar em baixa"). Já as metáforas 

ontológicas tratam conceitos abstratos como entidades físicas, o que nos permite quantificar e 

lidar com conceitos abstratos, como em "o amor esfriou", onde "amor" é tratado como uma 

substância que pode ter temperatura, de onde se extrai a metáfora SENTIMENTO É 

TEMPERATURA. O tipo mais especializado de metáfora ontológica, no entendimento dos 

autores, é a “personificação”, cujo domínio fonte é uma pessoa para elementos inanimados 

(Lakoff & Johnson, 2002). 

A teoria da metáfora conceptual enfatiza que o corpo humano e suas interações com o 

ambiente são fundamentais para a criação de metáforas. Nossas percepções sensoriais, 

movimentos e interações com o espaço físico moldam como compreendemos o mundo. Por 

exemplo, a associação de "para cima" com "positivo" pode ser explicada pela experiência física 

de que estar em pé ou elevar-se envolve controle e força, enquanto estar deitado ou caído sugere 

fraqueza ou submissão. Essa teoria também reconhece a influência cultural, pois certas 

metáforas podem variar de acordo com os valores e práticas de uma sociedade específica. 

Muitas metáforas conceptuais estruturam a linguagem cotidiana e refletem a cultura em que 

estão inseridas. Metáforas como A VIDA É UMA VIAGEM ou DISCUSSÃO É GUERRA 

moldam desde nossas interações interpessoais até como estruturamos ideias complexas. 

A teoria da metáfora conceptual transformou nosso entendimento da metáfora, tirando-

a do campo meramente literário, ou da poética, como propôs Aristóteles, e integrando-a aos 

processos fundamentais da cognição humana. Ao mostrar que o pensamento metafórico está 

embutido nas estruturas conceituais, Lakoff e Johnson abriram novas portas para o estudo da 

linguagem, cultura e cognição, enfatizando que metáforas são ferramentas com as quais 

moldamos nossa compreensão do mundo e de nós mesmos. 

A exemplo do que estamos comentando, em Torna-viagem (1981, p. 53), o poema 

XXXIII apresenta flashes de uma caminhada da mulher pelas ruas de Alepo, tentando apalpar 

a História por meio das ruínas e outros vestígios de tempos idos. Em dado momento, ela entrega 

que os transeuntes com os quais cruza pelas ruas “são todos: resumo vivo / da história 

saltando / os fundos precipícios / do tempo e da memória” (Cabral, 1981, p. 53). Aqui 

podemos perceber que a expressão metafórica verbaliza a metáfora de fundo A HISTÓRIA É 

UM LIVRO. É o resumo vivo desse livro que o eu-lírico vê materializado nas pessoas que 



 

73 
 

transitam pelas ruas. São personagens de uma história que atinge os “fundos precipícios” do 

tempo e da memória. Nessa metáfora, o domínio alvo é a História que os olhos do eu-lírico 

passa em revista; já o domínio fonte é a escrita, cuja extensão pode ser sintetizada por meio de 

um resumo. 

Alepo é uma das cidades mais antigas continuamente habitadas no mundo, com uma 

história que remonta a mais de quatro mil anos. Localizada no norte da Síria, Alepo foi um 

importante ponto de intersecção das rotas comerciais da Rota da Seda, ligando o Oriente ao 

Mediterrâneo e funcionando como um centro comercial e cultural durante séculos. Esta posição 

estratégica a tornou um lugar de grande importância histórica, cultural e econômica, com 

influências persas, gregas, romanas, bizantinas, islâmicas e otomanas (Mansel, 2016). 

O centro histórico de Alepo é considerado um Patrimônio Mundial da UNESCO desde 

1986, refletindo seu valor cultural e histórico. Entre suas atrações mais notáveis estava a 

Cidadela de Alepo, uma impressionante fortaleza medieval construída em uma colina que 

domina a cidade, datando do século treze. A cidade possuía o maior e mais antigo mercado 

coberto do mundo na época, onde se podia encontrar especiarias, tecidos, perfumes e artesanato. 

A cidade também possui várias mesquitas e igrejas antigas, como a Grande Mesquita de Alepo, 

construída no século oitavo e considerada um dos monumentos islâmicos mais importantes da 

Síria (Mansel, 2016). 

Hoje, Alepo é um símbolo de resiliência, lutando para se reerguer dos escombros de 

muitas guerras. Muitos dos antigos residentes estão retornando e há um esforço coletivo para 

preservar o que resta de seu rico patrimônio. Projetos de revitalização têm tentado restaurar 

mercados, mesquitas e igrejas. A cidade também recebe apoio de organizações de preservação 

para reconstruir os monumentos históricos e proteger o que sobreviveu. Apesar de tudo, Alepo 

mantém seu papel cultural na Síria e continua sendo uma fonte de orgulho nacional. A cidade 

permanece como um exemplo da importância da preservação do patrimônio cultural, mesmo 

em tempos de conflito, simbolizando não apenas a história da Síria, mas também a força e a 

resistência de seu povo. 

Todos esses pormenores estão implícitos na metáfora astridiana do “resumo” de uma 

longa história: as milenares mesquitas esculpidas em ouro, a supremacia dos hititas, as fugas 

das guerras pela extensa Anatólia, as traições fora dos clãs, a contrição dos ramadãs e tantas 

outras vivências no espaço/tempo de Alepo. 

 

 



 

74 
 

 3.3. Metáfora A VIDA É UMA VIAGEM 

  

O poema “III” de Torna-viagem traz as seguintes imagens: 

  

Solto meus cavalos 

de sonho no hipódromo 

deserto e vago: 

  

Lá vão eles 

em invisíveis corridas 

com bigas e quadrigas. 

  

Lá vão eles 

jaez de seda nas selas 

louros nas fulvas crinas. 

  

Lá vão eles 

semeando estrume 

na oblonga pista. 

  

Lá vão eles 

a perder de vista 

galopando eras. 

(Cabral, 1981, p. 21) 

  

Como se vê, o poema traduz a vida como uma viagem. O eu-lírico viaja por um mundo 

enigmático, por meio de seus “cavalos de sonhos”. Assim, a viagem se dá em uma atmosfera 

onírica, notadamente porque a viagem é em direção ao passado. Na verdade, uma torna-viagem. 

Assim, o poema atualiza a metáfora conceptual A VIDA É UMA VIAGEM, em que ela 

percorre tempos míticos, “galopando eras”. 

A metáfora conceptual A VIDA É UMA VIAGEM é comum em diversas culturas, e 

demonstra a maneira como pensamos sobre a experiência humana. Nessa metáfora, entendemos 

a vida em termos de uma jornada ou viagem, onde nós, como "viajantes", percorremos um 

caminho com etapas, obstáculos, escolhas e destinos a serem alcançados. Esse conceito vai 

além da linguagem figurada e reflete uma organização cognitiva que molda nossa percepção 

sobre os desafios, objetivos e fases da vida. 

É o que demonstra a pesquisadora Márcia Cançado (2002, p.133): a metáfora da vida 

como uma viagem permite o seguinte mapeamento:  

 

a pessoa que vive é um viajante; os objetivos de quem vive são os seus pontos de 

chegada; os meios para alcançar seus objetivos são as estradas; as dificuldades da vida 

são os impedimentos de uma viagem; conselheiros são guias de uma viagem; progresso 

é a distância percorrida; coisas que medem o seu progresso são marcas da estrada; 

talentos e coisas materiais são provisões da viagem. 



 

75 
 

Essa metáfora é tão comum e intuitiva que raramente paramos para refletir sobre seu 

impacto em nosso pensamento e comportamento. Temos “vida” como domínio alvo e “viagem” 

como domínio fonte. Essa metáfora nos permite pensar na vida como algo dinâmico, com fases 

e transformações, e nos ajuda a lidar com momentos de incerteza. Ela sugere que o movimento 

é contínuo e que, assim como uma viagem, a vida exige adaptação e escolhas constantes, o que 

nos motiva a enfrentar os desafios de maneira mais natural e a buscar direção e propósito.  

A metáfora A VIDA É UMA VIAGEM se manifesta em expressões metafóricas comuns 

do cotidiano, como "mudar de direção na vida", "seguir em frente", "perseguir sonhos", 

"encontrar o próprio caminho", "chegar lá" ou "desviar do caminho". Essas expressões mostram 

que a metáfora não é apenas uma ideia abstrata, mas molda a forma como discutimos e 

entendemos o curso de nossas vidas. Quando enfrentamos uma situação difícil, podemos 

descrevê-la como "um momento de estrada esburacada", ou quando falamos sobre o 

envelhecimento, é comum usar a expressão "avançar na jornada". Para Márcia Cançado (2002, 

p.132) essa metáfora “invade a nossa maneira de falar sobre a vida. Estende-se para as etapas 

de uma viagem, possibilitando-nos fazer comparações às passagens da vida. Por exemplo, o 

nascimento é considerado a chegada, e a morte, a partida”. 

A metáfora A VIDA É UMA VIAGEM também reflete como diferentes culturas 

interpretam o ciclo da vida e a busca de propósito. Em muitas tradições, a vida é vista como 

uma peregrinação, um caminho espiritual ou uma busca de autoconhecimento. O conceito de 

"jornada" na vida é central em filosofias e religiões ao redor do mundo, como o caminho do 

autoconhecimento no budismo e as peregrinações espirituais no islamismo e no cristianismo. 

Esses conceitos são profundamente enraizados na metáfora de que cada pessoa está em uma 

trajetória única em direção a um destino espiritual ou existencial. 

Ferrari (2011, p. 95) explica que existem metáforas bem específicas, que formam “uma 

série de metáforas que interagem para que se chegue à interpretação de outra metáfora, mais 

geral”. Assim, na metáfora do “Poema III”, temos uma metáfora mais especializada: A VIDA 

É UMA VIAGEM A CAVALO, que integra a metáfora mais geral A VIDA É UMA VIAGEM. 

Mas os cavalos da metáfora são cavalos de sonho, soltos “no hipódromo / deserto e vago”, em 

“invisíveis corridas”. A imagem do cavalo, associada à metáfora em questão, tem uma rica 

significação, pois a simbologia do cavalo na poesia é carregada de múltiplos significados que 

variam ao longo da história e entre culturas, tornando-se um dos ícones mais versáteis e ricos 

em simbolismo na Literatura. O cavalo, em função de suas características de força, liberdade e 



 

76 
 

conexão com o mundo natural, é usado como símbolo para evocar uma ampla gama de 

sentimentos e conceitos, que vão desde o poder e a liberdade até a intuição e o inconsciente. 

Desde as civilizações antigas, o cavalo é associado à força física, vigor e poder. Segundo 

Chevalier e Gheerbrant (1991), o imaginário sobre o cavalo “parece estar fixado na memória 

de todos os povos”. Na poesia, ele muitas vezes simboliza a vitalidade, o heroísmo e a energia 

incontrolável. Em contextos épicos e heroicos, o cavalo representa o aliado do guerreiro, o 

veículo que o leva à batalha, ao triunfo e à glória. Essa representação se reflete em obras de 

poetas épicos e em canções de cavalaria, onde o cavalo é visto como uma extensão do próprio 

herói, dotado de bravura e força. Em poemas épicos ou históricos, o cavalo frequentemente 

assume o papel de símbolo da coragem e da determinação, representando a capacidade de 

enfrentar desafios e de atravessar longas distâncias para alcançar o desconhecido. 

Outro aspecto essencial do simbolismo do cavalo na poesia é sua associação com a 

liberdade e a conexão com o mundo espiritual. Na literatura romântica, o cavalo é muitas vezes 

retratado como símbolo de liberdade indomável e energia vital, algo que o ser humano busca 

alcançar, mas que raramente consegue conter. Sua imagem representa o desejo humano de 

romper com as limitações da vida cotidiana e de explorar novos horizontes, revelando um 

anseio de liberdade física e emocional. Além disso, devido à sua presença marcante na natureza, 

o cavalo também é visto como um animal de transição entre o mundo físico e o espiritual. Em 

poemas que exploram temas de morte e transcendência, o cavalo pode representar a passagem 

para outros planos, como a travessia para o além, semelhante à figura mitológica de Caronte, 

que guia as almas pelo rio Estige na mitologia grega. 

Carl Jung, no campo da psicologia analítica, destacou o cavalo como um símbolo do 

inconsciente, devido à sua natureza instintiva e sua ligação com forças intuitivas. Na poesia, 

essa interpretação arquetípica do cavalo é evidente em poemas que exploram o inconsciente e 

os aspectos sombrios da psique humana. O cavalo surge, assim, como um símbolo das emoções 

instintivas, dos desejos reprimidos e das forças que habitam o inconsciente. Nessa perspectiva, 

o cavalo representa o desconhecido e o misterioso, uma força que escapa ao controle racional 

e que precisa ser confrontada e compreendida. 

A força e a vitalidade do cavalo também o tornam um símbolo do desejo e do erotismo 

em muitos contextos poéticos. Sua energia e seu poder físico são frequentemente associados à 

paixão e ao desejo, especialmente na poesia romântica e simbolista. Como símbolo de erotismo, 

o cavalo encarna a intensidade dos desejos humanos, representando o impulso incontrolável e 

o fogo interior. Em muitas culturas, “o cavalo não é um animal como os outros. Ele é montaria, 



 

77 
 

veículo, nave, e seu destino, portanto, é inseparável do destino do homem” (Chevalier e 

Gheerbrant, 1991, p. 203).  

A relação entre o ser humano e o cavalo, marcada pelo controle e pela doma, também é 

explorada simbolicamente na poesia. O ato de domar um cavalo ou de manter seu controle 

simboliza o desejo humano de dominar os próprios instintos, de canalizar sua energia para um 

objetivo. Porém, o cavalo também pode representar a tensão entre o selvagem e o civilizado, o 

instintivo e o racional. Em poemas que abordam essa dualidade, o cavalo frequentemente é 

visto como uma metáfora para a batalha interna entre os impulsos descontrolados e o 

autocontrole. Esse simbolismo é explorado por poetas que veem a natureza humana como algo 

complexo, composto de forças opostas que precisam coexistir (Chevalier e Gheerbrant, 1991).  

É envolto em toda essa ampla simbologia que o cavalo metafórico de Astrid excursiona 

por muitas eras, competem em corridas invisíveis de bigas e quadrigas, desfilam em festivais 

régios e galopam por inacessíveis eras. É na viagem da vida com esse cavalo de sonhos que a 

mulher realiza a sua torna-viagem, ao longo da qual a metáfora A VIDA É UMA VIAGEM vai 

sendo reafirmada o tempo todo, em conformidade com o título do livro: o eu-lírico excursiona 

pelo Líbano, Síria, Irã, Grécia e adjacências. Como sublinha Antônio Paulo Graça, “a voz lírica 

nos conduz, como se fora um guia turístico da alma de outras culturas, sempre salientando 

imprevistos acidentes, regiões, detalhes de uma geografia metafísica”.4 

O poema é um exemplo de lirismo onírico e simbólico, que explora a potência da 

imaginação, o tempo e a efemeridade da existência por meio da metáfora dos cavalos. O poema 

é composto por uma estrofe inicial seguida de quatro blocos repetitivos, que começam com “Lá 

vão eles”, criando um ritmo marcado e quase litúrgico. Essa repetição funciona como um refrão, 

e ajuda a construir a sensação de movimento contínuo, de galope – não só dos cavalos, mas do 

tempo, da vida, da imaginação. 

A primeira estrofe já nos introduz à metáfora central: “Solto meus cavalos / de sonho”. 

Os cavalos são aqui símbolos da imaginação ou do desejo – forças internas e subjetivas que a 

poeta liberta. O “hipódromo / deserto e vago” sugere um espaço mental, uma arena do 

inconsciente onde tudo é possível porque está despovoado da lógica real. A imagem das “bigas 

e quadrigas” remete ao universo clássico greco-romano, a corridas heroicas, a épicos ancestrais. 

A poeta invoca, assim, uma dimensão histórica e simbólica do sonho – não são apenas cavalos, 

mas veículos de grandeza, como se a imaginação estivesse em contato com uma memória 

civilizacional. 

 
4 Disponível em: http://www.jornaldepoesia.jor.br/acabral04.html 

http://www.jornaldepoesia.jor.br/acabral04.html
http://www.jornaldepoesia.jor.br/acabral04.html


 

78 
 

O “jaez de seda” e os “louros nas fulvas crinas” apontam para a beleza estética e a glória 

passageira dos cavalos. Há um certo luxo onírico nessa imagem – mas logo depois, o verso 

“semeando estrume / na oblonga pista” desloca esse lirismo para o orgânico e terreno, 

lembrando que até os sonhos produzem resíduo, que há materialidade até no delírio. A imagem 

é ambígua: fertilizante ou dejeto? 

A última estrofe – “a perder de vista / galopando eras” – sugere que esses cavalos 

atravessam o tempo. A metáfora se amplia: são sonhos que galopam além da própria vida, além 

da vista, evocando o infinito, a nostalgia ou o eterno retorno. O verbo “galopando” dá 

continuidade ao movimento iniciado no início do poema e se funde com o tempo. 

O uso do enjambement (frases que se estendem por vários versos) reforça o fluxo 

contínuo dos cavalos e dos pensamentos. O léxico é conciso e imagético, carregado de 

significados mitológicos, naturais e temporais. A estrutura anafórica (“Lá vão eles”) cria uma 

cadência hipnótica, reforçando o aspecto ritualístico da evocação. Assim, o poema pode ser lido 

como uma meditação poética sobre o poder criativo da mente, o ímpeto dos desejos, a força do 

imaginário que atravessa os tempos e os vazios. Os cavalos são emblemas da liberdade, do 

impulso vital e também da transitoriedade, pois deixam atrás de si apenas vestígios (estrume) e 

desaparecem ao longe. Astrid Cabral, com esse poema, nos oferece uma alegoria do próprio ato 

poético: soltar os cavalos do verso para que galopem pelas eras, deixando rastros, ainda que 

efêmeros, na pista da linguagem e da memória. 

Assim, em Astrid os cavalos são os sonhos, com a sua máxima cota de liberdade e anseio 

de dar vazão aos desejos reprimidos pela vida cotidiana, em busca de liberdade física e 

emocional. Na trilha de Jung, temos as emoções instintivas de uma mulher que se projeta rumo 

ao desconhecido e o misterioso. É assim que esse cavalo de sonhos avança destemido, 

galopando as eras. 

 

3.4. Metáforas antitéticas 

  

Ampliando as ideias de Lakoff e Johnson, Tudor Vianu (1971), ao apresentar a “função 

estética da metáfora”, estipula que a antítese é uma das especializações da metáfora, e tem a 

natureza de “metáfora antitética”, cuja função é aproximar polos antagônicos para criar uma 

nova realidade. O pesquisador Carlos Guedelha, em uma palestra realizada na Universidade 

Federal do Amazonas, sublinhou esse caráter da antítese como uma das muitas variações da 

metáfora, nestes termos: “Assim como o paradoxo e a sinestesia, a antítese se pauta pela 



 

79 
 

“captação da unidade que jaz no fundo das coisas, apesar de suas distinções de superfície. 

Dentro da função estética da metáfora, ela responde pela subfunção unificadora”.5 

Como se sabe, a antítese é um recurso retórico que explora a oposição entre ideias, 

conceitos ou imagens para criar contraste e enriquecer a expressividade do texto. É um 

dispositivo literário que coloca duas ideias opostas lado a lado, com o objetivo de destacar suas 

diferenças e, ao mesmo tempo, provocar um efeito estético e cognitivo no leitor. A antítese é 

utilizada não só para contrastar ideias, mas também para explorar a complexidade dos 

sentimentos humanos e dos temas abordados, permitindo que o autor apresente uma visão mais 

profunda e multifacetada do objeto de seu discurso. 

A metáfora antitética (Guedelha, 2013) trabalha com elementos opostos que são postos 

lado a lado para criar tensão ou equilíbrio dentro do texto. Isso pode ocorrer por meio da 

oposição direta de palavras, como em "alegria e tristeza", ou "vida e morte". A antítese usa 

contrastes para destacar a coexistência de forças opostas e, assim, ajudar o leitor a ver um 

conceito em relação ao seu oposto. Em frases como "o amargo e o doce da vida", a antítese 

explora a complexidade da experiência humana, sugerindo que esses aspectos contrastantes são 

inseparáveis e interdependentes. 

Na linha de Lakoff e Johnson (2002), comentado por Guedelha (2013), compreendemos 

que a antítese não é usada apenas para fins estéticos. Ela possui um papel filosófico importante 

ao explorar a dualidade da condição humana. A vida humana é, muitas vezes, composta de 

opostos: felicidade e tristeza, amor e ódio, vida e morte, paz e conflito. A antítese permite que 

o escritor ou poeta explore essas polaridades e reflita sobre a coexistência de forças contrárias 

na experiência humana. 

Em Torna-viagem, a metáfora antitética é uma estratégia recorrente de Astrid Cabral, 

não apenas para ilustrar a realidade, mas também para induzir o leitor a questionar e contemplar 

a natureza do mundo. Além disso, suas antíteses contribuem para a criação de ambiguidade e 

complexidade em seus poemas, afastando o leitor de uma interpretação simplista e linear. Assim 

ela revela aspectos contraditórios de determinados temas, criando camadas de significado e 

abrindo espaço para múltiplas interpretações. Entre as metáforas antitéticas do livro, 

destacamos as que põem em contraposição passado x presente e luz x trevas. 

 

 

 
5 Palestra sobre a “Função estética da metáfora”, proferida pelo pesquisador Carlos Guedelha no Congresso 

Efemérides Amazônicas de Letras, na Universidade Federal do Amazonas, em junho de 2016. 



 

80 
 

 3.4.1.      Entre o passado e o presente 

A primeira metáfora antitética selecionada para análise se encontra no poema “VI”, 

como segue:  

Sob Sarafandi jaz 

bíblica Sarepta. 

Sob os homens de agora 

jazem os homens de outrora. 

Séculos dos séculos 

eles pescaram peixes 

e araram esse chão. 

Hoje pescam o passado 

nas entranhas da terra. 

Ressuscitam ânforas 

troféus da guerra 

contra o efêmero. 

(Cabral, 1981, p. 24) 

  

Sarepta é uma cidade antiga mencionada na literatura bíblica, localizada perto da costa 

do Mar Mediterrâneo. A cidade situava-se entre Tiro e Sidom, duas grandes cidades fenícias. 

Sarepta é célebre por sua importância histórica e religiosa, especialmente no contexto bíblico, 

onde é mencionada como o local em que o profeta Elias realizou milagres. A localização da 

antiga Sarepta é identificada hoje no vilarejo de Sarafandi, no sul do Líbano. Embora pequena, 

a área ainda é visitada por aqueles interessados na arqueologia e na história bíblica, e continua 

a ser um ponto de interesse para estudiosos de diversas áreas. A partir desse conhecimento 

público, Astrid montou a antítese entre dois espaços/tempos que o poema apresenta: o “ontem” 

de Sarepta e o “hoje” de Sarafandi. 

Pelas imagens do poema, a atual Sarafandi foi erguida sobre a antiga Sarepta: os homens 

de agora sobre os homens de outrora. No outrora, uma cidade pesqueira e agrícola; agora os 

homens “pescam o passado / nas entranhas da terra”. Aqui há uma referência à arqueologia 

que muito se pratica atualmente na região. Essa expressão concretiza a metáfora conceptual 

ARQUEOLOGIA É PESCARIA. Nesse afã de reencontrar o passado por meio de escavações 

arqueológicas, eles “ressuscitam ânforas / troféus da guerra / contra o efêmero”, expressão da 

metáfora ESCAVAR É RESSUSCITAR (Lakoff e Johnson, 2002). 

No poema, o uso de "jaz" (verbo com forte conotação funerária) sugere que a cidade 

moderna repousa, inconscientemente ou não, sobre as ruínas da cidade ancestral. A imagem 

evoca a ideia de camadas de tempo, onde o presente repousa sobre os alicerces do passado: 

“Sob os homens de agora / jazem os homens de outrora”. Reforçando a estrutura anterior, a 

poeta expande o conceito de tempo arqueológico para a própria condição humana. Cada geração 



 

81 
 

atual vive sobre as anteriores, literal e simbolicamente. Essa sobreposição sugere um peso da 

memória e uma continuidade histórica que resiste à ideia de que o presente é autossuficiente. 

“Séculos dos séculos / eles pescaram peixes / e araram esse chão.” Aqui, Astrid remete 

às atividades humanas ancestrais, ligadas à subsistência: pesca e agricultura. Essas ações 

repetidas ao longo do tempo indicam uma relação profunda entre o humano e a terra/mar – 

tradição e permanência. “Hoje pescam o passado / nas entranhas da terra”. Neste ponto, ocorre 

uma mudança semântica que desencadeia a metáfora antitética: antes, pescavam-se peixes, hoje 

pesca-se o passado. A ação agrícola dá lugar à escavação arqueológica. Trata-se de uma crítica 

ou constatação poética: o presente não cria, apenas busca resgatar, desenterrar, interpretar 

ruínas – o que também pode ser visto como um ato de resistência ao efêmero. 

“Ressuscitam ânforas / troféus da guerra / contra o efêmero”. O uso do verbo 

“ressuscitam” é ambíguo: há um desejo de dar vida ao que estava enterrado, morto, esquecido; 

ânforas, objetos antigos e frágeis, viram troféus simbólicos: não são apenas peças 

arqueológicas, mas testemunhos de permanência. O último verso encerra o poema com uma 

ideia central: escavar e conservar o passado é travar uma “guerra contra o efêmero”, contra o 

esquecimento, contra a aceleração do tempo moderno, contra a cultura descartável. 

 A referência a Sarepta e ânforas insere o poema em uma tradição que reconhece o valor 

simbólico e espiritual da história,em evidente diálogo com a literatura bíblica. A antítese 

passado/presente vem marcada nas oposições "Sarepta/Sarafandi", "homens de outrora/homens 

de agora", "pescar peixes/pescar o passado". A imagem do tempo é posta em camadas: a ideia 

de que o presente repousa, literalmente, sobre os mortos e seus feitos. Ao sugerir que hoje se 

pesca o passado e não mais se cultiva ou pesca como antes, o poema pode estar apontando para 

um rompimento da relação orgânica com a terra, substituída pela exploração do tempo morto. 

Este poema é uma eloquente alegoria da memória como resistência, do tempo como 

camadas vivas, e da arqueologia como metáfora poética. Astrid Cabral, que tem sua obra 

profundamente enraizada na Amazônia, mas também voltada ao universal, usa a linguagem 

com precisão e lirismo para nos lembrar que todo presente é uma construção sobre vestígios, 

que o passado é matéria viva, e que preservar a memória é lutar contra a morte e o vazio da 

fugacidade moderna. 

A antítese entre o passado histórico e o presente é um tema rico e amplamente explorado 

em diversas áreas, como a Literatura, a Filosofia e a História. Essa oposição é usada para 

expressar tanto a continuidade quanto a ruptura entre o que foi e o que é, ajudando-nos a 

entender como o passado influencia o presente e como o presente redefine o passado. Na 



 

82 
 

Literatura e em outras artes, essa antítese permite uma reflexão profunda sobre o impacto da 

história na identidade individual e coletiva, enquanto no campo da Filosofia e da Sociologia ela 

estimula questionamentos sobre o progresso e o papel da memória e da tradição na formação 

de valores contemporâneos. 

Na Literatura, a antítese entre passado e presente é frequentemente explorada para 

evocar o contraste entre as tradições e as mudanças sociais ou individuais, como é o caso de A 

Educação pela pedra, de João Cabral de Melo Neto, considerado um marco da poesia concreta 

e racionalista. O livro confronta o Brasil arcaico (pedra, sertão) com o Brasil moderno (cidade, 

indústria), revelando contrastes entre o passado nordestino e o presente em transformação. E 

também A Terra desolada, de T. S. Eliot, um dos grandes poemas do século XX, que contrapõe 

o legado cultural do Ocidente com a desintegração da modernidade após a Primeira Guerra 

Mundial. Um verdadeiro diálogo entre passado mítico e presente fragmentado, evocando a 

dicotomia entre o passado mítico e o presente em transformação. Esse contraste cria uma tensão 

que questiona a permanência ou obsolescência dos valores e das tradições ao longo do tempo. 

Além disso, autores contemporâneos frequentemente usam a antítese entre passado e 

presente para explorar o tema da memória e da identidade, destacando como eventos passados 

podem influenciar o presente. Em obras que tratam de traumas históricos, como guerras ou 

ditaduras, o passado é evocado para mostrar como ele deixa marcas no presente, lembrando que 

o passado não é um período estático e isolado, mas algo vivo que continua a reverberar na vida 

atual. 

Essa antítese entre passado e presente permite que os indivíduos e sociedades examinem 

criticamente tanto o que foi perdido quanto o que foi conquistado. Muitas vezes, o presente é 

valorizado como uma era de progresso, enquanto o passado é visto como um tempo de 

limitações e opressões; outras vezes, o passado é considerado mais autêntico ou estável, em 

oposição à superficialidade e velocidade da vida contemporânea. Esse contraste entre nostalgia 

e inovação reflete as tensões entre tradição e modernidade. 

A antítese entre passado histórico e presente é uma ferramenta fundamental para 

explorar a continuidade e a ruptura entre as eras, além de ser uma lente para examinar as 

transformações culturais e sociais ao longo do tempo. Ela permite refletir sobre o que se ganha 

e o que se perde com o avanço do tempo e sobre como a memória e a tradição continuam a 

moldar a identidade e os valores contemporâneos. Por meio dessa oposição, podemos não só 

entender melhor o presente em relação ao passado, mas também questionar o papel que o 

passado deve ter em nosso futuro. 



 

83 
 

No poema “XIX”, essa metáfora antitética também está presente:  

 

Oh Beirute/Beryte 

poço de tempo coagulado 

calabouço de lembranças 

que me entrançam de limo. 

Um dia foste continente 

eu à sombra de minaretes 

arcos mercados rochas 

líquido azul fenício. 

Agora sou teu invólucro 

e te transporto ubíqua 

emancipada do espaço 

em que foste de início. 

(Cabral, 1981, p. 38) 

 

 

  Neste poema, o eu-lírico instala Beirute como o “tu” enunciativo, ou seja, converte a 

cidade em parceira de um diálogo, interlocutora a quem a mulher dirige a palavra. São 

extremamente potentes as expressões metafóricas da cidade como “poço de tempo coagulado” 

e como “calabouço de lembranças”, de onde se abstraem, respectivamente, as metáforas 

TEMPO É ÁGUA e LEMBRANÇAS SÃO PRISÕES. Elas, em conjunto, representam as ideias 

de que o passado é como água estanque, que perdeu a fluidez, e de que o ser humano é 

prisioneiro de suas lembranças. 

Beirute é a capital e maior cidade do Líbano, com uma história rica e multifacetada que 

remonta a milênios. Localizada na costa do Mar Mediterrâneo, Beirute é uma das cidades mais 

antigas do mundo, tendo sido habitada de forma contínua desde os tempos fenícios. Ao longo 

de sua história, a cidade foi marcada por seu papel como centro comercial, cultural e intelectual, 

mas também por períodos de conflito e reconstrução. A cidade de Beirute é emblemática da 

resiliência e complexidade do Líbano, sendo um ponto de encontro de diversas culturas, 

religiões e tradições (Kassir, 2010). 

Beirute tem suas origens na antiga civilização fenícia, que habitava a região costeira do 

Levante. Os fenícios eram conhecidos por suas habilidades no comércio marítimo e pela 

fundação de várias colônias ao longo do Mediterrâneo. A cidade de Beirute, ou "Beryte", como 

era chamada na época, foi um importante centro comercial e cultural da Fenícia. Sua localização 

estratégica no Mediterrâneo permitiu-lhe prosperar como um ponto de comércio entre o mundo 

oriental e ocidental (Kassir, 2010). 

Após o colapso do Império Otomano, Beirute e o restante do Líbano caíram sob o 

domínio francês, após a Primeira Guerra Mundial. Durante o domínio francês (1920–1943), 

Beirute passou por um processo de modernização e ocidentalização. Muitas das infraestruturas 

contemporâneas da cidade, como avenidas e edifícios públicos, foram projetadas pelos 



 

84 
 

franceses, e a cidade começou a se tornar um centro de educação, comércio e cultura no Oriente 

Médio. 

O século XX foi um período de grandes desafios para Beirute. A cidade se viu dividida 

durante a Guerra Civil Libanesa (1975-1990), um conflito sangrento e complexo envolvendo 

facções políticas e religiosas diferentes, incluindo muçulmanos, cristãos, palestinos e forças 

estrangeiras. Beirute foi dividida ao meio, com a parte oeste controlada por grupos muçulmanos 

e a parte leste, majoritariamente cristã, sob o controle de outras facções. Durante a guerra civil, 

Beirute foi devastada por bombardeios, massacres e uma fragmentação ainda maior das suas 

comunidades. Muitos dos seus marcos históricos foram destruídos, e a cidade passou a ser vista 

como símbolo de divisão e sofrimento. O pós-guerra foi marcado por um longo período de 

reconstrução e tentativa de reconstruir o tecido social e urbano da cidade (Kassir, 2010). 

Após o fim da guerra civil em 1990, Beirute entrou em um processo gradual de 

reconstrução, impulsionado por investimentos locais e internacionais. Nos anos 1990 e 2000, 

Beirute se posicionou novamente como um centro financeiro, cultural e turístico do Oriente 

Médio. A cidade, no entanto, continua a enfrentar desafios significativos, incluindo tensões 

sectárias internas, uma economia frágil, a corrupção política e os efeitos da guerra na Síria. A 

explosão devastadora no porto de Beirute em 4 de agosto de 2020, que causou centenas de 

mortes, feridos e danos generalizados à infraestrutura da cidade, foi um ponto de virada para a 

cidade e evidenciou a fragilidade do país diante de crises internas e externas. 

Beirute é famosa por sua diversidade cultural e religiosa, sendo um caldeirão de 

diferentes comunidades, como cristãos maronitas, muçulmanos sunitas e xiitas, drusos, entre 

outros. A cidade tem uma longa tradição de coexistência inter-religiosa, embora essa 

convivência tenha sido profundamente impactada pelos conflitos sectários ao longo do tempo. 

Enfim, Beirute é uma cidade complexa e multifacetada, marcada por uma história de glórias e 

tragédias, que continua a ser um centro de diversidade cultural, resistência e adaptação. Sua 

capacidade de se reinventar após inúmeras dificuldades é um testemunho da força de sua 

população e do espírito da cidade (Kassir, 2010). 

No poema de Astrid, Beirute é apresentada como tendo sido um continente no passado, 

sendo a cidade dos mil minaretes, barcos, mercados e rochas vizinhos mar azul da Fenícia. 

Hoje, nas andanças do eu-lírico pela cidade moderna, a memória traz de volta a cidade 

antiquíssima, que a memória teima em tornar onipresente.  

O poema expõe de forma lírica e sofisticada as relações entre memória, identidade, 

espaço geográfico e tempo histórico. Nele, a poeta convoca a cidade de Beirute (Beryte) como 



 

85 
 

símbolo de uma experiência íntima e civilizatória, transformando o lugar concreto em território 

subjetivo, uma “cidade dentro de si”.  

A abertura em tom de apóstrofe (“Oh”) já sugere um tom elegíaco e reverente. A 

duplicidade do nome – Beirute (atual) / Beryte (nome antigo) – evoca a tensão entre passado e 

presente, marca essencial de Torna-viagem. Chamar a cidade de “poço de tempo coagulado” 

sugere que ela condensa camadas de história, como se o tempo ali tivesse parado ou se 

acumulado como um sedimento profundo. Um poço é vertical, profundo, escuro: metáfora para 

a memória e a arqueologia. 

Em “calabouço de lembranças / que me entrançam de limo”, a imagem do 

calabouço sugere aprisionamento, mas também preservação, um lugar onde as lembranças 

permanecem, embora ocultas ou sombrias. O verbo “entrançam” traz a ideia de que essas 

memórias se enroscam na poeta, talvez a enredem ou moldem. O limo, matéria orgânica, remete 

ao tempo úmido, àquilo que o tempo cobre. É uma lembrança viva, mas também decomposição 

e resistência. 

“Um dia foste continente / eu à sombra de minaretes / arcos mercados rochas / líquido 

azul fenício”. Aqui, há uma rememoração afetiva e sensorial do tempo vivido em Beirute. 

“Foste continente” pode ser lido como "foste vastidão", um centro de cultura. A poeta se situa 

“à sombra de minaretes”, em meio a paisagens árabes e mediterrâneas – a arquitetura islâmica, 

os mercados, as rochas e o mar, o “líquido azul fenício”, que une a geografia à ancestralidade 

do povo fenício, civilização marítima e mercantil. Essa parte do poema é marcada por uma 

carga sensorial e histórica intensa, em que espaço e tempo estão em fusão. 

“Agora sou teu invólucro / e te transporto ubíqua”: há aqui uma reversão simbólica: 

antes, a poeta habitava Beirute; agora, Beirute habita nela. “Invólucro” é aquilo que envolve, a 

poeta se torna concha da cidade, cápsula de memória. E, como invólucro, ela a transporta por 

todos os lugares (“ubíqua”), livre da geografia original. Isso é uma forma de emancipação da 

espacialidade: o espaço vira território interno. O poema se encerra com a afirmação de que essa 

Beirute, feita agora de memória e poesia, está liberta da materialidade do lugar original. A 

cidade, como lembrança, transcende o espaço e se aloja no tempo interior da poeta. 

O eu-lírico se define pelo que viveu em Beirute. A cidade não é apenas cenário, mas 

uma força formadora de subjetividade. Torna-viagem, o título do livro e conceito central da 

obra, refere-se ao retorno simbólico ou afetivo a um lugar distante, vivido, que retorna sob outra 

forma (linguagem, lembrança, corpo). Mas há uma dualidade tempo/espaço: o tempo se 

apresenta como algo que “coagula” e se sedimenta, e o espaço como algo que pode ser 



 

86 
 

carregado, revivido, interiorizado. Além disso, as imagens do poema revelam a 

transculturalidade: Astrid viveu no Líbano como diplomata. A fusão de elementos árabes, 

mediterrâneos e ocidentais no poema manifesta uma cosmopolítica poética, onde a vivência 

estrangeira é também uma forma de pertencimento. Enfim, o espaço estrangeiro também pode 

se converter em lugar. 

O poema é um ato de apropriação lírica da geografia da memória. Beirute/Beryte torna-

se símbolo de um passado vivido intensamente e que, mesmo transformado pelo tempo e pela 

distância, permanece em estado poético. A poeta torna-se arqueóloga de si mesma, escavando 

as ruínas emocionais de uma cidade que já não é apenas geografia, mas mito íntimo. É uma 

escrita contra o apagamento, que preserva a vivência no âmbar da linguagem. 

É ainda Beirute que comparece no poema “XX”, no qual o eu-lírico faz perguntas 

desconcertantes sobre o estágio atual da lendária cidade:  

 

Em que beirais se refugiam 

agora os pássaros de Beirute 

quando cegas balas atravessam 

tardes a arremedar-lhes os voos? 

E as pessoas? onde se escondem elas 

ao esmorecerem do calor da guerra 

a sede de viver vencendo o ódio? 

Antes, o caldo inocente das laranjas 

sanguíneas espremidas nas esquinas. 

Hoje, o sumo de crianças e homens 

o que nas ruas ferozmente se imola. 

Haverá quem diga ainda Massalame 

invocando a suprema dádiva da paz? 

Ou tocados de sagrado espanto 

condenam-se todos ao silêncio 

ante a impotência das palavras 

corações vazados de dor recusando 

as cinzas da assassinada harmonia? 

(Astrid, 1981, p. 39)  

A poeta põe em contraste o “antes” e o “hoje”. Essas são as lexias que representam 

passado e presente, respectivamente. Nas imagens antitéticas, o voo dos pássaros foi substituído 

pelo voo das “cegas balas” atravessando as tardes; as pessoas se escondem, cansadas da 

estupidez da guerra, desejosas de viver em paz. O ponto alto da antítese, no poema, é quando 

Astrid confronta passado e presente por meio de duas zeugmas: 

             Antes, o caldo inocente das laranjas 

sanguíneas espremidas nas esquinas. 

                      x 

Hoje, o sumo de crianças e homens 

o que nas ruas ferozmente se imola. 



 

87 
 

  

Nesse jogo antitético, imbricada com a antítese passado versus presente, há também a 

antítese paz versus guerras. A paz de “antes” dava suporte à vida em pleno curso, enquanto as 

guerras de “hoje” trazem a morte de permeio, com a consequente imolação de seres humanos.  

Na antítese está embutida a metáfora de crianças e homens sendo imolados nas ruas, como uma 

laranja que se espreme. Lendo essa metáfora com o apoio de Edward Lopes (1986), teríamos 

que na expressão metafórica “sumo de crianças e homens”, o suporte “sangue” foi comutado 

pelo aporte “sumo”. Essa expressão metafórica atualiza a metáfora PESSOAS SÃO FRUTOS. 

É sintomático o uso da expressão árabe “Massalame": “Haverá quem diga ainda 

Massalame / invocando a suprema dádiva da paz?” Esse termo, em árabe, significa "adeus" ou 

"vá em paz." Essa expressão é usada como uma despedida, e a tradução literal é algo como 

"com a paz." Quando alguém diz "massalame", está desejando que a pessoa vá em segurança e 

com tranquilidade (Bassiouney, 2020). 

A pergunta alarmante feita pelo eu-lírico revela a suspeita de que a paz se tornou algo 

impossível, ou desmotivado, num ambiente completamente tomado pela cultura do ódio e da 

guerra. É nesse contexto que as palavras perdem sua potência e até mesmo se tornam perigosas, 

condenando as pessoas ao silêncio e ao mutismo, com os “corações vazados de dor recusando 

/ as cinzas da assassinada harmonia”, porque HARMONIA É UM SER VIVO. Essa é uma 

metáfora ontológica (Lakoff e Johnson, 2002) que concretiza a suplantação da paz de ontem 

pela guerra de hoje. 

O poema é um grito lírico contra a violência e a guerra, mais especificamente contra os 

horrores vividos na cidade de Beirute durante os conflitos civis no Líbano, que tiveram seu 

auge entre 1975 e 1990. Com um tom elegíaco e de denúncia, a poeta contrapõe imagens do 

cotidiano pacífico do passado com a brutalidade e a desintegração do presente, explorando os 

limites da linguagem diante da dor. “Em que beirais se refugiam / agora os pássaros de Beirute”, 

o eu-lírico pergunta. A imagem inaugural já carrega delicadeza e tensão. Os beirais, 

normalmente refúgio de pássaros e símbolo de abrigo, são evocados como uma interrogação: 

onde está a natureza em meio à destruição? Os pássaros aqui são símbolo tanto de liberdade 

quanto de vulnerabilidade: são eles os primeiros a desaparecer em cenários de guerra. “quando 

cegas balas atravessam / tardes a arremedar-lhes os voos?” As balas, cegas, desumanizadas, 

atravessam as tardes como se zombassem do voo dos pássaros. A escolha da palavra 

“arremedar” (imitar com zombaria) carrega ironia e denúncia: a guerra substitui a leveza do 

voo pela trajetória mortal do projétil. A tarde, momento de calma e luz difusa, é pervertida pelo 

conflito. 

https://www.amazon.com.br/Reem-Bassiouney/e/B001JXQSX0/ref=dp_byline_cont_book_1


 

88 
 

“E as pessoas? onde se escondem elas / ao esmorecerem do calor da guerra / a sede de 

viver vencendo o ódio?” Astrid alterna o foco: dos pássaros, passa às pessoas, com a mesma 

pergunta desesperada: onde se refugiar? O verbo “esmorecer” (enfraquecer) associa a exaustão 

física ao peso moral do conflito. A “sede de viver” é contrastada com a onipresença do ódio, 

instaurando o dilema entre resistência e rendição. 

“Antes, o caldo inocente das laranjas / sanguíneas espremidas nas esquinas.” Neste 

trecho, a memória do cotidiano pacífico é invocada com lirismo: As laranjas sanguíneas têm 

duplo sentido: nome da fruta e prenúncio de sangue. A expressão “caldo inocente” contrasta 

fortemente com o que virá. As esquinas remetem à vida comum da cidade, onde se vendia suco, 

onde havia convivência. “Hoje, o sumo de crianças e homens / o que nas ruas ferozmente se 

imola”. Verso brutal e perturbador, que atualiza a imagem anterior com sangue real. 

A figura retórica da anáfora temporal (“Antes” / “Hoje”) reforça a antítese entre o 

passado de paz e o presente de violência. A palavra “imola” remete a sacrifício ritual, como se 

a guerra exigisse sangue humano como oferenda, o que aproxima o poema de um tom bíblico-

trágico. “Haverá quem diga ainda Massalame / invocando a suprema dádiva da paz?” A palavra 

árabe “Massalame” significa adeus com paz, ou simplesmente paz. A interrogação expõe o 

ceticismo: ainda é possível pronunciar a palavra paz com sinceridade? A “suprema dádiva” é 

algo cada vez mais distante e inalcançável. 

“Ou tocados de sagrado espanto / condenam-se todos ao silêncio” A ideia de um 

“sagrado espanto” revela que a dor atinge uma dimensão transcendente, espiritual – algo que 

ultrapassa a compreensão e paralisa a linguagem. O silêncio aqui não é paz, mas impotência, 

uma forma de luto. “Ante a impotência das palavras / corações vazados de dor recusando / as 

cinzas da assassinada harmonia?” O final do poema é devastador: A impotência das palavras é 

uma confissão de falência do próprio instrumento da poeta. Os “corações vazados” (furados, 

esvaziados) comunicam a destruição psíquica, emocional, coletiva. E a “harmonia assassinada” 

resume o que está em jogo: não apenas vidas foram perdidas, mas também a própria 

possibilidade de convivência e sentido. 

Como se observa, o poema tem um tom interrogativo: as perguntas reforçam a incerteza, 

o desespero, a busca sem resposta diante da barbárie. Os jogos de antíteses percorrem o texto: 

“antes / hoje”, “caldo inocente / sumo de crianças”, “massalame / silêncio”. Todas essas 

antíteses constroem o eixo trágico do poema. Imagens concretas aparecem imbricadas a 

imagens simbólicas: pássaros, balas, laranjas, esquinas, suco, sangue – imagens do cotidiano 

corrompidas pela guerra. Assim, ganha corpo o apelo ético e humano: mais do que testemunho, 



 

89 
 

o poema é um clamor contra a indiferença, evocando o leitor a se confrontar com a estupidez 

da guerra e a realidade da dor. 

Poderíamos dizer que este é um poema de alta voltagem emocional e política, que se 

inscreve como poesia de testemunho e resistência, mas também de lamento existencial. 

Astrid Cabral transforma sua experiência pessoal em matéria poética universal, comovente e 

incisiva. Em tempos de conflitos contínuos pelo mundo, esse poema segue atual e necessário, 

lembrando-nos que há sempre muito a perder quando a harmonia é assassinada, e que a poesia 

ainda tenta nomear o indizível, mesmo à beira do silêncio. 

3.4.2.      Entre a luz e as trevas  

Outra metáfora antitética subjacente aos poemas de Torna-viagem é a que contrasta a 

luz com as trevas. Isso acontece, por exemplo, no poema “LIV”, onde lemos: 

A luz do crepúsculo 

é fósforo que incendeia  

as águas do Bósforo  

enquanto trevas de eras 

jazem cativas na cisterna 

de submersa basílica. 

(Cabral, 1981, p. 77) 

  
  O Bósforo, citado no poema, é também conhecido como Estreito de Bósforo, uma 

estreita faixa de água que separa a Europa da Ásia, conectando o Mar Negro ao Mar de 

Mármara. Localizado na Turquia, na cidade de Istambul, o Bósforo é um dos estreitos mais 

estratégicos do mundo, tanto histórica quanto geopoliticamente. Ele marca o ponto de transição 

entre o continente europeu e o asiático, fazendo de Istambul uma cidade dividida entre dois 

continentes. Historicamente, o Bósforo sempre foi um ponto crucial de comércio, migração e 

defesa. Desde a época do Império Bizantino até o Império Otomano, o controle do Bósforo 

significava acesso ao comércio entre a Ásia e a Europa, além de proteger o Mar Negro. Hoje, o 

estreito continua sendo uma importante rota marítima para navios que transportam petróleo, gás 

e outros produtos entre a Ásia e a Europa (Freely, 2019). 

Em termos culturais, as margens do Bósforo são ricas em história e arquitetura, com 

palácios otomanos, fortalezas e mesquitas ao longo de suas margens. O Bósforo não apenas 

possui importância histórica e estratégica, mas também é uma região muito popular para 

turismo. As suas águas e paisagens encantadoras atraem turistas de todo o mundo, 

especialmente em passeios de barco que oferecem vistas de palácios e pontes imponentes, como 

a Ponte do Bósforo, que liga as partes europeia e asiática de Istambul. 



 

90 
 

Circulando pelo Estreito de Bósforo, ocorre a Astrid a criação da metáfora antitética que 

apresenta a luz em contraposição às trevas. Por um lado, “A luz do crepúsculo / é fósforo que 

incendeia”; por outro, “trevas de eras / jazem cativas na cisterna”. Temos a percepção da 

anulação recíproca, ou seja, onde luz brilha, as trevas desaparecem, ou onde reinam as trevas a 

luz se dissipa inevitavelmente. Tangenciando essa polarização, encontra-se a ideia do todo, no 

sentido de que luz e trevas se complementam. É o modelo do yin yang, da filosofia chinesa, na 

qual o yin representa a escuridão, o princípio passivo, feminino, frio e noturno. Já o yang 

representa a luz, o princípio ativo, masculino, quente e claro. Ambos são parte de um todo. 

Qual é esse todo de que estamos falando? Primeiramente precisamos entender que o 

poema apresenta uma imagem visual, como uma metáfora sinestésica. Trata-se da camada 

poética que Ezra Pound, em ABC da Literatura, denomina de “fanopeia”, ou seja, a camada 

visual que dá forma a uma imagem poética. Assim, o “todo” da imagem que o poema apresenta 

é exatamente uma visão do Estreito de Bósforo. Em segundo lugar, precisamos observar que 

esse todo se constitui de duas partes: a primeira diz respeito aos três primeiros versos: “A luz 

do crepúsculo / é fósforo que incendeia / as águas do Bósforo”; a segunda relaciona-se aos três 

versos seguintes: “enquanto trevas de eras / jazem cativas na cisterna / de submersa basílica”. 

Na primeira parte, o destaque é para o aspecto solar, luminoso, da paisagem. Fazendo 

um trocadilho fônico do nome “Bósforo” com o vocábulo “fósforo”, o eu-lírico convida o leitor 

a “ver” as luzes crepusculares do sol “incendiando” as águas do Estreito, dando-lhe um aspecto 

visual semelhante ao fogo. Na segunda parte, o realce recai sobre o aspecto sombrio, tenebroso, 

da mesma paisagem. Ao mesmo tempo em que o sol acende a paisagem, as “trevas de eras” 

estão sepultadas juntamente com a basílica submersa, signos de um tempo longínquo cujos 

vestígios foram cobertos pelas águas. 

A imagem da religião encontra-se representada pelo termo “basílica”, ligado à imagem 

do clero, que comandou o cenário mundial por séculos, identificando toda uma era como idade 

das trevas, o período medieval, que por mais de um milênio afundou a humanidade em trevas, 

nas quais o homem vivia submerso em dogmas e tradições religiosas que o levaram agir e viver 

nas trevas da ignorância, acreditando ser submisso e escravo da vontade soberana de padres, 

bispos e demais líderes religiosos. A referência “jazem cativas na cisterna” sugere uma 

incongruência entre o que o clero pregava e o que a sua igreja era, em essência. Ou seja, a igreja 

se autoproclamava a fonte da água da vida, porém seus sistemas clericais eram cisternas 

dominadas pelas trevas. Assim sendo, a religião dominante era um lugar sombrio e de cisternas 

rotas, de águas contaminadas. O eu-lírico parece regozijar-se com a face luminosa da paisagem 



 

91 
 

que está apreciando, ao mesmo tempo em que se sente consternada pelo aspecto sombrio que a 

história lhe cochicha aos ouvidos. 

Este breve, mas densíssimo poema é um excelente exemplo da síntese poética entre 

tempo histórico, espaço geográfico e imagem sensorial, marcas características da autora. Em 

apenas seis versos, a poeta funde natureza, civilização e memória, tomando como cenário 

simbólico o Bósforo e a cisterna da Basílica, dois ícones da cidade de Istambul, antiga Bizâncio 

e Constantinopla. "A luz do crepúsculo" é o momento de transição entre dia e noite, símbolo da 

passagem, da memória, da beleza efêmera. Essa luz é comparada a um “fósforo que incendeia”, 

metáfora que transmite não só claridade, mas também intensidade e combustão, como se a 

natureza fosse um ato poético. "As águas do Bósforo", canal que separa e liga Europa e Ásia, é 

vista como símbolo de encontro de civilizações. Aqui, ele se acende com a luz da tarde, numa 

imagem de beleza fugaz e poderosa, "enquanto trevas de eras / jazem cativas na cisterna / de 

submersa basílica". 

Nos três últimos versos, há uma inflexão para o passado histórico e uma tensão com o 

presente luminoso: “Trevas de eras” indica um tempo remoto, talvez esquecido, que carrega 

não só escuridão literal, mas o peso da história e da memória ocultada. Essas trevas “jazem 

cativas”, ou seja, estão aprisionadas, mas ainda presentes, adormecidas sob a superfície da 

cidade viva. O local dessas trevas é a cisterna da basílica, certamente referindo-se à Cisterna da 

Basílica de Istambul, construída no período bizantino. Ela é subterrânea, úmida, escura, 

sustentada por colunas submersas, um verdadeiro arquivo físico do passado. 

O Bósforo é uma ponte simbólica entre Ocidente e Oriente. Ao incendiá-lo poeticamente 

com a luz do crepúsculo, Astrid insinua uma possível comunhão entre tempos e culturas, ainda 

que momentânea. A cisterna representa a profundidade da memória, um espaço que abriga a 

herança submersa da humanidade, uma arqueologia do esquecimento, mas viva, cativa, 

presente.  

Este poema é um comentário sutil sobre a coexistência entre o presente efêmero e o 

passado latente. A poeta vê no espetáculo do crepúsculo uma espécie de revelação: enquanto o 

mundo segue com sua beleza passageira, há trevas históricas cativas, não superadas, que ainda 

repousam sob a superfície. Pode-se ler também como uma reflexão sobre o tempo: o presente 

é luz que brilha e desaparece; o passado é sombra que persiste, calada, na arquitetura do mundo. 

Ao se debruçar sobre Istambul, o poema traduz a cidade como palimpsesto, um corpo que 

guarda múltiplas camadas de civilização. A natureza e a história se espelham: enquanto o 



 

92 
 

crepúsculo ilumina o Bósforo, as ruínas da civilização jazem nas profundezas da terra, à espera 

do olhar arqueológico da poesia. 

A antítese luz x trevas é objeto também do poema “XII”, que transcrevo a seguir:  

 

Yom assal, yom bassal 

Acendo com a lembrança 

o meu farol na noite. 

Saboreei os dias de paz 

como as sumarentas maçãs 

das montanhas de Becharre. 

Bem sei que nem todos os 

dias são dias de dádivas 

e entre estes se estendem 

as longas noites sombrias 

onde opacos murchamos 

não fosse a força luz 

de uma lembrança doce. 

           (Cabral, 1981, p. 31) 

  

         O poema traz uma espécie de subtítulo, ou paratexto, por meio da expressão "Yom assal, 

yom bassal". Trata-se de um provérbio popular no mundo árabe que significa literalmente "um 

dia mel, um dia cebola". A frase é usada para ilustrar a natureza instável da vida: em alguns 

dias tudo é doce e agradável (como o mel), enquanto em outros dias tudo parece difícil e amargo 

(como a cebola). É uma forma de lembrar as pessoas de que a vida tem altos e baixos, e que 

devemos estar preparados para lidar com ambos. Essa sabedoria popular serve como um 

lembrete para manter a calma e a resiliência em tempos difíceis e valorizar os momentos bons 

quando eles vêm. Em geral, o provérbio sugere a importância de aceitar as mudanças e manter 

uma atitude equilibrada diante dos desafios e dos prazeres da vida (Bassiouney, 2020). 

         Nos primeiros versos do poema, o eu-lírico exprime a antítese luz x trevas: “Acendo 

com a lembrança / o meu farol na noite”, com a metáfora LEMBRANÇA É LUZ que ilumina 

as trevas da noite. Após esse início com o marco temporal no presente, a enunciação situa um 

fato no passado, por meio do pretérito perfeito: “Saboreei os dias de paz / como as sumarentas 

maçãs / das montanhas de Becharre”. As montanhas de Becharre (ou Bsharri) são localizadas 

no norte do Líbano. Essa área é conhecida por sua beleza cênica, incluindo picos cobertos de 

neve no inverno e vales profundos. Becharre é também o berço do poeta e filósofo Khalil 

Gibran, autor de O Profeta. A área abriga o Museu Gibran, que preserva sua obra e memórias. 

Nas montanhas ao redor de Bsharri, também se encontram as milenares florestas de cedros do 

Líbano, algumas com mais de mil anos, símbolos de resistência e considerados sagrados. Essas 

árvores são um tesouro cultural e natural da região, mencionadas na Bíblia e retratadas na 

bandeira libanesa. 

https://www.amazon.com.br/Reem-Bassiouney/e/B001JXQSX0/ref=dp_byline_cont_book_1


 

93 
 

As saborosas maçãs produzidas nessas montanhas serviram como base para a 

comparação que o eu-lírico faz, de que “saboreou” a paz. Essa expressão atualiza a metáfora A 

PAZ É UM FRUTO SABOROSO. A partir daí, voltando ao presente, instala-se no poema o 

princípio da instabilidade de que fala o "Yom assal, yom bassal": “Bem sei que nem todos os / 

dias são dias de dádivas / e entre estes se estendem / as longas noites sombrias / onde opacos 

murchamos / não fosse a força luz / de uma lembrança doce”. Assim, a mulher verbaliza que a 

vida transcorre alternando dias de dádivas e noites longas e sombrias. É a força da 

lembrança/luz que não permite que as pessoas murchem. Dessa forma, PESSOAS SÃO 

PLANTAS que se alimentam da luz das boas lembranças. 

O poema parece ser uma delicada meditação poética sobre a alternância entre dias bons 

e maus, marcada por uma vivência pessoal e afetiva no Líbano. O título, como dissemos acima, 

aponta o sentido de um dia doce, seguido de outro amargo. O provérbio popular estrutura o 

pensamento e a afetividade do poema. Abrir o poema com essa expressão árabe “Yom assal, 

yom bassal” confere um tom coloquial e universal à reflexão. Mesmo sem tradução explícita, o 

som e a cadência da frase sugerem a dualidade entre doçura e amargura, dias de bem-estar e de 

sofrimento, e funcionam como epígrafe viva do poema. 

Em “Acendo com a lembrança / o meu farol na noite”, a lembrança é associada a um 

ato de iluminação interior. O eu lírico transforma a memória em instrumento de orientação, 

como um farol que guia em meio à escuridão. A noite representando as dificuldades da vida, os 

períodos escuros da existência – e a lembrança funciona como esperança ou consolo. 

Em “Saboreei os dias de paz / como as sumarentas maçãs / das montanhas de 

Becharre”, o verbo “saborear” aproxima o passado de uma experiência sensorial concreta. A 

imagem das maçãs sumarentas traz a ideia de abundância, frescor, prazer: elas são uma metáfora 

para dias bons, cheios de paz. A referência geográfica a Becharre acrescenta um componente 

cultural, memorial e afetivo ao poema, evocando uma geografia que é também paisagem da 

alma. 

Em “Bem sei que nem todos os / dias são dias de dádivas”, o tom muda para uma 

reflexão realista. A repetição da palavra “dias” intensifica o contraste entre os bons e os maus 

momentos. “Dádivas” reforça que a paz e a alegria são presentes fugazes, não garantidos. “E 

entre estes se estendem / as longas noites sombrias / onde opacos murchamos”: As “longas 

noites sombrias” representam os períodos de sofrimento, desânimo, luto interior. A expressão 

“opacos murchamos” sugere apagamento da vitalidade, um esgotamento existencial que todos 

conhecemos. Há aqui uma clara antítese com o brilho e o sabor do início do poema. 



 

94 
 

Em “não fosse a força luz / de uma lembrança doce”, retoma-se a imagem do início: a 

lembrança como farol. “Força luz” – uma construção poética que reúne potência e iluminação. 

A memória dos bons momentos atua como resistência contra o esvaziamento, como se a doçura 

do passado pudesse redimir a amargura do presente. 

O Título em outra língua cria ponte cultural e reforça o caráter universal da mensagem, 

a ponte Oriente/Ocidente. As imagens sensoriais: maçãs, luz, escuridão, sabores denotam que 

o corpo sente a alternância emocional. As antíteses temporais: noite/dia, luz/trevas, 

doce/amargo se apresentam como a retomada de símbolos clássicos da Literatura, 

ressignificados pela experiência pessoal. E o tom reflexivo e íntimo se faz notar na voz poética 

serena, sábia, resignada, mas não derrotada. 

O poema trata da flutuação natural da vida entre dias bons e ruins, e como o ser humano 

encontra na lembrança dos bons tempos uma forma de sobreviver às crises. 

Astrid Cabral escreve sobre isso com a leveza de quem já viveu os dois lados – o mel e a cebola 

–, e aprendeu a reconhecer a memória como fonte de resistência emocional. O espaço libanês 

(Becharre) funciona como metáfora de um tempo pleno, e mesmo que essa paz esteja distante, 

ela ainda vive como luz na lembrança, tornando-se suporte emocional diante da sombra. Em 

suma, esse é um poema de maturidade existencial, de alguém que conhece o sabor das perdas, 

mas também a permanência dos afetos. Ele celebra a força da memória doce contra a escuridão 

da vida, e nos lembra de que, mesmo entre sombras, há faróis dentro de nós. 

Ao elaborar suas muitas antíteses em Torna-viagem, Astrid cria contrastes que 

expressam dissonâncias que intensificam a expressividade dos poemas. Ao colocar duas ideias 

opostas lado a lado, ela gera tensões que materializam as tensões presentes nas cenas do mundo 

que estão sendo retratadas. Esse contraste contribui para provocar uma reflexão mais profunda 

ou transmitir uma ideia com impacto dramático, como nas imagens em que a guerra soterra a 

paz, o presente suplanta o passado. Suas metáforas antitéticas revelam dualidades da vida 

humana e da História. Esse jogo de opostos não apenas embeleza o texto, mas também convida 

o leitor a explorar sentidos mais profundos, levando-o a perceber a coexistência e 

interdependência dos opostos na experiência humana. 

 3.5. Outras metáforas 

  Na teoria da metáfora conceptual, como vimos, o domínio alvo e o domínio fonte são 

dois elementos centrais. O domínio alvo é o conceito abstrato ou mais complexo que estamos 

tentando entender por meio do domínio fonte. Por exemplo, em "TEMPO É DINHEIRO," o 



 

95 
 

tempo é o domínio alvo. Usamos a metáfora para projetar qualidades do dinheiro no conceito 

de tempo, tratando-o como um recurso que pode ser "gasto," "economizado" ou "investido." Já 

o domínio fonte é o campo de experiência mais concreta ou familiar que usamos para entender 

outro conceito. Ele fornece a estrutura e os elementos que serão usados na metáfora. Em 

"TEMPO É DINHEIRO," o dinheiro é o domínio fonte, um conceito que conhecemos bem e 

que envolve recursos limitados, gestão, ganhos e perdas (Lakoff e Johnson, 2002). 

A metáfora conceptual, então, se forma ao projetar as características do domínio fonte 

sobre o domínio alvo, ajudando-nos a construir sentido e a moldar nossas percepções sobre 

ideias abstratas. Ela é fundamental porque sugere que nosso pensamento e linguagem são em 

grande parte estruturados por metáforas, influenciando até mesmo como percebemos e 

interagimos com o mundo (Lakoff e Johnson, 2002). 

Na teoria conceptual (Lakoff e Johnson, 2002), há uma diferença entre metáfora e 

expressão metafórica: a metáfora é um processo cognitivo mais amplo, pelo qual entendemos 

um conceito abstrato (domínio alvo) em termos de outro conceito mais concreto ou familiar 

(domínio fonte). Ela representa uma forma de pensamento que estrutura como percebemos e 

organizamos o mundo, geralmente de forma implícita. Por exemplo, TEMPO É DINHEIRO é 

uma metáfora conceptual (Guedelha, 2013). Não é apenas uma frase, mas uma maneira de 

entender o tempo como um recurso valioso e limitado, como já comentei. 

A expressão metafórica, por sua vez, são as manifestações linguísticas concretas que 

surgem de uma metáfora conceptual. São frases ou termos específicos que usamos na linguagem 

e que carregam a estrutura da metáfora. No caso da metáfora "tempo é dinheiro," as expressões 

metafóricas seriam "perdi tempo com você", "investi meu tempo nisso," ou "economize tempo". 

Cada uma dessas expressões reflete a metáfora conceptual TEMPO É DINHEIRO, mas em 

contextos específicos e de modo mais direto. Em síntese, a metáfora é o conceito subjacente 

que guia nosso entendimento de uma ideia por meio de outra, enquanto as expressões 

metafóricas são as manifestações concretas desse conceito em nossa fala e escrita (Guedelha, 

2013). De todo modo, embora a teoria da metáfora conceptual desloque a metáfora da 

linguagem para o pensamento e a cognição, fazendo um contraponto à visão aristotélica, o 

rompimento com Aristóteles não é total, pois permanece na teoria conceptual a noção de 

analogia e similitude entre dois campos distintos, como o filósofo grego já apontava. 

A seguir apresento um quadro-síntese com amostras de expressões metafóricas e as 

correspondentes metáforas da lavra de Astrid em Torna-viagem ainda não analisadas. 

  



 

96 
 

 

 

Expressões metafóricas Metáforas Comentário 

“e entre conchas e ondas 

moram mates mosaicos 

de um  tempo morto”. 

(Cabral, 1981, p. 19) 

O TEMPO É UM SER VIVO 

No “Poema I”, falando sobre o mar 

de Tiro, o eu-lírico reflete sobre um 

tempo distante cuja passagem os 

vestígios sobre o mar denunciam. 

Para tanto, utiliza uma metáfora 

ontológica. 

“Sarcófagos estuprados 

embalam fantasmas 

nos sinistros berços”. 

(Cabral, 1981, p. 19) 

ESCAVAÇÃO DE 

SARCÓFAGOS É ESTUPRO 

SARCÓFAGOS SÃO BERÇOS 

DE FANTASMAS 

No “Poema I”, o eu-lírico vê com 

certa estranheza a violação dos 

sarcófagos pelas escavações 

arqueológicas, algo comum nas 

cidades mais antigas do mundo. 

“O arco do triunfo                 

Compete com as nuvens”.     

(Cabral, 1981, p. 20) 

O ARCO DO TRIUNFO E 

NUVENS SÃO PESSOAS 

No “Poema II”, falando sobre o 

Arco do Triunfo, o eu-lírico realça 

a grandeza dessa impressionante 

obra arquitetônica sobre as pedras. 

Competir com as nuvens é uma 

forma de realçar a grandiosidade 

do monumento. 

“Em que recanto da terra          

Restará o corpo amputado?” 

(Cabral, 1981, p. 23) 

VASO É UM SER VIVO 

No “Poema V”, o mar traz até o eu-

lírico a alça de algum antigo vaso, 

o que provoca uma série de 

reflexões sobre a origem daquele 

objeto, por meio da metáfora 

ontológica. 

“Passarinhos tontos                   

correm meus filhos                           

no pomar de Achmunazar”      

(Cabral, 1981, p. 25) 

CRIANÇAS SÃO PÁSSAROS 

No “Poema VII”, Astrid descreve o 

momento em que seus filhos 

“roubam” frutas no pomar sagrado 

do deus Achmun. 

“Porto, coração anfíbio:           

sístole e diástole                               

de carros e barcos”                

(Cabral, 1981, p. 26) 

 

PORTOS SÃO SERES VIVOS 

 

No “Poema VIII”, descrevendo o 

porto de Biblos e o seu movimento 

constante, Astrid utiliza a biologia 

como domínio fonte para a 

metáfora ontológica. 

“Os votivos obeliscos                     

dão adeuses de pedra                 

junto ao túmulo do mar”.        

(Cabral, 1981, p. 26) 

OBELISCOS SÃO PESSOAS 

No “Poema VIII”, temos a 

metáfora ontológica, na qual os 

obeliscos de Biblos, na Fenícia, são 

mostrados como pessoas dando 

adeus aos transeuntes. 

 

“Já os louros francos cruzados 

(ambição e fé mancomunados  

a sombra de cruz e espada) 

dispersam-se em outros sangues. 

Deles, a calcária lembrança 

na igreja e no castelo 

tintos pela mão do tempo”. 

O TEMPO É UMA PESSOA 

(O TEMPO É UM PINTOR) 

“Poema VIII”: Metáfora 

ontológica sobre o porto de Biblos. 

O tempo pintou os antigos prédios 

com a tinta do calcário. A metáfora 

geral O TEMPO É UMA PESSOA 

engloba outra metáfora, mais 



 

97 
 

(Cabral, 1981, p. 26-27) específica, O TEMPO É UM 

PINTOR. 

 

“O pastor descalço é rei 

de altas brumas coroado 

o cajado como cetro 

carneiros por vassalos”. 

(Cabral, 1981, p. 28) 

 

PASTOR DE OVELHAS É 

SUSERANO 

 

“Poema IX”: Na encosta de 

Jezzini, um pastor conduzindo o 

rebanho de ovelhas é equiparado a 

um senhor feudal, tendo os animais 

como vassalos. O domínio-fonte da 

metáfora é o sistema feudal. 

“Mudaram-se os tempos     

Memórias me encarceram”  

(Cabral, 1981, p. 29) 

MEMÓRIA É PRISÃO 

“Poema X”: Diante da neve, presa 

em um carro, a mulher se ente 

prisioneira da memória de tempos 

idos, com suas neves interiores. 

 

“Esta neve nevíssima 

vestindo os montes 

de imaculado manto.” 

(Cabral, 1981, p. 33) 

 

NEVE É VESTIMENTA 

MONTES SÃO PESSOAS 

 

“Poema XIV”: Metáfora usadas 

para traduzir as imagens da 

proximidade do natal nos arredores 

de Belém da Judeia. 

“Inverno entrante 

precoce nasce a noite 

por trás dos minaretes.” 

(Cabral, 1981, p. 34) 

A NOITE É UM SER VIVO 

“Poema XV”: descrevendo o 

horário de oração do muçulmano, a 

noite no início do inverno é 

retratada como um nascimento 

prematuro, por meio da metáfora 

ontológica. 

“Na tarde em despedida 

a voz feita sino chama 

da garganta das mesquitas.” 

(Cabral, 1981, p. 34) 

SINO E MESQUITA SÃO 

PESSOAS 

 

“Poema XV”: Descrevendo o 

horário de oração do muçulmano, o 

sino e a mesquita são retratados 

ontologicamente. 

“Faço ortopedia em colunatas 

capengas 

ajustes nos trôpegos fustes e bases, 

enxertos de róseo calcário no corpo 

dos blocos carcomidos, nas 

escadarias de degraus tortos, gastos, 

omissos.” 

(Cabral, 1981, p. 37) 

POESIA É ORTOPEDIA 

(POETA É ORTOPEDISTA) 

 

 

“Poema XVIII”: O ofício poético é 

apresentado como um trabalho 

ortopédico, restaurando o corpo 

das ruínas. 

“Junto à cornicha do Raouche 

cochicha o mar seu segredo.” 

(Cabral, 1981, p. 41) 

O MAR É UMA PESSOA 

“Poema XXII”: O mar tem muitos 

segredos do tempo, que vai aos 

poucos cochichando no vento. 

Metáfora ontológica. 

“País de velhos canonizados 

nos sacros nichos do mercado.” 

(Cabral, 1981, p. 71) 

COMÉRCIO É RELIGIÃO 

“Poema XLIX”: apresentando 

flashes sobre o Irã, o eu-lírico 

ironiza o peso do comércio na 

cultura local. 

“A alma transpõe azuis soleiras 

- derradeira viagem de regresso 

à matriz entre as estrelas.” 

(Cabral, 1981, p. 78) 

A VIDA É UMA VIAGEM 

“Poema LV”: nessa metáfora, se a 

vida é uma viagem, a morte é a 

jornada de regresso às origens do 

ser. 

“Com o buril do pensamento 

esculpimos em pedra e pátina 

o mais-que-perfeito perfil 

da vitória de Samotrácia.” 

(Cabral, 1981, p. 79) 

POETA É ESCULTOR 

“Poema I”: com o buril do 

pensamento, o poeta vai 

esculpindo cenas e cenários DA 

Grécia antiga, recriando no 

imaginário os tempos idos e 

vividos. 

“Somos também gigantes: 

anônimos atlas carregando 

o pesado mundo aos ombros.” 

(Cabral, 1981, p. 80) 

HUMANOS SÃO ATLAS 

“Poema II”: mostra os homens 

como sendo Atlas, que na 

mitologia grega era um dos titãs 

condenado por Zeus a carregar o 

mundo nas costas. 



 

98 
 

“Tempos nem míticos 

nem épicos geraram 

essa bastarda raça 

dos urbanos centauros.” 

(Cabral, 1981, p. 83) 

AUTOMÓVEIS SÃO 

CENTAUROS URBANOS 

“Poema V”: o eu-lírico desenvolve 

uma visão irônica sobre os 

automóveis, identificando-os como 

os centauros modernos. A 

mitologia grega é o domínio-fonte. 

“Sísifo de avental 

enche e reenche panelas 

que se esvaziam na lida 

de almoços e jantares.” 

(Cabral, 1981, p. 84) 

DOMÉSTICA É SÍSIFO 

“Poema VI”: metáfora mitológica 

que equipara as lides domésticas da 

mulher a um “trabalho de sísifo”, 

figura da mitologia grega que 

encarna o absurdo da existência. 

Quadro 1 – Amostra de metáforas e expressões metafóricas em Torna-viagem. 

Fonte: O Pesquisador 

       Todas essas metáforas, entre tantas outras, são profundamente expressivas, porque 

atingem conceitos e experiências difíceis de definir. Sua expressividade surge ao conectar 

domínios diferentes de uma maneira que se torna intuitiva, ajudando o leitor a pensar e sentir 

sobre realidades (des)conhecidas. A potência expressiva dessas metáforas se acentua pelo 

abstrato tornado concreto. Muitos conceitos complexos como tempo, emoções, 

relacionamentos e a própria vida oriental tornam-se mais compreensíveis através dessas 

metáforas. 

Além disso, elas socorrem a poeta no momento de expressar experiências internas que, 

de outra forma, seriam difíceis de verbalizar. Despertam também novas formas de pensar, 

muitas vezes desafiando a visão tradicional dos conceitos, incentivando interpretações e 

perspectivas alternativas. Isso certamente ajuda a envolver e capturar a imaginação do leitor. 

Dessa forma, a expressividade das metáforas astridianas reside em sua capacidade de moldar 

tanto nossa compreensão racional quanto nossa resposta emocional, criando uma linguagem 

que toca mais fundo e ressoa de modo duradouro.  

Em todas elas também se pode perceber o cruzamento do eixo sintagmático com o eixo 

paradigmático da linguagem, subvertendo o sentido próprio em proveito do sentido trópico 

(Lopes, 1986). Por exemplo, o sentido próprio da morte dá lugar ao sentido trópico da 

“derradeira viagem de regresso / à matriz entre as estrelas” no “poema LV” (Cabral, 1981, p. 

78): no eixo sintagmático, eixo da presença, encontra-se a derradeira viagem, enquanto no eixo 

sintagmático, eixo da ausência significativa, está a morte, que é evocada. Assim se configura a 

vida como uma viagem, na qual a morte representa a partida. 

3.6. Exílio, estranhamentos, alteridades          

Muitas metáforas de Torna-viagem são vazadas em forma de perguntas, revelando 

estranhamentos em relação ao mundo oriental. Outras enfocam cenas inusitadas para o leitor 

ocidental, instalando-o em espaços de alteridade, uma vez que toma conhecimento do outro, 



 

99 
 

que é diferente e deve ser considerado. Neste tópico selecionamos dois poemas em que isso 

acontece. 

3.6.1. A muçulmana e seu “rosto forasteiro no bar” 

No poema “XXXIV” lemos: 

A muçulmana 

embuçada nos panos 

da noite cúmplice 

pulseiras de algemas 

máscaras de cobre 

cobrindo o rosto 

forasteiro no bar 

saboreia com gosto 

o sorvete de rosas 

fruto proibido. 

(Cabral, 1981, p. 54) 

O poema apresenta uma cena que seria algo absolutamente comum na maioria dos 

países ocidentais: uma mulher em um bar tomando sorvete. O estranhamento do eu-lírico, 

diante da cena, decorre do fato de que essa mulher é uma muçulmana, que se apresenta 

“embuçada nos panos / da noite cúmplice”. A vestimenta que a envolve reflete metaforicamente 

os caminhos traçados e impostos por uma sociedade rigorosa, cruel e machista, determinando-

lhe um padrão de comportamento no qual seus desejos, sentimentos e aspirações devem ser 

esquecidos ou suprimidos, em prol de uma sociedade que cultua os dogmas e tradições na 

manutenção de leis que limitam e desconsideram os anseios femininos. 

A poeta, num gesto de assombro, mas também de empatia, esboça essa imagem 

associando a tenebrosa noite, que, mais que uma companheira da mulher, é uma cúmplice de 

seus algozes. A poeta salienta aspectos de uma sociedade que não valoriza a mulher em 

praticamente todos os aspectos da vida social. As “pulseiras de algemas” e as “máscaras de 

cobre” sugerem uma mulher acorrentada na alma, porém com extensão material ou corporal, 

representando a condição crítica em que se encontra a muçulmana, prisioneira de si mesma. 

Tem que se esconder, tornando-se “ausente” como um ser feminino individual, o que é uma 

marca profunda de objetificação. Essas expressões metafóricas presentificam a metáfora 

conceptual PADRÃO SOCIAL É PRISÃO (Lakoff e Johnson, 2002), em que o domínio-fonte 

das relações carcerárias foi mobilizado para dar conta do domínio-alvo das imposições sociais 

contra a mulher no mundo árabe. 

O poema condensa em poucos versos uma contundente crítica simbólica aos limites 

sociais impostos ao corpo e ao desejo femininos, especialmente no contexto das culturas 



 

100 
 

islâmicas tradicionais, contrastando o olhar externo (ocidental) com a vivência subjetiva da 

mulher velada: “A muçulmana / embuçada nos panos / da noite cúmplice” é uma imagem 

carregada de mistério e silêncio. “Embuçada” sugere não apenas o uso do véu, mas também a 

ideia de ocultação da identidade e do desejo. Os “panos da noite cúmplice” revelam uma 

ambiguidade: a noite participa do ocultamento, mas também pode proteger ou ser conivente 

com a transgressão. Há aqui um cenário simbólico de repressão e desejo: o escuro como 

cobertura e ao mesmo tempo espaço de possibilidade. 

Em “pulseiras de algemas / máscaras de cobre / cobrindo o rosto” as imagens se 

tornam mais densas: “Pulseiras de algemas” une o adorno à prisão, um forte símbolo da 

opressão disfarçada de beleza; “máscaras de cobre” apontam para um material rígido, metálico, 

impessoal. O rosto é coberto, há a anulação da individualidade. Esses elementos simbolizam a 

reificação da mulher, transformada em objeto, privada de expressão, fechada ao olhar. 

Em “forasteiro no bar / saboreia com gosto / o sorvete de rosas / fruto proibido”, o poema 

traz uma imagem inusitada: a mulher se encontra em um bar. Ela “saboreia com gosto” o que é 

descrito como “sorvete de rosas”, uma iguaria rara e perfumada, exótica, sensual. A associação 

com o “fruto proibido” remete diretamente à figura bíblica de Eva, ao erotismo e à 

transgressão. Este trecho revela uma tensão entre desejo e tabu, entre consumo e repressão: o 

rosto forasteiro pode gozar livremente daquele desejo (o gosto do sorvete sensual), enquanto é 

privado até do próprio rosto. 

Assim, o poema contrapõe duas figuras simbólicas: de um lado, a mulher muçulmana, 

enclausurada em códigos culturais que a silenciam, aprisionam e objetificam. De outro, o 

mesmo rosto, que observa, deseja e consome. Aquele sorvete, algo que seria tão ordinário em 

um cenário urbano, passa a assemelhar-se ao “fruto proibido”. Contudo, há uma ambiguidade 

crítica sutil: a própria ideia de “saborear” o sorvete de rosas pode também ser lida como um 

gesto de inversão de papéis, onde a mulher, mesmo velada, subverte em silêncio o interdito, 

tornando-se agente invisível do desejo. 

Há que se destacar que “A muçulmana” é um poema que articula, com sofisticação e 

concisão, temas de gênero, desejo, cultura e poder. Astrid Cabral evoca a mulher velada não 

apenas como figura de opressão, mas também como metáfora da repressão do desejo feminino 

diante de olhares dominantes – sejam religiosos, patriarcais ou coloniais. 

Com poucas imagens, a poeta desenha um mundo de silêncios espessos e sabores proibidos, 

onde o corpo feminino, oculto, ainda pulsa, sensual e vivo, sob os panos da noite. 



 

101 
 

Novamente vemos nessas expressões o “ar estrangeiro” da metáfora apontado por 

Aristóteles. Certamente essa deve ter sido uma das cenas que calaram fundo em Astrid Cabral. 

Sua empatia para com aquela mulher se deve ao fato de que, como brasileira e amazônida, ela 

também sentiu na pele variadas formas de repressão e preconceitos por sua condição de mulher, 

inclusive em sua jornada pela Literatura, um universo que durante muito tempo foi praticamente 

um monopólio dos homens.  

3.6.2. A “Babel moderna” e os “inquilinos ocidentais”  

No poema “XXIV” lemos:  

Hassan sabe o que é viver 

em terra alheia bem melhor 

que qualquer um de nós cuja 

passagem de volta no bolso 

é antídoto eficaz contra 

a pungente dor do exílio. 

Durante o dia Hassan é visto 

entre préstimos e ninharias  

a gerir a portaria do prédio 

dessa ambiciosa Babel moderna. 

Nas noites de folga, revela-nos, 

executa missões para comandos 

e corre perigos dignos de Antar. 

Entrincheirados em cartesianos  

muros, os inquilinos  ocidentais  

sentenciam Hassan ao menosprezo 

por mentiroso, desvairado sonhador 

incurso em crime de lesa-realidade. 

Mas eu, mesmo que o visse dormindo 

não duvidaria que na sua noite  

afia as armas e luta com fúria  

de fera para resgatar sua terra. 

(Cabral, 1981, p. 43) 

 

 

O poema é um labirinto cultural que desvela e revela manifestações e apreensões de 

uma alma “exilada”, o porteiro Hassan, empregado de um desses hotéis cinco estrelas de uma 

metrópole, o qual a poeta apresenta como uma “ambiciosa Babel moderna”. Temos aqui uma 

metáfora que alude à história bíblica da Torre de Babel, descrita no livro de Gênesis, onde, 

segundo a narrativa, os seres humanos tentaram construir uma torre que alcançasse os céus. 

Deus teria então confundido suas línguas para impedir a construção, espalhando as pessoas por 

diferentes partes do mundo e criando uma diversidade de idiomas que resultou em 

incompreensão mútua e uma consequente confusão generalizada. 

No contexto atual, a expressão "Babel moderna" é frequentemente usada para descrever 

ambientes ou situações caracterizados pela multiplicidade de vozes, culturas e línguas, o que 



 

102 
 

pode tanto enriquecer quanto dificultar a comunicação e o entendimento. Ela pode se referir, 

por exemplo, às grandes metrópoles globais onde diferentes culturas e idiomas coexistem, onde 

múltiplas opiniões e informações se cruzam, ou até mesmo a contextos de polarização e 

fragmentação de ideologias e valores, muitas vezes dando lugar a confusões e conflitos. 

Nessa Babel moderna, Hassan é um estrangeiro, vivendo “em terra alheia”, sem ter no 

bolso uma passagem de volta para sua terra, portanto, tento que se resignar à “pungente dor do 

exílio”. Juntamente com Lakoff e Johnson (2002), diríamos que o que causa estranhamento ao 

eu-lírico, além das ninharias que Hassan recebe como pagamento por um trabalho extenuante 

e perigoso, é o preconceito de que ele é vítima constante, por parte de “inquilinos ocidentais” 

que se hospedam no prédio, que lhe devotam um grande desprezo, inclusive por o taxarem de 

mentiroso, “desvairado sonhador / incurso em crime de lesa-realidade”, isso porque ele, nas 

horas de folga, “executa missões para comandos / e corre perigos dignos de Antar”. 

Antar foi um dos poetas e guerreiros mais famosos da Arábia pré-islâmica. Ele é 

conhecido por seus poemas de amor e bravura, bem como por sua habilidade como guerreiro, 

que lhe rendeu o respeito e admiração de seu povo. Seu legado inclui não apenas a poesia, mas 

também sua história pessoal marcada por lutas e conquistas. Ele era filho de um pai nobre e 

uma mãe escrava etíope, o que o tornava marginalizado em sua juventude. Porém, sua 

habilidade com a espada e seu talento poético eventualmente lhe trouxeram honra e 

reconhecimento. Antar se tornou uma figura lendária em toda a cultura árabe, simbolizando 

bravura, coragem, lealdade e amor. 

A mulher se identifica com o porteiro Hassan, por também viver na condição de exilada, 

embora com “passagem de volta no bolso”, para fugir da dor do exílio. Uma dor tão real 

desperta na mulher o sentimento de cumplicidade: a dor, a luta e as emoções de exilada fazem 

brotar um turbilhão de lembranças de um mundo distante, onde estão as suas raízes. No poema 

“LV”, ela diz derramar “atroz pranto de exílio / lágrimas tigres eufrates / com que inundamos 

os rios / de nossa ubíqua babilônia” (Cabral, 1981, p. 78). Estando na Babilônia de 

Nabucodonosor, a saudade que a acomete é pela “babilônia de que fala Agassiz”, como já vimos 

no livro Visgo da terra, metáfora para a Amazônia e seus caudalosos rios, que retratamos no 

capítulo 2, à luz de Aristóteles e sua abordagem clássica da metáfora. 

 

3.7. Para fechar o capítulo: espaço, lugar e metáfora em Torna-viagem 

 

A alteridade, entendida como a capacidade de reconhecer e se relacionar com o outro em sua 

diferença, é um tema central em Torna-viagem. A poeta, ao deparar com culturas distintas da sua, adota 



 

103 
 

uma postura de observadora sensível, buscando compreender as nuances e complexidades desses 

universos culturais. Esse olhar estrangeiro permite à autora refletir sobre sua própria identidade e cultura, 

promovendo um diálogo entre o familiar e o estranho. 

As trocas culturais em Torna-viagem não se limitam à mera observação. Elas são internalizadas 

e ressignificadas pela poeta através da memória. A experiência do exílio voluntário e o contato com o 

"outro" são filtrados pela lembrança e pela introspecção, resultando em uma poesia que transcende o 

tempo e o espaço, atingindo o tempo/espaço mítico. É uma obra que exemplifica como a poesia pode 

ser um meio de explorar e compreender a alteridade e as trocas culturais. Através de uma linguagem 

lírica e introspectiva, Astrid Cabral convida o leitor a uma jornada que é tanto geográfica quanto interior, 

revelando as transformações que ocorrem quando nos abrimos ao encontro com o "outro". 

Em Torna-viagem, as noções geográficas de espaço e lugar se entrelaçam poeticamente 

para expressar as experiências da poeta em suas vivências no Oriente Médio, mais 

precisamente, durante sua estada no Líbano. A obra, embora enraizada em uma geografia física 

específica, transcende o simples registro de paisagens estrangeiras ao construir um diálogo 

sensível entre o espaço vivido e o lugar afetivo, conceitos fundamentais da geografia humanista, 

como vimos no primeiro capítulo desta dissertação. 

A noção de espaço, entendida como o recorte físico, territorial e relacional onde os 

fenômenos ocorrem, aparece em Torna-viagem nos poemas que descrevem o cotidiano libanês, 

o deserto, os mercados, os aromas, a guerra latente e a cultura árabe. Esses elementos são 

apresentados não como cenários neutros, mas como partes constitutivas da experiência de uma 

mulher amazônida. O espaço do Oriente Médio, embora geograficamente distante do Brasil, 

torna-se terreno de observação sensível, onde a alteridade cultural é contemplada com 

estranhamento e fascínio. Astrid transforma esse espaço em matéria poética, mapeando a 

alteridade e revelando as tensões e belezas de um território carregado de história e conflitos. 

Já o conceito de lugar, que como vimos é o espaço carregado de significado, de memória 

e de vínculo afetivo, aparece quando a poeta cruza suas percepções do Oriente com lembranças 

e referências do Brasil, especialmente da Amazônia, sua terra natal. O “torna-viagem” do título 

alude ao deslocamento físico, mas também simbólico: a poeta vai, mas carrega consigo suas 

raízes, suas referências linguísticas e culturais, que reaparecem em imagens, sentimentos e 

comparações. O lugar, nesse sentido, é duplo: o Líbano, que lentamente se reveste de sentido 

existencial, e a Amazônia, que continua a habitar a poeta mesmo à distância. 

A tensão entre espaço e lugar pode ser lida também como uma metáfora do exílio 

voluntário, da mobilidade contemporânea e da busca por pertencimento. O deslocamento 

geográfico não dilui a identidade, mas a põe em movimento, em contraste, em diálogo. O 



 

104 
 

Oriente Médio em Torna-viagem não é apenas cenário: é um campo de interação simbólica, 

onde o espaço se converte em lugar por meio da vivência e da linguagem poética. Assim, Astrid 

Cabral, com sua escrita refinada, confere à geografia uma dimensão estética e emocional. Em 

Torna-viagem, espaço e lugar não são conceitos abstratos, mas realidades pulsantes que se 

entrelaçam na tessitura da memória, da sensibilidade e da palavra. 

Vimos neste capítulo inúmeras metáforas conceptuais de Astrid Cabral, essenciais para 

enriquecer o seu tecido poético no livro Torna-viagem (1981), pois ampliam o sentido das 

imagens, adicionam camadas de interpretação e despertam emoções de forma única, criando 

imagens sensoriais, ampliando a expressividade e a subjetividade, pela expressão de 

sentimentos complexos de maneira vívida, valorizando a sugestão e o mistério. 

A visão de Astrid sobre o Oriente Médio é marcada por um olhar sensível e atento às 

complexidades culturais, históricas e naturais desse cenário, que tanto a impactou e motivou a 

elaboração desse livro tão significativo, ao longo do qual ela expressa um misto de 

deslumbramento, assombro, epifania e contemplação crítica. Ela valoriza a riqueza cultural do 

Oriente Médio, sua espiritualidade e a diversidade de suas paisagens e tradições, mas também 

observa a complexidade das tensões políticas e sociais que moldam a região. O livro reflete 

uma experiência de imersão no “outro”, em uma cultura que, ao mesmo tempo, a acolhe e a 

desafia a se redefinir como estrangeira, com uma constante sensação de deslocamento e 

descoberta, própria do ser exilado. 

Através de suas metáforas, Astrid entrelaça as paisagens orientais — desertos, 

montanhas, cidades antigas, ruínas — com temas existenciais e espirituais, explorando a 

passagem do tempo e o sentido de pertencimento em meio a terras estrangeiras. Sua 

sensibilidade poética permite que o Oriente Médio, tal como refletido em seus poemas, seja 

visto como um espaço de beleza, de enigma e de contrastes, onde história e espiritualidade se 

misturam, ressoando de maneira universal, com incontáveis histórias e segredos escritos na 

linha do tempo e sussurrados pelo testemunho das ruínas. 

No próximo capítulo, ampliamos as considerações sobre as abordagens já realizadas 

sobre a metáfora por Aristóteles (abordagem clássica) e Lakoff e Johnson (teoria da metáfora 

conceptual) para imergirmos nas imagens dos poemas do livro Rês desgarrada (1994). Outros 

autores são mobilizados para enriquecer as análises. Entre eles, Paul Ricoeur – com a noção de 

metáfora viva – e Luiz Antônio Marcuschi, em suas reflexões sobre as margens mágica e lógica 

da metáfora. 

 



 

105 
 

4 “RÊS DESGARRADA”: A METÁFORA DO EXÍLIO EM OUTRO CLIMA, OUTRA 

GEOGRAFIA 

 

Neste capítulo, discorro sobre o conceito de exílio, com base em flagrantes da cultura 

estadunidense, suas cenas e cenários, em contraponto com a cultura amazônica, aplicados à 

leitura de poemas do livro Rês desgarrada (1994). A base teórica principal do capítulo são as 

reflexões teóricas sobre o discurso metafórico estabelecidas por Paul Ricoeur (a metáfora viva) 

e Luiz Antônio Marcuschi (as margens mágica e lógica da metáfora). Esses estudos ampliam, 

de algum modo, as abordagens propostas por Aristóteles (capítulo 2) e Lakoff e Johnson 

(capítulo 3). 

  

4.1. Um livro siamês de Torna-viagem 

           

  Rês desgarrada é um livro sobre o qual podemos dizer, metaforicamente, que é irmão 

siamês de Torna-viagem, no sentido que ambos desenvolvem um certo turismo lírico em terras 

estrangeiras. Torna-viagem, como vimos, apresenta o eu-lírico circulando pelo Oriente Médio 

e Grécia, enquanto Rês desgarrada elege os Estados Unidos da América, especialmente a 

cidade de Chicago, como espaço de vivências revividas liricamente. Inclusive é aos amigos de 

Chicago que Astrid dedica o livro, nestes termos: “A meus amigos de Chicago. Perdão se vi o 

novo com olhos velhos” (Cabral, 1994 - dedicatória). 

Nessa dedicatória, a metáfora dos “olhos velhos” já insinua que o eu-lírico fará incursões 

pelo passado, recriando imagens de tempos idos. Ao prefaciar o livro, José Santiago Naud 

prescreve que “Rês desgarrada é confronto em terra estranha, agravado longe da pátria pela 

frieza material. Das premuras do exílio surge o canto. Se oposto à exuberância da luz e calor 

do torrão natal, não menos eloquente face às nostalgias de um desarraigamento” (Naud in: 

Cabral, 1994, p. 12). Segundo Naud, Rês desgarrada desenha “um retrato particular dos Estados 

Unidos” (Naud in: Cabral, 1994, p. 13). 

Rês desgarrada é também uma manifestação de identidade, pois “ao passo que desfilam 

as imagens, define-se a autora no registro do que vê e como vê. Desde fora, configura-se a 

própria identidade. Lirismo exato, porquanto as visagens, que se podiam esgotar em si mesmas, 

no exterior, com a mera objetividade, desatam as mil e uma virtualidades da alma e reconstroem 

os valores de quem diz” (Naud in: Cabral, 1994, p. 13). 



 

106 
 

A obra explora temas intensamente humanos, como a solidão, o deslocamento e o exílio. 

Astrid usa imagens que remetem à natureza e ao cotidiano para evocar um sentimento de perda 

e busca, metaforizando-se como uma “rês desgarrada” – o animal que se separa do rebanho – 

para recriar a sua experiência de pessoa deslocada ou fora de lugar. No livro, a poeta aborda o 

isolamento, não apenas como solidão física, mas como um estado psicológico e existencial. Ela 

oferece, através de múltiplas metáforas, um panorama de experiências humanas universais, 

entrelaçando memórias pessoais com reflexões profundas sobre a vida e a morte. 

A obra reflete também o período em que Astrid viveu em terras norte-americanas, como 

oficiala do Ytamarati, sugerindo que seu próprio processo de adaptação e estranhamento ao 

estar longe do Brasil inspirou o sentimento de “desgarramento” que permeia os poemas. É um 

livro intenso, que usa o poder evocativo da poesia para captar as nuances da experiência 

humana, atraindo o leitor a uma reflexão sobre as identidades que carregamos e os laços que 

rompemos ao longo da vida. O livro é composto de 54 poemas, escritos entre os anos de 1986 

e 1990. Compõe-se de três partes, que são: “Rês desgarrada”, “Outra geografia” e “Outro 

clima”. Na primeira parte, a memória da poeta “evoca paisagens brasileiras, que batem com a 

experiência do novo, em Chicago ou noutros lugares. Confrontação com o outro, semente de 

saudades, a que não faltam sequer métricas remanejadas segundo a nossa tradição” (Naud in: 

Cabral, 1994, p. 13). Por sua vez, “Outra geografia dispõe o que designa. Uma aproximação do 

avesso, a outra cara que, entretanto, compõe no conjunto a coroa oposta da mesma moeda”. E 

de forma sintomática, essa outra geografia comparece povoada de trevas, “onde nada resta ao 

homem, senão perder-se ‘entre seus labirintos’, burocraticamente desesperado até no escape 

fulgurante das imagens” (Naud in: Cabral, 1994, p. 14). Já em “Outro clima”, as estações do 

ano são revisitadas e recriadas, consoante a realidade do clima norte-americano. 

Em todo o livro, percebe-se o dinamismo da “metáfora viva” que insere o leitor em um 

espaço/tempo mágico: 

Anote-se a ousadia de suas metáforas, nem submissas ao desgaste do tempo, nem 

prisioneiras da retórica, mas transmutação autêntica da realidade em linguagem. A 

ironia, no confronto de mundos distintos, sustenta a assunção de inevitável soledade. 

Sua estilística disciplina a confusão emocional, e o vocabulário poético desdobra-se 

soberbo, multiplicando sem ênfase onomatopeias, tropos, contrastes e aliterações. A 

ambiguidade constitui um dos recursos valiosos. E a natureza, sufocada por tentáculos 

urbanos, persiste o puro elementar das correspondências abstratas, entre conceito e 

sentimento” (Naud in: Cabral, 1994, p. 13) 



 

107 
 

É sobre a noção de metáfora viva, “não submissa ao desgaste do tempo, nem prisioneira 

da retórica”, que trato no tópico que segue, analisando poemas de Rês desgarrada com o apoio 

teórico de Paul Ricoeur (2000), tendo como contraponto Aristóteles e Lakoff e Johnson. 

4.2. A “metáfora viva” e “metáfora de invenção” em Rês desgarrada 

O poema “Rês desgarrada”, cujo título dá nome também ao livro, sustenta-se sobre uma 

metáfora extraída da linguagem do campo agrário, associado ao náutico, domínio-fonte da 

metáfora, conforme Lakoff e Johnson (2002): 

              Pois em Chicago, amigos, 

sou rês desgarrada. 

Agarra-me sim, danada 

a nostalgia da ex-boiada. 

  

Carga pesada esta saudade 

dos pastos brasis 

onde os buritis sambam 

à carícia da brisa. 

  

Perde-se meu ser rural 

tão tropical nesta urbe 

labirinto de pedra e vidro 

sob o cilício do frio. 

  

Oceanos de chão e tempo 

cercaram-me gélidos, cegos. 

Neles, sem sossego navego 

e nau sem rumo quase afundo. 

  

– Vaca na balsa, rês desgarrada – 

(Cabral, 1994, p. 19) 

 

 

 Percebemos no poema que a mulher se apresenta metaforicamente como uma rês 

desgarrada de seu rebanho original. Trata-se de uma brasileira exilada nos Estados Unidos. Esse 

desgarramento não se dá impunemente, pois a dor da saudade cobra uma fatura pesada que lhe 

tira o sossego. Estamos diante da materialização de uma “metáfora viva”, para utilizarmos uma 

expressão da lavra de Paul Ricoeur (2000), filósofo francês que desenvolveu uma abordagem 

sistemática e original sobre a metáfora na obra A metáfora viva (2000), propondo que a 

metáfora, muito mais que um ornamento linguístico, é um ato de criação de sentido.  

Ricoeur(2000) considera que a metáfora não é apenas uma substituição de uma palavra 

por outra (como Aristóteles sugeria), mas um fenômeno que revela novas formas de ver e 

compreender a realidade, como preconizavam Lakoff e Johnson. Ricoeur (2000) amplia as 

abordagens tanto de Aristóteles quanto de Lakoff e Johnson, porque vê a metáfora como um 



 

108 
 

evento semântico, um ato de linguagem que gera um novo significado em vez de simplesmente 

substituir um termo por outro. Ele argumenta que a metáfora cria algo novo ao juntar conceitos 

que, a princípio, parecem incompatíveis. Esse "choque" entre os termos é o que permite a 

emergência de um novo sentido, abrindo uma janela para entender o mundo de maneiras 

inesperadas. 

Nesse sentido, Ricoeur (2000) introduz a ideia de "tensão semântica" na metáfora, que 

surge da união de termos que normalmente não estariam juntos. Essa tensão é o motor que força 

o leitor a "descobrir" a nova relação entre os elementos da metáfora. Por exemplo, na expressão 

"o homem é um lobo", há uma tensão entre o que é ser humano e o que é ser lobo. É nesse 

espaço que o novo significado metafórico emerge. O mesmo ocorre quando o eu-lírico do 

poema declara aos amigos de Chicago: “sou rês desgarrada”. A tensão se manifesta no espaço 

interativo entre o “ser mulher” e o “ser vaca na balsa”. Qual o sentido metafórico que emerge 

dessa associação? O poema como um todo sugere o estado de exílio, ideia consubstanciada 

pelas lexias “nostalgia” e “saudade”, porque a mulher, tendo o ser rural, se encontra perdida no 

“labirinto de pedra e vidro / sob o cilício do frio”, da metrópole de Chicago. 

O poema é marcado por uma forte carga emocional, que expressa a experiência de 

deslocamento cultural e geográfico, revelando o sentimento de nostalgia e desenraizamento de 

uma mulher amazônida vivendo no exterior. O eu-lírico assume um tom confessional e direto, 

como se falasse a amigos. “Chicago” simboliza o estrangeiro, a metrópole fria e distante, 

enquanto “rês desgarrada” sugere um sujeito que não se adapta ao novo ambiente. A “ex-

boiada” é o passado coletivo, a terra natal, o pertencimento que ficou para trás”. A imagem 

nostálgica do Brasil, representado pelos “pastos” e “buritis”, elementos fortemente ligados à 

paisagem amazônica. O verbo “sambar” aplicado aos buritis dá uma conotação de alegria e 

leveza, revelando o vínculo afetivo com a natureza tropical. A “carícia da brisa” contrasta com 

o clima de Chicago e adiciona uma camada sensual e sensorial à saudade. 

Na terceira estrofe, a oposição entre “ser rural” e “urbe” marca a tensão entre o interior 

e a cidade estrangeira. “Labirinto de pedra e vidro” evoca a arquitetura moderna, impessoal e 

confusa das grandes metrópoles. “Cilício do frio” traz uma imagem de sofrimento físico e 

espiritual, o frio como penitência, martírio. na quarta estrofe, a metáfora marítima intensifica o 

sentimento de solidão e perda de direção. “Oceanos de chão e tempo” mostram a imensidão da 

distância, tanto física quanto temporal, que separa o eu-lírico de sua terra. A “nau sem rumo” 

quase afundando expressa a fragilidade existencial da migrante em terras estrangeiras. 



 

109 
 

O último verso, isolado, retoma e intensifica a imagem animalizada da mulher 

deslocada. “Vaca na balsa” é uma imagem carregada de absurdo, descontextualização e 

desconforto: um ser fora do seu ambiente natural, quase cômico, mas profundamente trágico. 

O uso da repetição do título reforça o sentimento de não pertencimento, de identidade em crise. 

“Rês desgarrada” é um poema de identidade, exílio e memória. Astrid Cabral constrói 

uma narrativa poética que transita entre o pessoal e o coletivo, entre o corpo e o espaço. A figura 

da “vaca na balsa” sintetiza o drama de uma mulher amazônida em deslocamento, tentando 

manter-se à tona em um mundo que lhe é hostil, frio e estranho. É também uma reflexão sobre 

o preço do afastamento e a persistência da terra natal como um lugar interno, quase mítico. 

Para Ricoeur (2000), a metáfora não apenas reconfigura a linguagem, mas transforma 

nossa percepção da realidade. A metáfora tem a capacidade de reorganizar o nosso 

entendimento ao mostrar algo de uma nova maneira, dando-nos acesso a camadas de significado 

que, de outra forma, permaneceriam ocultas. Com isso, ele sugere que a metáfora oferece uma 

"experiência de realidade" ao nos fazer perceber o mundo sob um ângulo inesperado, que causa 

estranhamento, mas satisfaz ao intelecto. Imagine-se uma “vaca na balsa / rês desgarrada”. 

Parece uma imagem estranha, essa de uma balsa transportando uma vaca solitária, separada do 

seu rebanho. Mas é justamente essa imagem insólita que contribui para pôr em realce a situação 

incômoda de uma mulher amazônida exilada em terras longínquas, com saudade “dos pastos 

brasis / onde os buritis sambam / à carícia da brisa”. Opera-se aí o “ar estrangeiro” da metáfora 

proposto por Aristóteles. 

Ricoeur (2000) amplia a ideia da interação entre termos e propõe a ideia da "metáfora 

viva" como uma metáfora que está carregada de vitalidade e que é capaz de gerar novas 

associações e interpretações ao longo do tempo. Uma "metáfora viva" é aquela que ainda 

desafia a nossa compreensão e continua a ressoar no tempo, diferentemente das "metáforas 

mortas", que se tornaram lugares-comuns e perderam sua força inovadora. Ricoeur (2000) 

atribui à metáfora um papel fundamental na "imaginação produtiva", que é a capacidade de ir 

além do que conhecemos e de explorar significados novos. Para ele, a metáfora provoca o uso 

da imaginação de modo criativo, pois permite transcender o sentido literal e atingir o que ele 

chama de "verdade poética", uma verdade que não se revela por descrições diretas, mas sim por 

meio de associações e analogias intuitivas. Nesse sentido, dialoga com Aristóteles, que aponta 

a analogia como a base da metáfora. No poema astridiano, a força inovadora e o potencial 

criativo da metáfora do exílio nos levam a pensar sobre a instabilidade como uma das condições 

de vida de um exilado, como sugerem os versos finais: “Oceanos de chão e tempo / cercaram-



 

110 
 

me gélidos, cegos. / Neles, sem sossego navego / e nau sem rumo quase afundo”. Há sempre 

uma possibilidade de naufrágios nos oceanos da vida. Atualiza-se aí a metáfora A VIDA É 

UMA VIAGEM apontada por Lakoff e Johnson (2002). 

Como um pensador hermenêutico, Ricoeur (2000) vê a metáfora como central no 

processo de interpretação, defendendo que a metáfora exige uma leitura que interprete seus 

múltiplos níveis de significado. Para ele, a metáfora não é apenas um fenômeno linguístico, 

mas um evento interpretativo em que o leitor se envolve ativamente, trazendo à tona novas 

interpretações e compreensões do texto e da realidade. 

Ele também procura demonstrar como a metáfora opera através de um "conflito de 

significados" ao colocar dois conceitos aparentemente incompatíveis em uma relação inédita, 

gerando uma "tensão semântica" que cria um novo sentido. A metáfora, nesse contexto, não é 

apenas uma comparação, mas uma "produção de sentido" que revela novos aspectos da 

realidade e desafia o ouvinte ou leitor a ver o mundo sob outra perspectiva. Segundo o autor, 

essa capacidade de "ver como" transforma a metáfora em uma ferramenta epistêmica, 

expandindo nossa compreensão da realidade. Dessa forma, Astrid convida o leitor a “ver” a 

condição de exilada “como” a realidade de um animal fora de seu habitat, de seu rebanho, de 

seus pastos. 

Em suas reflexões, Ricoeur (2000) introduz o conceito de "referência inovadora" para 

explicar como a metáfora ultrapassa a simples descrição para abrir novas possibilidades de 

interpretação do mundo. Ele argumenta que, ao reconfigurar a relação entre linguagem e 

realidade, a metáfora nos permite "enxergar" realidades alternativas e compreender aspectos 

antes ocultos da existência. Essa "referência inovadora" não só amplia nosso entendimento 

linguístico, mas também contribui para a construção da nossa identidade e do imaginário 

cultural. 

Com uma análise detalhada e rigorosa que atravessa desde a retórica clássica até a 

semântica contemporânea, A metáfora viva de Ricoeur (2000) é uma obra essencial para aqueles 

que desejam entender o papel da linguagem na construção de significado. Ricoeur não só 

redefine a metáfora, mas também oferece uma nova perspectiva sobre a relação entre 

linguagem, imaginação e realidade, destacando o poder transformador da expressão poética, 

sublinhando que a força criativa da metáfora reside na sua capacidade de ligar conceitos e 

experiências aparentemente distintos para gerar novos sentidos. Ao cruzar fronteiras 

semânticas, a metáfora cria um espaço de inovação cognitiva, onde algo desconhecido ou 

abstrato pode ser compreendido por meio de algo familiar. Esse processo não apenas transmite 



 

111 
 

uma ideia, mas transforma o modo como percebemos e pensamos sobre ela, expandindo nossas 

possibilidades de entendimento. 

Associado ao conceito de metáfora viva, Ricoeur (2000) propõe o conceito de "metáfora 

de invenção". Segundo esse conceito, a metáfora é um processo criativo que possibilita a 

descoberta de novos sentidos e significados. A metáfora é criativa porque desafia as categorias 

convencionais, rompendo com o sentido literal e provocando a mente a explorar novas 

associações e significados. Nesse sentido, dialoga com Edward Lopes (1986), no que diz 

respeito ao confronto, na mente do leitor, entre o enunciado próprio e o enunciado trópico.  

A metáfora se torna um meio para acessar o que é inefável, revelando aspectos ocultos 

da realidade. Quando Astrid chama, por exemplo, de "terrível gangorra" (Cabral, 1994, p. 31), 

no poema “Voz no exílio”, o misto de orgulho e vergonha de seu país natal, ela não está apenas 

comparando oscilação de sentimentos com uma gangorra. Está, sim, evocando uma série de 

implicações – intensidade, duplicidade, altos e baixos – que acrescentam camadas de 

significado e nos fazem reinterpretar a experiência do exílio e do nacionalismo. Ao expandir 

nosso vocabulário de sentidos e desafiar as convenções, a metáfora permite que novas ideias 

surjam, que realidades alternativas sejam imaginadas, e que o pensamento evolua. Ela é, assim, 

uma das forças mais criativas da linguagem humana, possibilitando a transformação da nossa 

relação com o mundo e com nós mesmos. 

Em relação à metáfora de invenção, Ricoeur (2000) argumenta que ela tem as seguintes 

características, que apresento ilustradas com metáforas astridianas de Rês desgarrada: 

a) Criação de novos significados: a metáfora não apenas substitui uma palavra por outra, 

mas cria uma tensão entre os termos que a compõem, gerando um sentido novo que não existia 

antes. Observamos isso na metáfora “homens parafusos de máquinas”, do poema “A Velha 

América” (Cabral, 1994, p. 24), por meio da qual Astrid reflete criticamente sobre a realidade 

dos Estados Unidos da América em tempos modernos: trabalhadores nivelados a máquinas, 

exercendo trabalhos mecânicos, sendo eles mesmos meros parafusos de uma máquina maior, 

que é o capitalismo. A expressão metafórica “homens parafusos” traduz o suprassumo da 

reificação dos trabalhadores. 

b) Interação e ruptura semântica: a metáfora surge de uma "violação" das expectativas 

normais de significado. Quando palavras são usadas de forma metafórica, elas rompem com os 

usos habituais, forçando o leitor ou ouvinte a reinterpretar a relação entre os termos, como 

vemos no poema “Prisioneiro”: Peixe no aquário, o homem / atrás do muro de vidro / 

cumpre o burocrático ofício” (Cabral, 1994, p. 49). Essa metáfora apresenta mais um lance 



 

112 
 

de visão crítica sobre a realidade norte-americana: a mulher encara as atividades burocráticos 

do país como um ofício que aprisiona os homens. A imagem de um peixe no aquário foi 

deslocada de seu campo semântico para significar em outro campo, que é a realidade humana. 

A sala que aprisiona o trabalhador é a síntese do mundo reducional das lides profissionais no 

sistema capitalista. 

c) Caráter cognitivo: a metáfora tem uma função epistemológica, isto é, ela permite uma 

nova maneira de conhecer e compreender o mundo. Ela não é apenas estética, mas também uma 

ferramenta para pensar. Por exemplo, nas duas metáforas anteriores – dos homens como 

parafusos de máquinas e dos homens como peixes no aquário – situam-se além da expressão 

estética, atingindo os limites epistemológicos em que o leitor é induzido a refletir sobre os 

descaminhos da exploração do trabalhador no mundo capitalista. 

d) Invenção poética: no contexto da linguagem poética, a metáfora se torna 

especialmente potente como um espaço para a invenção criativa, revelando aspectos da 

realidade que antes estavam ocultos ou inexplorados. Essa potência inventiva da metáfora pode 

ser percebida nas expressões por meio das quais a mulher confidencia a angústia que lhe trazem 

as lembranças da sua terra natal, no poema “Hotel cinco estrelas”: “Sinto falta de palavras / 

antigas feito a canção / da infância finda e infinita” (Cabral, 1994, p. 21). Que aspectos 

existenciais essa metáfora revela? Certamente o caráter imorredouro das reminiscências da 

infância. O paradoxo (ou metáfora paradoxal) de que a infância é “finda” e “infinita” ao mesmo 

tempo demonstra que, se por um lado a infância ficou circunscrita ao passado, por outro lado 

ela se eternizou na memória da mulher adulta. Tanto que ela se angustia por sentir falta das 

canções infantis e das palavras antigas que ouvira quando criança. 

e) Metáfora como discurso: Ricoeur (2000) desloca o foco da metáfora do nível 

puramente lexical (uma palavra ou expressão isolada) para o nível discursivo, enfatizando que 

o novo significado emerge no contexto de uma frase ou enunciado. O próprio título do livro de 

Astrid, “rês desgarrada”, demonstra essa assertiva, porque é uma metáfora que marca a 

discursividade que irá atravessar todo o livro, como expressão do exílio e do desconforto em 

terras estrangeiras. 

4.3. “A voz do exílio” em uma “Anticanção” 

Inicio este tópico com o poema “Voz no exílio”, de Rês desgarrada: 

  

Saudade de paisagem 

com palmeira vasculhando o céu 



 

113 
 

vento rasgando bananeira 

papagaios de papel 

no anil entornado da tarde. 

  

Meu país, 

o lirismo não me deixe cega, 

oh terra que me faz feliz/infeliz 

tão farta que estou 

de tantos falsos aristocratas 

e mendigos tão reais. 

  

Meu país, 

a saudade não me deixe mentir, 

oh terra onde vivo dividida 

entre paixões e compaixões. 

Oh terrível gangorra 

de orgulho e vergonha! 

(Cabral, 1994, p. 31) 

  

         O poema traz para o primeiro plano da cena contingências da vida no exílio. Vivendo 

em terras norte-americanas, o eu-lírio é assaltado pela saudade do Brasil, identificado pela 

descrição definida “meu país”. Dessa forma, a memória vai recolhendo recortes da vida em sua 

terra natal: as palmeiras exuberantes na paisagem, as folhas de bananeiras agitadas pelo vento, 

os papagaios de papel soltos no azul do céu. Assim, as reminiscências da pátria são também 

reminiscências da infância. 

         Na leitura desse poema, é impossível não o vincular à consagrada “Canção do exílio”, 

do poeta Gonçalves Dias, cuja discursividade sobre o exílio é claramente retomada por Astrid. 

Sabe-se que poema de Gonçalves Dias é uma das obras mais emblemáticas do Romantismo 

brasileiro, situado no século dezenove. Nele, o poeta expressa a saudade de sua pátria enquanto 

se encontrava exilado em Portugal, retratando a beleza natural do Brasil de forma idealizada. É 

uma exaltação patriótica e sentimental que dialoga com o momento histórico de consolidação 

da identidade nacional. Por isso mesmo, ele explora o nacionalismo típico da primeira geração 

romântica. Gonçalves Dias, como outros poetas dessa época, buscava valorizar os elementos 

brasileiros em oposição aos valores europeus. 

O poema idealiza a paisagem natural do Brasil, conferindo-lhe um caráter mítico. 

Valoriza a flora e a fauna brasileiras, contrapostas à natureza europeia, que o poeta conhecia no 

exílio. Há uma ênfase em elementos únicos e insubstituíveis, que refletem a busca por uma 

identidade nacional singular. Assim, o sentimento de saudade é o motor emocional do poema. 

O eu-lírico lamenta a distância de sua terra natal, projetando nela uma perfeição idealizada. A 

saudade, no entanto, não é apenas individual, mas também coletiva, representando um desejo 

de pertencimento e reconexão com a pátria. Além da saudade, o poema oferta uma visão 



 

114 
 

ufanista do Brasil, exaltando suas qualidades como superiores a qualquer outro lugar. A 

exuberância da flora e fauna é vista como uma metáfora para o sentimento de liberdade, amor 

e simplicidade que o poeta associa à sua terra. 

O problema é que a idealização do Brasil apresentada no poema gonçalvino contrasta 

com as condições reais do país na época. Em meados do século dezenove, o Brasil enfrentava 

desigualdades sociais, escravidão e outros problemas cruciais. Gonçalves Dias, no entanto, opta 

por um retrato idealizado da nação, em parte como estratégia literária para reforçar o 

nacionalismo e estimular o orgulho nacional. O poema de Astrid não mergulha nessa 

idealização. A sua intertextualidade com o poeta romântico não é parafrásica, mas parodística. 

Apesar de dar curso à interdiscursividade do tema do exílio, ela opera um desvio nessa 

discursividade, no sentido de que quebra o tom idealizador com que Gonçalves Dias retrata o 

país: 

Meu país, 

o lirismo não me deixe cega, 

oh terra que me faz feliz/infeliz 

tão farta que estou 

de tantos falsos aristocratas 

e mendigos tão reais. 

  

Meu país, 

a saudade não me deixe mentir, 

oh terra onde vivo dividida 

entre paixões e compaixões. 

Oh terrível gangorra 

de orgulho e vergonha! 

(Cabral, 1994, p. 31) 

 

 

          Percebe-se que a mulher exilada rejeita a idealização da pátria. Definitivamente não 

quer que o lirismo a deixe cega, nem que a saudade a deixe mentir. Nesse sentido, podemos 

subentender que a idealização da pátria é vista por essa brasileira como uma cegueira ou 

mentira. Antes, ela exercita um olhar profundamente crítico sobre o seu país, terra de “falsos 

aristocratas / e mendigos tão reais”. Seu nacionalismo é pendular, um “terrível gangorra de 

orgulho e vergonha” que a deixa “feliz/infeliz”, dividida “entre paixões e compaixões” em 

relação à terra natal. 

         O diálogo parodístico com a canção de Gonçalves Dias se torna ainda mais evidente em 

outro poema, “Anticanção do exílio”, que já no título anuncia o caráter de retomada e 

rompimento com a discursividade romântica: 

      Se fosse pela razão 

não voltava não. 

Mas é que sou movida 



 

115 
 

a gás de emoção. 

  

Aqui o trabalho vale. 

A mão poderosa toca 

a rica realidade. 

  

Lá, vive-se de projetos: 

a mão impotente 

não alcança os objetos. 

  

Se fosse pela razão 

não voltava não. 

Mas é que sou movida 

a gás de emoção. 

(Cabral, 1994, p. 34) 
  

         Como se vê, o poema opera com uma metáfora antitética, ou antítese, de natureza 

espacial. Essa antítese encontra-se formatada na contraposição dos dêiticos “aqui” e “lá”, assim 

como no poema de Gonçalves Dias (“As aves que aqui gorjeiam / não gorjeiam como lá”), 

sendo “aqui” o país do exílio, e “lá” a terra natal. Mas por que podemos falar em discurso 

parodístico neste caso? Para responder essa pergunta, recorro a Afonso Romano de Sant’Ana 

(1991), que explica a natureza da intertextualidade parodística. Segundo ele, um autor retoma 

o texto de outro autor e o reescreve. Em outras palavras, retoma a fala de outro e lhe sobrepõe 

uma outra fala, que se opõe diretamente à voz original: “A segunda voz, depois de ter se alojado 

na outra fala, entra em antagonismo com a voz original que a recebeu, forçando-a a servir a fins 

diretamente opostos. A fala transforma-se num campo de batalha para interações contrárias” 

(Sant’Anna, 1991, p. 14). É nesse sentido que Astrid dialoga com Gonçalves Dias: retoma o 

seu texto mas, de certa forma, corrige a sua discursividade ufanista em relação à pátria. Todavia, 

mantém a discursividade da dor do exílio. 

         Sintomática é a imagem desvelada pelo verbo “voltar”. O eu-lírico do poeta romântico 

deseja voltar para casa: “Não permita Deus que eu morra / sem que volte para lá”. Já a mulher 

astridiana se vê obrigada a vincular esse desejo da volta à emoção, jamais à razão. Temos uma 

exilada dividida entre a necessidade de permanência no exílio, motivada pela razão, e o desejo 

de retornar, movido pelo “gás de emoção”. Há motivos consistentes para ficar, especialmente 

pelas oportunidades de trabalho e a estabilidade dos Estados Unidos, em contraposição às 

incertezas e instabilidades do Brasil. O que pesa a favor da pátria parece ser apenas a saudade 

mesmo. 

         Rês desgarrada traz diversos outros poemas que retratam metaforicamente as 

contingências do exílio, entre os quais destaco ainda os que seguem: 



 

116 
 

a) Em “Hotel cinco estrelas”, a mulher se encontra em um hotel luxuoso de Chicago, do 

tipo cinco estrelas, e se lembra nostalgicamente das estrelas que brilham no céu da pátria: 

“Neste hotel de cinco estrelas / onde aquelas que cintilam / sobre as telhas do meu lar?” (Cabral, 

1994, p. 21). Com a proximidade do natal, a nostalgia aumenta mais ainda: “No hotel, pelo 

natal, face / ao régio império das luzes / choro dezembros sem neve / e beijos de sol na pele, / 

hálito de mar e areia / flaboyants ramos só flor” (Cabral, 1994, p. 21). Sente falta das pessoas 

queridas, das conversas, das múltiplas relações ali vividas. No fim, a triste constatação: “Cinco 

estrelas, e nenhuma / que ilumine o coração!” (Cabral, 1994, p. 21), porque as estrelas que 

iluminam o seu coração se encontram em uma terra distante, que é o seu torrão. No hotel as 

estrelas são pastiches do mundo natural. 

b) Em “Breakfast”, a mulher reflete sobre o café da manhã diário, como algo que se 

realiza de forma quase maquinal, um tanto mecânica, dada a pressa exigida pela correria de 

cada dia. Assim, o café da manhã, em sua velocidade compulsória, converte-se em um “hábito 

matinal / de afogar relógios / e cruzar o atlântico” (Cabral, 1994, p. 22). É nesse ambiente de 

pressa cardíaca que ela se lembra do seu país: “Brasil, Brasil / o sol de tuas laranjas / no chão 

da mesa / planta a aurora / que meus dedos colhem” (Cabral, 1994, p. 22). Enquanto observa 

o “galo da Kellog” sobre a mesa, sua memória voa até onde estão os galos vivos a cantar em 

“longínquos quintais” do passado (Cabral, 1994, p. 22). 

         c) No poema “Cercas”, novamente a mulher estabelece uma antítese entre “o meu país” 

e “este país”, referindo-se ao exílio. O elemento de comparação entre os dois países são as 

cercas, praticamente onipresentes no Brasil nas primeiras décadas do século vinte e 

praticamente inexistentes nos Estados Unidos. Na primeira estrofe, temos a referência ao Brasil:   

  

No meu país, as cercas 

são visíveis e inúteis. 

Na infância, rouba-se fruta 

do quintal alheio, as goiabas 

do vizinho são mais gostosas. 

Após a colheita das chuvas 

põe-se alguidar com mangas 

em cima dos muros baixos 

dádiva à gula de quem passar. 

Embrulhos de café e açúcar 

vasilhas de ovos e azeitonas 

cruzam as cercas pro formas 

em vaivéns fraternos. 

(Cabral, 1994, p. 25) 

  

         A mulher relembra as cercas e muros baixos comuns nas casas brasileiras no tempo de 

sua infância. As crianças costumavam pular essas cercas para “roubar” frutas dos quintais dos 



 

117 
 

vizinhos, sem maiores problemas, porque as cercas eram “pro formas”. Elas eram, na verdade, 

espaços onde se exercitava a solidariedade e a fraternidade entre amigos, vizinhos e pessoas em 

geral. Certamente uma visão positivada sobre as cercas da infância e adolescência. 

         Quando volta o foco para os Estados Unidos, a avaliação da mulher desliza para o polo 

negativo: 

Neste país de jardins abertos 

e altos muros de reservas 

as cercas estão fincadas 

no coração dos homens. 

(Cabral, 1994, p. 25) 

 

 

          Em terras norte-americanas não existem cercas visíveis. Existem apenas “muros de 

reserva”. E as cercas metafóricas, estas invisíveis, “estão fincadas / no coração dos homens”. 

Pode-se inferir que o eu-lírico se ressente da falta de solidariedade e fraternidade que sente em 

seu país de origem, frente à postura reservada e resguardada dos norte-americanos, que 

distancia as pessoas no vácuo da privacidade, da reserva e das formalidades. 

         D) No poema “Ilha”, há um desabafo sobre saudade e solidão da mulher exilada: 

  

O telefone toca: 

a voz atravessa o Atlântico 

anulando milhas de geografia. 

  

Em seguida, o silêncio. 

Vastos mares se estendem 

e sou ilha, só ilha. 

(Cabral, 1994, p. 26) 

 

 

          Diante do oceano Atlântico e dos “vastos mares” interiores que a separam de sua terra, 

a mulher desabafa: “Sou ilha, só ilha”. Além de ser ilha, ela se sente uma ilha só, o que vem a 

ser a máxima expressão do isolamento e da solidão. Somente as momentâneas e curtas ligações 

telefônicas trazem a saudosa voz que anulam as “milhas de geografia” que a separam do seu 

mundo original. 

 De todo modo, Astrid apropria-se da temática da nostalgia do exílio, que é um tema 

profundamente explorado na Literatura, pois reflete a experiência humana de perda, saudade e 

anseio por pertencimento. Os escritores frequentemente retratam essa nostalgia de maneiras que 

dialogam com o tempo, a memória e a identidade, destacando o impacto emocional e cultural 

do afastamento da terra natal. Na Literatura, a nostalgia do exílio transcende o lamento 

individual, tornando-se uma metáfora expressiva para explorar sentimentos universais de perda, 



 

118 
 

pertencimento e transformação, conectando o leitor a experiências humanas fundamentais, 

como a busca por raízes e a luta para preservar a identidade em meio ao deslocamento. 

  

4.4. Metáforas de um discurso ecocrítico e ecopoético 

  

Em “A velha América”, a mulher compara o país em que se encontra no presente com 

a “velha América” de tempos idos, capturada na infância por meio de filmes e livros e 

cristalizada em sua memória: 

              Desembarquei na América 

com atraso de séculos. 

Os búfalos já nos livros 

árvores na ciranda do papel 

rios rolando turvos 

sob o dossel das fumaças. 

A América de perto 

foram manadas metálicas 

fluindo no canyon 

de montanhas quadradas. 

Homens parafusos de máquinas 

a paz das nuvens rompidas 

por revoadas de alumínio. 

  

Onde está aquela América 

réplica selvagem do Éden? 

Onde se refugiaram os 

centauros dos anos quarenta? 

Cowboys e peles-vermelhas 

galopando pasto afora 

em telas preto-e-branco... 

(Cabral, 1994, p. 24) 

 

 

 O poema atualiza metaforicamente o discurso ecocrítico, ao sugerir os fatos da extinção 

dos búfalos, da destruição das árvores e da poluição dos rios. Os búfalos, outrora abundantes 

na “América”, migraram para as páginas dos livros, apenas como imagens a serem consultadas; 

as árvores foram sacrificadas para serem industrializadas, transformando-se em “ciranda de 

papel”; os rios, poluídos, perderam a sua vitalidade original, “rolando turvos / sob o dossel das 

fumaças”. 

Uma das figuras proeminentes nas pesquisas sobre ecocrítica, Cheryll Glotfelty (1996) 

define o termo “ecocrítica” como o estudo das relações que se estabelecem entre a Literatura e 

o meio ambiente, produzindo um imbricamento ente estudos literários e estudos ecológicos, 

uma abordagem multidisciplinar que textos como o poema de Astrid Cabral possibilitam. 



 

119 
 

O pesquisador Douglas Silva, discorrendo sobre leituras ecocríticas em textualidades 

poéticas contemporâneas, lembra que a relação entre Literatura e meio ambiente é antiga e 

muito produtiva. Segundo ele, “é por meio desse enlace produtivo, que a ecocrítica, enquanto 

ramo da crítica literária, se estabelece não apenas como uma forma de produção do texto 

literário, mas, principalmente, como uma forma de leitura desse objeto textual” (Silva, 2021, p. 

130). Por esse prisma, a ecocrítica “pressupõe modos de ler e escrever/inscrever o mundo 

desenraizando concepções de natureza morta e passiva, para colocá-la como agente ativo e 

vivente na teia literária e cultural” (Silva, 2021, p. 130). 

Para Silva (2021), a poesia brasileira contemporânea vem ressignificando 

reiteradamente o lugar da natureza, embora essa postura do pensamento ecológico não seja algo 

realmente novo: vem se desenvolvendo desde a Semana de Arte Moderna, na década de 1920. 

O que se tem percebido é um aumento exponencial de ocorrências de obras literárias 

preocupadas com reflexões sobre os recursos ambientais:  

Pode-se afirmar, seguramente, que a produção poética recente tem multiplicado as 

possibilidades de abordagem ecológica do texto literário, exercendo e desenvolvendo 

um compromisso que, estético, também é político. Pode-se inferir que, no vasto 

contingente da produção poética contemporânea e na sua heterogênea gama de temas, 

abordagens e assuntos, há uma proeminente linha que aposta (e é produzida) no 

horizonte da ecologia, do ambientalismo e dos objetos referentes à ecosfera, de modo 

geral. Por isso, falar em poesia brasileira contemporânea também é considerar aquelas 

escrituras cujo princípio poético tem como base a ecocrítica (e as suas linhas de força 

circundantes). Se, por vezes, os aspectos compreendidos pela biosfera foram tratados 

como alegoria e foram trazidos para a ambiência textual em forma de metáfora, estes 

adquirem agora uma fértil materialidade, bem como uma consciência viabilizada – 

que é tornada visível – pelo texto poético (Silva, 2021, p. 132-133).  

Embora o pesquisador sugira que a alegoria e a metáfora sejam elementos que fogem da 

materialidade, esta sendo alcançada apenas fora do âmbito alegórico e metafórico, a metáfora 

é, como já tenho procurado demonstrar, um valioso recurso psicoassociativo que desencadeia 

profundas reflexões e gera novas formas de ver os fatos e fenômenos. Resta sublinhar que o 

surgimento da ecocrítica “coincidiu com a emergência de consciência global de que a crise 

climática é uma das maiores inquietações da humanidade” (Mendes, 2020, p. 92). 

Maria do Carmo Mendes (2020) discorre sobre o percurso da ecocrítica e explicita que, 

conforme a ampliação desse campo de estudos, novos conceitos foram sendo incorporados, 

como é o caso de “ecopoética” e “ecopoesia”. A ecopoética é um campo interdisciplinar que 

combina Literatura, ecologia e filosofia, com foco na criação, análise e experiência de obras 

literárias que exploram as relações entre seres humanos e o meio ambiente. Diferente da 

ecocrítica, que é predominantemente analítica, a ecopoética tem um caráter mais criativo e 



 

120 
 

experimental, centrando-se nos processos de composição e na linguagem como forma de 

interação com o mundo natural. 

O termo "ecopoética" pode ser entendido em dois sentidos principais: como prática 

literária, refere-se à criação de poemas ou textos literários que abordam questões ecológicas, 

celebram a natureza ou exploram a interação entre o humano e o não-humano; como abordagem 

teórica, examina como a linguagem, a forma e os recursos literários podem ser usados para 

refletir, questionar ou transformar nossa percepção e relação com o meio ambiente. 

A ecopoética engloba atitudes como o engajamento com o lugar, muitas vezes se 

concentrando em representações específicas de paisagens, ecossistemas ou biomas, destacando 

sua singularidade e importância; conexão com o sensorial, ao enfatizar a experiência sensorial 

e a atenção plena, promovendo uma relação mais íntima com a natureza; questionamento do 

antropocentrismo, por reconhecer as vozes e as agências do mundo não-humano, como plantas, 

animais e fenômenos naturais. 

A poesia ocupa um lugar central na ecopoética, devido à sua capacidade de condensar 

significados, evocar emoções e criar imagens vívidas. Na atualidade, a ecopoética tem se 

expandido para abordar temas como mudanças climáticas, extinção de espécies, desastres 

ambientais e justiça ecológica. Ela também dialoga com outros campos, como a filosofia 

ambiental e os estudos decoloniais, ao incorporar saberes indígenas e cosmologias não 

ocidentais. 

Assim, a ecopoética não apenas celebra a beleza do mundo natural, mas também convida 

à reflexão crítica e à ação. Ela desempenha um papel importante ao sensibilizar os leitores sobre 

questões ambientais, reimaginar a relação entre humanos e natureza de forma mais ética e 

integrada, criar novas formas de linguagem que reflitam a complexidade e a fragilidade do 

mundo em que vivemos. Assim, a ecopoética, com seu foco criativo e sensível, amplia as 

possibilidades de interação entre Literatura e ecologia, oferecendo não apenas um espaço para 

a contemplação da natureza, mas também uma plataforma para repensar nossos papéis como 

indivíduos e sociedades em relação ao planeta. 

Todas essas reflexões são possíveis a partir do poema “A velha América”. O próprio 

adjetivo “velha” do título já sinaliza uma direção interpretativa. Se essa América é velha, é 

porque foi suplantada por uma “nova” América. A mulher se encontra na nova América, mas 

traz viva na memória uma “velha” América que já não existe mais: os búfalos foram varridos 

da paisagem, as árvores também desapareceram, a fumaça prejudica o ar, os homens foram 

convertidos em “parafusos de máquinas”, as “revoadas de alumínio” revertem a “paz das 



 

121 
 

nuvens”. Angustiada com tudo isso, a mulher lança o seu grito de protesto: “Onde está aquela 

América / réplica selvagem do Éden? / Onde se refugiaram os / centauros dos anos quarenta? / 

Cowboys e peles-vermelhas / galopando pasto afora / em telas preto-e-branco...” A “velha” 

América ficou circunscrita às telas de cinema da primeira metade do século vinte. Ela foi varrida 

para a instalação da “nova” América, na qual a mulher se sente órfã do passado. 

Outras imagens ecocríticas e ecopoéticas podem ser percebidas em muitos outros textos 

de Rês desgarrada, como nos exemplos que seguem. 

a) No poema “Rio Chicago”, o eu-lírico lamenta a poluição do rio Chicago, um dos 

marcos mais importantes e emblemáticos da cidade de Chicago, tanto por sua história quanto 

por sua relevância cultural e arquitetônica. Como o rio, durante o século dezenove e início do 

século vinte, tornou-se essencial para a indústria e o transporte em Chicago, resíduos industriais 

e esgoto não tratado eram descarregados diretamente  nele, tornando-o um esgoto a céu aberto. 

Assim, durante boa parte do desenvolvimento da cidade, o rio foi severamente afetado por 

práticas industriais e pela expansão urbana sem regulação ambiental adequada. Embora tenha 

passado por esforços significativos de recuperação, sua poluição ainda é uma séria preocupação, 

como o poema ressalta: 

  

Semi-soterrado, lento 

tem o curso amordaçado 

por repressivo cimento. 

Viúvas de verdes praias 

suas mutiladas margens 

imersas no casario 

velam-lhe o corpo exangue 

- líquido cadáver jade 

réptil fóssil azinhavre 

relíquia de outra paisagem. 

       (Cabral, 1994, p. 42) 

  

         O rio é metaforizado como um cadáver insepulto, “semi-soterrado” por cimento. Não 

há mais praias, as margens estão mutiladas e a paisagem foi melancolicamente modificada. 

b) No poema “Lincoln Park”, a desconcertante imagem de um zoológico, em Chicago, 

construído sobre um cemitério público onde no século dezenove eram sepultados os corpos de 

vítimas de varíola e cólera. A constatação do fato tem o valor de um lamento pelo apagamento 

da memória dos mortos:    

 

O primitivo local dos mortos 

foi invadido pelos vivos. 

As sombras dos salgueiros 

não mais amortalham ossos. 

Dançam nas espáduas, nos cabelos 

das crianças que herdaram a terra. 



 

122 
 

borboletas na manhã. 

(Cabral, 1994, p. 44) 

  

         A presença das multidões no parque é retratada como uma “invasão” do campo-santo, 

algo correspondente a um sacrilégio, um desrespeito da memória dos mortos pelos vivos 

sedentos de diversão. 

c) O poema “Chicago skyline” volta-se para o skyline de Chicago, um dos mais 

impressionantes projetos arquitetônicos do mundo, sendo uma verdadeira vitrine de inovação 

arquitetônica e engenharia. Ele reflete a história rica e dinâmica da cidade, conhecida como o 

berço do arranha-céu moderno. “Skyline” significa horizonte artificial, produto de 

engenhosidade humana. O eu-lírico vê esse grande conglomerado de arranha-céus como um 

obstáculo à expansividade da natureza:  

 

Arranha-céus fraturam a tarde 

impedindo o esparramo do azul: 

o horizonte entrincheirado 

atrás de sofisticados chapéus 

cúpulas torreões campanários 

losangos e bolos encarapitados 

nos ombros colossais da urbe 

-  explodida em luzes - 

sob as estrelas ofuscadas. 

(Cabral, 1994, p. 45)  
 

 

         Os edifícios mirabolantes impedem que o azul do céu seja contemplado, obscurecem o 

horizonte natural em prol do artificial e ofuscam o brilho das estrelas. 

d) O poema “Metropolitan museum” refere-se ao museu metropolitano de artes, que 

guarda objetos artísticos e peças históricas de todos os continentes. Passeando pelo museu, o 

eu-lírico se surpreende com “riquezas de outros reinos / condenados à ruína”: 

              Trunfo do triunfo 

a supremacia esplende 

em marfins e mármores 

basaltos e bronzes 

dos cinco continentes. 

Riquezas de outros reinos 

condenados à ruína. 

Eis a face do império: 

a garra das guerras 

escondida sob tintas 

e polidas esculturas. 

  

Só o salão imperial 

exibe as vetustas armas. 

Mas limpas de sangue. 

(Cabral, 1994, p. 46) 



 

123 
 

 

 

         Há uma crítica à maneira como se montou o rico e pomposo museu em ambiente 

imperial: os artefatos foram subtraídos de outros reinos pela “garra das guerras”, mediante o 

derramamento de sangue. A exibição ostensiva das peças raras, “limpas de sangue”, pretende 

camuflar a violência da captura dos despojos de guerra que iriam guarnecer os disputados 

museus.  

e) O poema “Bloomingdale’s” traz à tona uma das mais imponentes redes de lojas de 

departamentos dos Estados Unidos, cujas marcas básicas são o alto padrão de consumo e a 

sofisticação dos produtos:  

 

Muitos vão barganhar 

a servidão do dia a dia 

pelas penas e plumas 

de suas fantasias. 

Bichos civilizados 

castraram-lhes a liberdade 

e agora a preço de sangue 

compram supérfluas miçangas 

sobre o balcão das redomas. 

Fiéis do novo rito pagão 

imolam-se em holocausto 

nos altares do consumo 

da catedral profana. 

(Cabral, 1994, p. 47)  
 

         Não pode passar por alto a contundente crítica ao consumismo urbano, especialmente 

quando os “bichos civilizados” satisfazem sua sede de consumo na busca obsessiva por 

fantasias de penas e pluma extraídas “a preço de sangue” de aves e animais sacrificados nos 

altares daquela “catedral profana”, onde os próprios consumistas também se autoimolam em 

estranho holocausto. 

f) No poema “Chinatown”, o título faz referência a um bairro de Chicago onde há uma 

concentração significativa de pessoas de origem chinesa, bem como negócios, cultura e 

tradições associadas à China, que oferecem uma rica combinação de cultura, culinária e história. 

É uma das maiores e mais antigas comunidades chinesas nos Estados Unidos, localizada na 

parte sul da cidade. Ele foi estabelecido no final do século XIX, quando imigrantes chineses 

começaram a se mudar para a área, fugindo da discriminação na Costa Oeste. O eu-lírico capta, 

em síntese, as seguintes imagens:  

 
        Os mares 

não mais monopólio dos peixes. 

       Nem as nuvens 

exclusivamente dos pássaros. 



 

124 
 

A muralha da China desmoronou. 

       Restam apenas 

muralhas no peito dos homens. 

(Cabral, 1994, p. 48) 

  

         A grande crítica que o eu-lírico estabelece nesse poema diz respeito ao absurdo das 

guerras, mediante as quais os peixes são tangidos dos mares pelas armadas de guerra, e os 

pássaros são expulsos do céu pelas aeronaves bélicas. Foi a guerra que ergueu a emblemática 

muralha da China, como recurso de defesa militar e controle das fronteiras, por isso tornando-

se um símbolo de poder. Ao dizer metaforicamente que “a muralha da China desmoronou”, o 

eu-lírico testemunha que a grande muralha perdeu o seu antigo valor bélico, protecionista e 

isolacionista. Todavia, aponta para outras muralhas, fincadas “no peito dos homens”, 

materializadas no preconceito e na discriminação. 

g) O poema “Mixed feelings” traz no título a metáfora da ambiguidade. A expressão 

“Mixed feelings” em português significa algo como sentimentos mistos, emoções confusas.  É 

uma expressão usada para descrever um estado emocional em que uma pessoa experimenta 

sensações conflitantes ou contraditórias sobre uma situação, pessoa ou decisão. Esse termo 

reflete uma mistura de emoções positivas e negativas ao mesmo tempo, criando um senso de 

ambiguidade ou incerteza. O eu-lírico observa a grandiosidade do império americano com uma 

sensação mista de admiração e reprovação:  

 

O império: 

seu poder e sua pata 

ora mina, ora esmaga. 

  

O império: 

sua escala olímpica 

faz dos homens formigas. 

  

O império: 

orgia do progresso 

nostalgia do pretérito. 

(Cabral, 1994, p. 54) 

  

         O império é poderoso e exuberante, todavia a sua sanha imperialista é como uma enorme 

pata, que pisa sobre os povos para miná-los ou esmagá-los. Seus projetos e ações de colonização 

em “escala olímpica” transformam os homens em formigas. Sua “orgia de progresso” do 

presente sugere um passado de expansão, erigida sobre a dizimação de outros povos. 

         Em todos esses flashes de discurso ecopoético e ecocrítico, a metáfora é sempre o fio 

condutor, que confere unidade à variedade de sugestões. É por meio da metáfora que a crítica 

se faz criativa e expressiva. A esse respeito, o linguista Luiz Antonio Marcuschi (2014, p. 41) 



 

125 
 

aborda a questão da criatividade linguística: “criar, em linguagem, é algo mais do que produzir 

sentenças com base numa série de regras. O fundamento da criatividade linguística parece 

situar-se muito mais no âmbito do não-previsto”. Dessa forma, só podemos falar em 

criatividade quando a linguagem apresenta algo mais do que a convenção, o uso e o saber 

comum. “Criar é algo mais do que simplesmente usar a linguagem em situações 

contextualmente novas. É fazer com que a linguagem consiga transmitir aquilo que foi criado 

à sua revelia e à margem do instituído” (Marcuschi, 2014, p. 43). 

É nesse âmbito que a metáfora se situa. Por exemplo, no momento em que Astrid 

caracteriza o rio Chicago como “líquido cadáver jade”, de corpo exangue velado em suas 

margens mutiladas, “viúvas de verdes praias” (Cabral, 1994, p. 42), o que ela está fazendo é 

violar a norma linguística instituída, e portanto prevista, para obter ganho expressivo no seu 

discurso ecocrítico: tanto o rio quanto suas margens são encarados como pessoas, uma morta 

(o rio) e outras viúvas (as margens), expressões contextualmente novas que atraem a atenção 

do leitor para o discurso poético, dando-lhe a potência necessária à poesia. De Aristóteles, o “ar 

estrangeiro da metáfora; de Lakoff e Johnson, a morte como domínio-fonte; de Ricoeur, a 

expressividade de uma metáfora viva. 

A metáfora, para Marcuschi (2014), é um modo específico de conhecer o mundo, que, 

ao lado do conhecimento lógico-racional, tem sua razão de ser e instaura uma série de valores 

de outra maneira perdidos ou não-encontrados. Ele acrescenta que a metáfora é ao mesmo 

tempo mágica e lógica, subjetiva e objetiva, interior e comunicativa e a sua força reside no 

próprio fato de nela se conciliarem polos diferenciados. Esses polos diferenciados fundidos 

constituem a base da metáfora, que é a fusão de campos semânticos diversos irredutíveis a 

relações lógicas. É o que acontece quando Astrid descreve a movimentação de pessoas no 

Lincoln Park: “As sombras dos salgueiros / não mais amortalham ossos. / Dançam nas 

espáduas, nos cabelos / das crianças que herdaram a terra” (Cabral, 1994, p. 44). Na 

associação de salgueiros (árvores) com pessoas que amortalham os mortos e dançam sobre as 

crianças, há a unificação de elementos tão díspares que não poderiam ser conciliados no plano 

lógico. Essa é a margem mágica da metáfora, que não anula a sua margem lógica. Pelo 

contrário, acentua com sua força expressiva a verdade contundente da violação de um campo-

santo para a acomodação de um espaço de lazer. 

Marcuschi (2014) defende a ideia de que, embora surja no âmbito da linguagem, a 

metáfora não permanece presa a ela ao criar uma realidade nova não puramente linguística. Não 

é possível, portanto, penetrar a metáfora com recursos apenas linguísticos, dado que ela se 



 

126 
 

submete às categorias de denotação, conotação ou outras semelhantes. Ao reestruturar o mundo, 

a metáfora cria novas áreas de experiência que fogem ao indivíduo restrito à realidade 

puramente factual. A surpresa que as expressões metafóricas causam e a confusão que geram 

no leitor será tanto maior quanto mais rico for o mundo que elas revelam e quanto mais 

intraduzível for esse mundo. Uma metáfora deve ser “eficaz” e essa qualidade baseia-se em 

algo. Esse algo é o efeito-surpresa que ela causa. O elemento não-previsto que evidencia o 

momento da criatividade (Marcuschi, 2014). 

A surpresa ou “efeito-surpresa” de que fala Marcuschi comparece em 

“Bloomingdale’s”, quando os homens da cidade são metaforizados como “bichos civilizados” 

(Cabral, 1994, p. 47) que sacrificam outros seres viventes para satisfazer suas necessidades e 

suas vaidades. Escravos do consumismo, “Fiéis do novo rito pagão / imolam-se em 

holocausto / nos altares do consumo / da catedral profana” (Cabral, 1994, p. 47). A surpresa 

verbal tem a ver com o inusitado de se elevar o consumismo ao nível de um ofício religioso. E 

tudo isso faz parte da “orgia do progresso” (Cabral, 1994, p. 54). Equiparar o progresso urbano 

a um ritual sagrado/profano e também a uma orgia forma uma imagem extremamente complexa 

em direção à defesa do pensamento ecológico e à crítica contumaz ao consumismo exacerbado. 

Essas metáforas comprovam o que prescreve José Naud sobre Rês desgarrada, no 

sentido de que Astrid pinta “um quadro apocalíptico da nossa civilização. Mas, no duplo sentido 

da palavra bíblica, perigo não exclui salvação conforme insinua a reserva das belezas que, 

apesar de tudo, transluzem tais esgares maquilados” (Naud in: Cabral, 1994, p. 14). Além disso, 

para ele “a temática de Astrid Cabral constitui-se num lamento crítico e libertador da nossa 

desanimada contingência, graças à ironia, que se alimenta em linguagem primorosa com as 

honras do ofício de poeta” (Naud in: Cabral, 1994, p. 16). 

 

 4.5. Metáforas sinestésicas: as estações do ano 

 

  Em que pese o quadro apocalíptico demonstrado no tópico anterior, o qual muitas vezes 

reveste o discurso ecológico de Rês desgarrada, há também momentos altamente luminosos, 

como aponta Naud: “Apesar de todo o desconcerto que a afetou, este livro de Astrid Cabral 

guarda os germens da alegria, pois sua lucidez refletida em palavras ilumina uma realidade 

brutal, resgatada por fim em poesia” (Naud in: Cabral, 1994, p. 15). Entre os momentos 

luminosos, encontra-se a seção do livro intitulada “Outro clima”. Ali, seguindo as trilhas abertas 

por Ezra Pound (2006), Astrid oferece poemas-postais sobre as estações do ano vivenciadas 



 

127 
 

nos Estados Unidos. A expressão “outro clima” parece dever-se ao fato de que as estações ali 

se manifestam de forma diferente do modo como o ano transcorre em terras brasileiras, de uma 

forma geral. 

Pound (2006) definiu três camadas que dão forma ao tecido poético. São elas a fanopeia, 

a melopeia e a logopeia. Esses termos nomeiam os diferentes modos pelos quais a poesia pode 

criar significado e impacto, e resultam da oficina poética. A fanopeia é a criação de imagens 

visuais por meio da linguagem, capaz de "lançar" uma cena ou imagem na mente do leitor, 

como se o convidasse a “ver” as cenas que o poema “faz aparecerem”; a melopeia refere-se ao 

uso do som, do ritmo e da melodia das palavras para criar efeito acústico. É a musicalidade 

intrínseca à linguagem; já a logopeia é o uso da linguagem para explorar ideias, conceitos e 

associações intelectuais ou culturais. É a "dança" do significado. Embora Pound tenha 

categorizado esses elementos de maneira distinta, eles frequentemente coexistem em um 

poema. Uma obra pode usá-los simultaneamente, e o equilíbrio entre esses elementos é o que 

muitas vezes define a riqueza de uma peça poética. 

Ao falar sobre as estações do ano, Astrid elabora imagens visuais, auditivas e 

intelectuais, como vemos a seguir. 

a) Primavera: “Verde é o pelo do solo”: no poema “Perfil da primavera”, há uma festa 

de cores, sons e sentidos para retratar o período vibrante da primavera: 

  

Tez da primavera, nácar 

nessa clara tarde opala. 

O céu lavrado de pássaros 

vassalos das magnólias 

róseas pousadas nos galhos. 

Verde é o pelo do solo 

sopesando o pólen no ar 

e a doce canção da vida 

vem da garganta das aves. 

Esse manso azul boiando 

pela cúpula da tarde. 

(Cabral, 1994, p. 71) 

 

 

  A primavera é uma estação de transição marcada por uma mistura de climas e eventos 

naturais que refletem o renascimento da natureza após o longo inverno. Para representá-la neste 

poema, Astrid explora intensamente a fanopeia e a melopeia. Pinta um quadro alegre, pleno de 

claridade e de musicalidade. Muitas cores se misturam para formar um conjunto multicolorido 

(branco, róseo, verde, vermelho, azul) da paisagem. Ao mesmo tempo, a musicalidade dos 

versos, explorando o potencial musical das palavras e fonemas, parece associar-se ao canto dos 



 

128 
 

pássaros e outros sons da natureza. Quanto à logopeia, subjaz os efeitos de sentido de que a 

primavera é uma estação alegre e festiva, momento em que as cores e os sons da natureza 

cobrem a cidade, sugerindo um tempo de paz. 

b) Verão: “Gramas grisalhas de pétalas”: o poema “Verão” mostra que a estação do 

estio é também um período de múltiplas fanopeias e melopeias:  

 

Chão manchado de amoras 

gramas grisalhas de pétalas 

terra inchada de chuvas. 

sustenidos e bemóis 

vão com o sol pelas ruas. 

(Cabral, 1994, p. 73) 

 

 

  No verão, em Chicago, os dias são longos e ensolarados, com pancadas de chuvas 

passageiras, e tempestades de verão não são incomuns, mas geralmente são curtas. O poema 

enfatiza as imagens visuais e sonoras. As imagens visuais englobam o chão manchado pelas 

amoras, as gramas embranquecidas, a terra encharcada pelas chuvas de verão e o sol avançando 

pelas ruas. Já as imagens acústicas derivam do barulho decorrente dos pingos de água no chão 

e sobre as folhas e flores. Desse conjunto resulta a logopeia, no sentido de que o verão transcorre 

numa alternância constante entre chuva e sol. 

c) Outono: “Dias de líquidos céus”: O poema intitulado “Outono” apresenta as 

peculiaridades dessa estação: 

  

Ah os dias de líquidos céus 

e potâmicas ruas 

quando a alma é caravela 

que veleja ou naufraga! 

  

Outubro embrulhado de águas 

joga copas ruivas nas poças. 

Sombrinha vela enfunada 

    –  quase ave – 

vou por céus de chumbo. 

(Cabral, 1994, p. 74) 

  

O outono em Chicago é uma estação marcada por temperaturas amenas, cores vibrantes 

da natureza. As árvores nos parques e bairros ganham tons de vermelho, laranja e dourado, 

numa mistura de energia e tranquilidade. Todavia, o poema oferece uma imagem ligada a fortes 

chuvas, por meio de uma cadeia de metáforas hiperbólicas: os dias são de ‘líquidos céus”; as 

ruas são “potâmicas” (transformam-se em rios), tanto que a alma se converte em “caravela / 

que veleja ou naufraga”; o mês de outubro transcorre “embrulhado de águas”. Nesse cenário 

liquefeito, ganha realce a imagem visual das folhas e flores coloridas caídas nas poças de água 



 

129 
 

das ruas. O céu é “de chumbo”, obrigando as pessoas a andarem sob sombrinhas. Assim, capta-

se o sentido de um outono absolutamente chuvoso. 

d) Inverno: “Sob o cobertor da neve”: o poema “Neves de fevereiro” também traz 

fanopeias e logopeias, desta feita vinculadas ao inverno: 

  

A cidade ficou branca 

que nem uma ilha grega. 

Alva, mas de um cal 

que não resiste ao sol. 

  

O parque tirita de frio 

sob o cobertor de neve. 

  

As mil plumas da neve 

de leve sepultam o mundo. 

(Cabral, 1994, p. 77)  
 

O inverno em Chicago é rigoroso e conhecido por temperaturas muito baixas, nevascas 

frequentes e ventos gelados, com as máximas diurnas variando entre -2°C e 3°C, enquanto as 

mínimas frequentemente caem abaixo de -10°C, especialmente em janeiro, o mês mais frio. 

Durante frentes frias intensas, as temperaturas podem atingir valores negativos extremos, com 

sensação térmica abaixo de -20°C. Chicago recebe cerca de 90cm de neve ao longo da 

temporada, com tempestades ocasionais cobrindo a cidade em um manto branco. O apelido 

"Cidade dos Ventos" ganha destaque no inverno, com ventos gelados vindos do Lago Michigan 

tornando o frio ainda mais intenso. 

O poema recria esses cenários com as seguintes metáforas visuais: “A cidade ficou 

branca / que nem uma ilha grega”; e “As mil plumas da neve / de leve sepultam o mundo”. 

Consequentemente, “o parque tirita de frio / sob o cobertor de neve”. Todavia toda essa alvura 

nívea e gélida que cobre a cidade se desfaz quando o sol aparece. O poema demonstra que a 

marca definidora do inverno é o frio, e não as chuvas, mas também há momentos de sol, que 

derrete a neve mas não suplanta o frio reinante. 

         Como vimos, este capítulo procurou explorar as metáforas astridianas em Rês 

desgarrada que traduzem o sentimento de exílio e o estranhamento da mulher em meio a uma 

cultura muito diferente da sua, e um país muito diferente de sua pátria. A esse respeito, creio 

que cabe razão a José Naud quando comenta que:  

Rês desgarrada, além do limite literário, é um ensaio poético de antropologia cultural, 

lírica demonstração de que o bicho homem não pode, sem perda, abandonar a sua grei 

nem destruir a sua morada, não obstante os argumentos do bem-estar ou do progresso. 

Por outro lado, constitui uma reflexão da própria identidade, esconjuro das alienações 



 

130 
 

deslumbradas. Sua dedicatória o demonstra e de modo algum as faltas que denuncia 

é um fruto do rancor” (Naud in: Cabral, 1994, p. 16). 

Certamente não há rancor nos poemas, apesar de haver um olhar revisionista sobre 

muitas atitudes. Esse olhar revisionista é exercitado por uma mulher amazônida, fruto da terra 

e das águas, cuja terra carregou consigo, como um visgo tatuado na pele e na alma, enquanto 

viveu e reviveu no Oriente (Torna-viagem) e nos Estados Unidos (Rês desgarrada). Ela não 

questiona os elementos culturais propriamente ditos, mas põe em xeque questões humanas 

universais, que se manifestam de diferentes maneiras em diferentes espaços e tempos, em outras 

geografias. Afinal, como ela própria nos ensina, “outro clima outra língua / outra raça outra 

moeda / mas o bicho homem é o mesmo / e a vida sempre alto preço” (Cabral, 1994, p. 41). 

Nesse sentido, esse livro de Astrid, assim como os demais livros seus, é prenhe de humanidade. 

Tem razão Naud quando assevera que Astrid oferece um retrato “muito particular” dos Estados 

Unidos, e que ao descrever Chicago, descreve a si mesma, de certa forma doando-se ao leitor 

por meio de suas indefectíveis metáforas. 

 

4.6. Para fechar o capítulo: espaço, lugar e metáfora em Rês desgarrada 

 

Em muitos poemas, o exílio em Rês Desgarrada é fruto de deslocamentos físicos reais 

— Astrid Cabral viveu fora do Brasil por períodos significativos, especialmente durante a 

ditadura militar. No entanto, o livro transcende a dimensão meramente geográfica: o exílio se 

torna também um estado de alma, uma sensação de desenraizamento que persiste mesmo após 

o retorno ao país natal. Há uma tensão entre a busca de pertencimento e a consciência aguda da 

alteridade e da solidão. 

A memória desempenha um papel crucial na maneira como o exílio é tratado. Ela é um 

fio tênue que liga o sujeito poético ao seu lugar de origem, funcionando ora como abrigo, ora 

como armadilha. Recordações da infância, da natureza amazônica e da vida em Manaus surgem 

como âncoras afetivas que atenuam a dor da separação, mas também reforçam a distância entre 

o "eu" atual e o "eu" que permaneceu ligado à terra natal. 

A escrita poética em Rês Desgarrada é, ela mesma, um gesto de resistência ao 

apagamento provocado pelo exílio. Ao nomear as perdas, as ausências e os deslocamentos, 

Astrid Cabral transforma a experiência de marginalização em criação estética. A linguagem é 

enxuta, precisa, e carrega em sua tecitura a luta por manter a identidade e a memória vivas 

diante da dispersão. 



 

131 
 

Outro aspecto interessante é a percepção de que o retorno ao lar, ao espaço conhecido, 

não apaga o sentimento de exílio. A volta é marcada por um estranhamento: aquilo que era 

familiar também se modifica, revelando a impossibilidade de recuperar o tempo perdido. Nesse 

sentido, Rês Desgarrada dialoga com a tradição literária dos "tornaviajantes", aqueles que, 

depois de partirem, nunca mais encontram o lar exatamente como era. 

Em Rês desgarrada, as noções de espaço e lugar são fundamentais para a construção da 

subjetividade poética e da tensão entre pertencimento e deslocamento. Essas noções não se 

apresentam apenas como cenário, mas como dimensões simbólicas, afetivas e existenciais da 

experiência da autora enquanto ser amazônico em trânsito por outros territórios, especialmente 

os do exterior. No pensamento geográfico e fenomenológico (como já vimos em Yi-Fu Tuan 

ou Milton Santos), o lugar é mais que um ponto no espaço: é afetividade, memória, relação 

com o vivido. Em Rês desgarrada, a Amazônia e o Brasil rural são tratados como lugares de 

pertencimento profundo, associados à natureza, ao calor, à oralidade e à identidade cultural: 

esses lugares são descritos com intimidade e sensorialidade, evocando um tempo e espaço 

afetivos, carregados de lembrança e saudade. O corpo da poeta está longe, mas seu imaginário 

está ancorado nesses territórios. 

O espaço, por contraste, é tratado como algo mais impessoal, abstrato ou inóspito: é o 

lugar dessubjetivado, onde o corpo está, mas não se sente parte. Cidades como Chicago surgem 

como espaços de desconexão, onde o eu-lírico vive a condição de exílio e desenraizamento. A 

cidade estrangeira, fria e rígida, é percebida como hostil e desumanizadora, em contraste com 

o lugar tropical e vivo de origem. 

O corpo se apresenta como espaço de tensão entre lugar e não-lugar: o corpo da poeta 

se torna também um território de conflito. Ele é tropical, rural, feminino, e sofre por estar 

inserido em um espaço que não reconhece sua linguagem sensível: “Perde-se meu ser rural / 

tão tropical nesta urbe”. Esse corpo, deslocado e fragilizado, carrega o “lugar” dentro de si, 

mesmo imerso em um espaço que o desintegra. O corpo, portanto, é lugar de resistência 

simbólica, mas também de sofrimento. 

Há na obra uma certa diáspora e travessia entre espaços, em busca de lugar. Há uma 

dimensão transitória e marítima, com imagens de viagem, travessia, naufrágio: “Oceanos de 

chão e tempo / cercaram-me gélidos, cegos”. Esses versos reforçam a ideia de que o espaço é 

uma travessia instável, sem ancoragem, em que o eu poético busca reencontrar o lugar perdido. 

Por fim, os lugares de origem – Amazônia, sertão, ruralidades – são constantemente idealizados 

como paraísos perdidos, quase míticos. A referência à fauna, flora e clima compõe um 



 

132 
 

imaginário telúrico e ancestral, em oposição ao espaço moderno e fragmentado das cidades 

globais. 

No livro Rês desgarrada, espaço e lugar são mais que geografia: são camadas 

simbólicas e afetivas da existência. Astrid Cabral articula a tensão entre um lugar de origem 

que nutre e constitui o sujeito e um espaço estrangeiro que aliena e desconecta. Essa dicotomia 

reforça o drama do exílio e do deslocamento, tema central da obra, fazendo da poesia uma forma 

de reconstruir, na linguagem, o lugar perdido. Trata-se, portanto, de um livro múltiplo: é físico, 

psicológico, cultural e existencial. Astrid Cabral explora essa condição com sensibilidade e 

rigor poético, oferecendo ao leitor uma visão profunda sobre a fragilidade das raízes humanas 

e a força necessária para sobreviver à errância. Sua poesia e suas metáforas transformam a 

experiência do desterro em matéria de arte e reflexão, revelando como a solidão e o 

deslocamento podem, paradoxalmente, ampliar a consciência e a criação. 

O corpo exilado se vê entre duas geografias afetivas e simbólicas: a terra amazônica, de 

onde a mulher provém, e a cultura norte-americana, onde se encontra inserida temporariamente. 

Ao longo do livro, essa dualidade é tensionada por um processo constante de metaforização, 

em que tanto a terra natal quanto o território estrangeiro ganham contornos simbólicos que 

extrapolam o espaço físico. A terra brasileira, sobretudo a Amazônia, é evocada de forma 

sensual e afetiva. Ela aparece como lugar de origem, enraizamento e identidade. Elementos da 

flora e do clima, como buritis, pastos, brisa quente e a luz solar, são transformados em símbolos 

de vitalidade, liberdade e harmonia com a natureza. Essa paisagem natural não é apenas pano 

de fundo, mas parte constitutiva do sujeito poético. Em diversos poemas, a Amazônia é descrita 

como um corpo em festa, onde a natureza dança, pulsa e se comunica com a vivência da poeta. 

Em contrapartida, a cultura norte-americana, especialmente na figura da cidade de 

Chicago, é constantemente metaforizada como um espaço de frieza, rigidez e desencantamento. 

O ambiente urbano, representado por "labirintos de pedra e vidro", opõe-se à organicidade do 

mundo amazônico. O frio é descrito como cilício, ou seja, um instrumento de mortificação, o 

que sugere que a cultura estrangeira impõe um sofrimento quase espiritual à poeta. A paisagem 

urbana é desprovida de alma, apresentada como um cenário estéril, onde a voz lírica não 

encontra eco para sua sensibilidade tropical. 

A cultura norte-americana é, assim, metaforizada por meio de imagens de desconexão, 

dureza e cegueira. Oceanos “gélidos, cegos” se interpõem entre o eu-lírico e sua terra, 

reforçando a ideia de que o ambiente estrangeiro é opaco ao olhar e ao afeto. Não se trata apenas 



 

133 
 

de uma crítica direta, mas de uma experiência subjetiva de inadequação cultural, como se o 

corpo e a linguagem da poeta estivessem sempre em desacordo com o lugar em que habitam. 

Nesse processo de metaforização, a poeta não apenas descreve dois mundos distintos, 

ela os reconstrói poeticamente a partir da memória e da sensação. A terra amazônica é retratada 

como uma presença mítica, nostálgica, enquanto a cultura norte-americana aparece como um 

deserto simbólico, onde a sensibilidade amazônica se vê silenciada. Há, portanto, uma crítica 

implícita à homogeneização e ao apagamento cultural promovidos por certos aspectos da 

modernidade urbana ocidental. 

Por fim, Rês Desgarrada revela, por meio dessas metáforas, a incompatibilidade entre 

o imaginário de uma poeta enraizada na floresta e a lógica utilitária, fria e apressada da cultura 

hegemônica do Norte Global. Ao nomear-se como “vaca na balsa”, Astrid Cabral transforma-

se em alegoria viva da inadequação, da resistência e da poesia em trânsito, reafirmando sua voz 

como alguém que carrega, mesmo exilada, a força simbólica da terra que canta. 

  



 

134 
 

 

ELEMENTOS DE UMA GEOGRAFIA LÍRICA (CONSIDERAÇÕES FINAIS) 

 

 

Na Introdução desta dissertação, explicitei que o objetivo geral da pesquisa seria analisar 

a geografia lírica presente na poesia de Astrid Cabral, investigando as metáforas criadas pela 

poeta para recriar as relações de identidade, exílio, cultura e alteridade, explorando as metáforas 

elaboradas pela poeta para recriar as noções de espaço e lugar, dimensionando as interfaces da 

Literatura com a Geografia; discorrendo sobre a identidade amazônica a partir das imagens 

poéticas do livro Visgo da terra; refletindo sobre os conceitos  de alteridade e trocas culturais 

com base no livro Torna-viagem; e discutindo temas referentes à Literatura e exílio, tendo como 

ponto de partida o livro Rês desgarrada. Chegando ao final do percurso da pesquisa, convém 

destacar os elementos da geografia lírica de Astrid observados nas análises realizadas.    

A pesquisa evidenciou, pela metáfora da simbiose, que os estudos literários e os 

estudos geográficos operam entre si uma relação profunda em que ambas as disciplinas se 

entrelaçam para enriquecer a compreensão do espaço, do lugar, da cultura e da experiência 

humana, em seus mais variados matizes. A poesia tem o condão de transformar o espaço 

geográfico em cenário simbólico e emocional, permitindo que o leitor "viaje" e experimente 

lugares através das palavras e imagens. Já a Geografia, ao estudar o espaço, o território, as 

paisagens e as relações entre sociedade e meio ambiente, fornece à Literatura as ferramentas 

para criar universos líricos moldados a partir do mundo empírico. Em sua escrita poética, Astrid 

Cabral demonstra ter consciência dessas trocas simbióticas da poesia e da Geografia, pois 

maneja com competência as ferramentas desse diálogo. Sua poesia é profundamente enraizada 

no espaço geográfico da floresta, dos rios e da vida amazônica. E também de outros espaços 

alienígenas. Ela transforma a paisagem natural em linguagem poética, revelando um olhar 

agudo e ético sobre o meio ambiente e o lugar do ser humano na natureza.  

Em Visgo da terra, a metáfora da identidade amazônica. A geografia amazônica deixa 

de ser apenas pano de fundo para ocupar o primeiro plano imagético, com a força vital de sua 

simbologia. São poemas que estabelecem um diálogo constante com o espaço natural — um 

espaço ao mesmo tempo exuberante e ameaçado. A flora e a fauna são tratadas com um lirismo 

que denuncia a destruição ambiental e exalta a biodiversidade como herança cultural e 

existencial. Visgo da terra participa de um esforço maior de reconfiguração do olhar sobre a 

Amazônia, deslocando-a do estereótipo exótico e passivo para uma entidade complexa, viva e 



 

135 
 

interativa. A Geografia, nesse contexto, é poética e política: a paisagem amazônica se torna 

símbolo de resistência, identidade e pertencimento.  

Mais que um livro, portanto, Visgo da terra é um testemunho sensível de um território 

em constante tensão entre natureza e civilização, memória e modernidade. Essa fusão entre 

palavra e lugar, corpo e terra, mostra como a Literatura pode ser um meio de mapear afetos, 

conflitos e resistências geográficas. Assim, temos uma poesia que é um convite à escuta do 

espaço amazônico — não apenas como tema ecológico, mas também como linguagem, tempo 

e existência. E resistência, porque diz respeito à sua própria identidade. Visgo da Terra é, como 

pude demonstrar, uma obra que transcende a simples recordação, oferecendo uma reflexão poética sobre 

a identidade, a memória e a relação do indivíduo com seu espaço de origem. 

No que concerne ao livro Torna-viagem, a metáfora das trocas culturais. Vimos que se trata 

de uma obra poética que reflete sobre a experiência do exílio e a memória de viagens realizadas pela 

poeta em terras orientais, incluindo países como Líbano, Síria, Grécia e Irã. Através de versos que 

mesclam o real e o simbólico, ela constrói um espaço-tempo onde o passado e o presente se entrelaçam, 

permitindo ao leitor vivenciar as paisagens e culturas orientais através de sua perspectiva sensível e 

reflexiva. A obra é composta por poemas que funcionam como registros de experiências vividas, mas 

também como interpretações subjetivas dessas vivências. A memória desempenha um papel central, 

transformando o vivido em poesia e permitindo que o leitor compartilhe da visão da autora sobre os 

lugares e culturas que ela visitou. 

O livro é uma reflexão poética sobre a experiência da estrangeira num território cultural, 

linguístico e simbólico profundamente distinto do seu de origem, e as trocas culturais são um 

dos eixos mais ricos da obra. Astrid Cabral observa o Oriente Médio com um olhar atento e 

sensível, mas sem exotismo. Sua poesia registra o estranhamento, a diferença, mas também os 

pontos de encontro entre sua bagagem cultural brasileira — especialmente amazônica — e os 

hábitos, paisagens e crenças locais. Ela depara com uma cultura que tem códigos religiosos, 

normas sociais e valores muito distintos dos seus, e isso aparece em poemas que tematizam o 

choque cultural, mas também o encantamento com essa alteridade. 

A condição de mulher ocidental num país árabe se impõe como um dos aspectos mais 

intensos das trocas culturais. Astrid, ao ocupar esse lugar, reflete sobre liberdade e repressão, 

papéis sociais, vestimentas e a maneira como o corpo feminino é percebido ou ocultado. Essa 

tensão gera questionamentos sobre a própria cultura ocidental e sua forma de entender o 

feminino. É um encontro que, apesar do estranhamento, é também uma via de 

autoconhecimento. 



 

136 
 

A barreira linguística é outro componente das trocas. A autora, como uma falante do 

português, imersa em uma cultura árabe de idioma e escrita muito diferentes, reflete sobre os 

limites da comunicação, o papel do silêncio e os gestos como mediadores culturais. A poesia 

se torna uma forma de traduzir essa experiência de deslocamento e adaptação. Nativa da 

Amazônia, Astrid contrasta a floresta exuberante de sua origem com a aridez e o deserto do 

Oriente Médio. A paisagem vira metáfora da distância, mas também da busca por sentido. Ao 

mesmo tempo, ela encontra beleza e poesia nas formas secas, nas pedras, na poeira, nos 

horizontes vastos, em um processo de reaprender a ver o mundo.  

Torna-viagem sugere também uma aproximação entre espiritualidades. A poeta não 

assume uma perspectiva religiosa dogmática, mas explora afinidades simbólicas entre o 

pensamento árabe e suas próprias inquietações existenciais. A poesia funciona como ponte entre 

cosmovisões — não como tradução literal, mas como diálogo sensível. Astrid Cabral não 

apenas observa o outro, mas permite que sua própria identidade poética seja transformada pelo 

encontro.  

O livro constrói uma cartografia íntima de uma mulher amazônida em trânsito pelo 

Oriente Médio, gerando um espaço de escuta, questionamento e reverência à diversidade 

cultural. Em seus textos, ela observa os contrastes entre o tradicionalismo de certos costumes 

árabes — em especial os relacionados à condição feminina — e sua visão de mundo marcada 

por um pensamento mais ocidentalizado. No entanto, evita julgamentos simplistas: seu olhar é 

crítico, sim, mas também curioso, ético e empático. Assim, as trocas culturais em Torna-viagem 

são profundas, sofisticadas e multifacetadas. Não se trata apenas do choque cultural inevitável, 

mas sim de uma negociação de sentidos, onde Astrid Cabral se permite ser afetada pela cultura 

árabe, ao mesmo tempo em que projeta ali sua bagagem amazônica e feminina. O resultado é 

uma poesia de deslocamento e enraizamento simultâneos — marcada por um lirismo 

cosmopolita e ético. 

No que diz respeito a Rês Desgarrada, metáfora do exílio ocupa o centro da construção 

poética, não apenas como deslocamento geográfico, mas também como experiência existencial, 

simbólica e linguística. A obra nasceu da vivência da autora na cidade de Chicago, nos Estados 

Unidos, durante os anos em que acompanhou o marido diplomata — período em que se viu 

estrangeira, desenraizada, tentando decifrar e sobreviver a um novo espaço cultural. Como 

vimos, o título Rês Desgarrada já antecipa a ideia de separação e solidão. A “rês” — animal 

doméstico —, quando “desgarrada”, está perdida do rebanho, fora de seu território natural, sem 

amparo. Essa imagem pastoral é transposta para o plano humano: a poeta desenraizada de sua 



 

137 
 

terra natal (a Amazônia), de sua língua, de seus costumes, de sua gente. A experiência do exílio 

é, portanto, sentida como uma ruptura vital, uma condição de estranhamento contínuo. 

Diferentemente de Torna-viagem, onde o Oriente Médio suscita um olhar mais político-

cultural, em Rês Desgarrada o exílio assume um tom mais íntimo, melancólico e corporal. 

Astrid se apresenta como mulher solitária num país estranho, lidando com o frio, a indiferença, 

a barreira da língua, a ausência de vínculos afetivos profundos. Os poemas revelam o cotidiano 

da reclusão: a casa, o silêncio, a espera, os objetos. Tudo carrega o peso de um mundo que não 

a reconhece. 

Se Chicago é o lugar da ausência, a Amazônia — com seus rios, bichos, calor e vozes 

— aparece como o lugar da presença mítica e sensorial. O exílio, portanto, é também uma 

memória aguda do pertencimento. A poeta recorre à infância, à floresta, à oralidade cabocla, 

como forma de resistência. Em vez de ceder à aridez do mundo estrangeiro, ela invoca seu 

território de origem para preservar sua identidade. 

Astrid trata também do exílio do corpo feminino, que envelhece, sente frio, desejo e 

cansaço. O corpo, como a linguagem, está deslocado. A poeta se vê obrigada a traduzir-se, a 

negociar sentidos, a lidar com o não-dito e o mal compreendido. A língua estrangeira aparece 

como barreira, mas também como provocação: a poeta constrói imagens que rompem com o 

idioma literal e criam uma língua poética própria, mestiça e rebelde. 

No fundo, o exílio em Rês Desgarrada é também uma jornada de autoconhecimento. A 

separação do mundo familiar permite à poeta olhar para si mesma com mais nitidez. Há uma 

dimensão filosófica na obra, que questiona o tempo, a identidade, a memória, e a própria 

condição de ser. A solidão do exílio vira matéria de reflexão sobre o que é viver, amar, escrever 

— longe de tudo que se conhece. Rês Desgarrada é, assim, uma meditação poética sobre o exílio 

como condição existencial. Astrid Cabral transforma sua experiência pessoal em uma obra de 

alcance universal, onde o desencaixe — geográfico, linguístico, afetivo — revela a 

vulnerabilidade e a força da mulher que escreve para não desaparecer. Para resistir. Para existir. 

A rês, embora desgarrada, segue em frente, fiel à sua origem, mas aberta ao mundo. 

Nos muitos trânsitos líricos entre a Amazônia, o Oriente Médio e os Estados Unidos da 

América, Astrid faz avultar uma mulher que circula pelos espaços em busca de um lugar. Sua 

obra poética é profundamente marcada pela reflexão sobre espaço e lugar, elementos que não 

são meros cenários em seus livros, mas entidades vivas, afetivas e simbólicas. Essa noção se 

transforma de acordo com os deslocamentos da autora — físicos, culturais e interiores —, 



 

138 
 

resultando em uma poética do enraizamento e do desenraizamento. Ou ainda uma cartografia 

do pertencimento e da perda.  

A geografia lírica de Astrid Cabral, nesses três livros analisados, constitui uma 

verdadeira geografia afetiva e existencial. O lugar é aquilo que se conhece com o corpo, a 

memória, o afeto. Já o espaço, muitas vezes, é o desconhecido, o estrangeiro, o que desafia a 

identidade. Sua obra nos mostra que escrever poesia é uma forma de habitar o mundo, mesmo 

quando esse mundo está em ruínas ou longe de casa. A metáfora foi a principal ferramenta de 

Astrid nessa arqueologia do sentimento. Isso porque a metáfora lança pontes com o 

desconhecido e possibilita dizer o indizível, após experimentá-lo. 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

139 
 

REFERÊNCIAS  

 

AGUIAR, José Vicente de Souza. Manaus: praça, café, colégio e cinema nos anos 50 e 60. 

Manaus: Valer, 2002. 

 

ALVES, Hercilaine Virgínia Oliveira. Armário de crianças em cabeça de menina: a reinvenção 

na infância lírica de Astrid Cabral. Manaus: UFAM 2022 

 

ARISTÓTELES. Arte Poética. São Paulo: Martin Claret, 2003 

 

AUGÉ, Marc. Não-Lugares: introdução a uma Antropologia da supermodernidade. 1992. 

 

BACHELARD, Gaston. A poética do espaço. São Paulo: Martins Fontes, 2008 

 

BACHELARD, Gaston. Os pensadores,2. ed. São Paulo: Abril Cultural,1984. 

 

BASSIOUNEY, Reem. Arabic sociolinguistics. Edinburgh University Press, 2020.  

 

BEGON, Michel; TOWSEND, Colin. Ecologia: de indivíduos a ecossistemas. São Paulo: 

Artmed Editora, 2023. 

 

BÍBLIA. Português. Bíblia Andrews, 2. ed. São Paulo: Casa Publicadora Brasileira, 2015, 

(impressão 2021). 1888 p. 

 

BRANDÃO, Luís Alberto. Teorias do espaço literário. 1. ed. – São Paulo: Perspectiva; Belo 

Horizonte, MG: FAPEMIG, 2013. 

 

CABRAL, Astrid. Visgo da Terra. Manaus: Valer, 2005. 

 

CABRAL, Astrid. Rês Desgarrada. Brasília: Thesaurus, 1994. 

 

CABRAL, Astrid. Torna-Viagem. Recife: Pirata, 1981. 

 

CANÇADO, Márcia. Manual de semântica. Belo Horizonte/MG: UFMG, 2012. 

 

CHEVALIER, Jean; GHEERBRANT, Alain. Dicionário de Símbolos. Rio de Janeiro: José 

Olympio, 2015.   

 

CORRÊA, Roberto Lobato. “Espaço: um conceito-chave da Geografia”. In: Geogrfia: 

conceitos e temas. 2. ed. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2000. 

 

CORREIA, Miguel Barbosa. Do parasitismo à Simbiose. Porto/Portugal: Universidade do 

Porto, 2012 

 

CYNTRÃO, Sylvia Helena. Como ler o texto poético. Brasília: Editora UNB, 2024. 

 

D’ANGELO, Biagio. “Alice, mentiras e videoteipes. O país das maravilhas segundo Jan 

Svankmajer”. In: MELLO, Ana Maria Lisboa de. [et al.] (org.). Literatura e cinema, encontros 

contemporâneos. Porto Alegre: Dublinense, 2013. 

https://www.amazon.com.br/Reem-Bassiouney/e/B001JXQSX0/ref=dp_byline_cont_book_1


 

140 
 

DIAS, Gonçalves. Poesias românticas-Autores e Obras. São Paulo: Ática, 2002. 

 

FERRARI, Lilian. Introdução à linguística cognitiva. São Paulo: Contexto, 2011. 

 

FORSTER, E. M. Aspectos do romance. São Paulo: Globo, 2004. 

 

GLOTFELTY, Cheryll. The Ecocriticism reader. Athens and London: The University os 

Georgia Press, 1996. 

 

GUEDELHA, Carlos Antônio Magalhães; SANTOS, Jozilena Farias dos. Uma viagem entre 

retratos e espelhos: metáforas do corpo que envelhece. Londrina, PR: Estação Literária, v. 25, 

p. 70-87, jan./jun. 2020. 

 

GUEDELHA, Carlos Antônio Magalhães. Manaus de águas passadas. Pará de Minas/MG: 

Virtualbooks, 2014. 

 

HEIDEGGER, Martin. A origem da obra de arte. Lisboa-Portugal: Edições 70,1977. 

 

KASSIR, Samir. Beirut. London: University of California Press, 2010. 

 

LAKOFF, George & JOHNSON, Mark. Metáforas da vida cotidiana. São Paulo: Mercado das 

Letras, 2002. 

 

LOUREIRO, João de Jesus Paes. Cultura amazônica-uma poética do imaginário. Manaus: 

Editora Valer, 2015.  

 

MANSEL, Philip. Alepo: ascensão e queda da grande cidade mercante da Síria. Londres: Ib 

Tauris, 2016. 

 

MARCUSCHI, Luiz Antonio. A propósito da metáfora. Recife, PE: Editora UFPE, 2014. 

 

MATA, João Nogueira da. Biografia da borracha. Manaus: Gráfica Rex, 1978. 

 

MENDES, Maria do Carmo. No princípio era a natureza: percursos da ecocrítica 

antropocênica. Revista de Estudos do Antropoceno e Ecocrítica. Antropocênica. Revista de 

Estudos de do Antropoceno e Ecocrítica. Braga, Portugal, v.1, n. 1, 2020. 

 

POUND, Ezra. ABC da Literatura. Trad. José Paulo Paes. São Paulo: Cultrix, 2006. 

 

RAFAEL, Iná Isabel de Almeida. Múltiplas cidades em uma cidade: discursos metafóricos 

sobre a Manaus do ciclo da borracha. Manaus: UFAM, 2015. 

 

REUTER, Yves. Introdução à análise do romance. São Paulo: Martins Fontes, 2004. 

 

RICOEUR, Paul. A metáfora viva. São Paulo: Loyola, 2015.SANT’ANNA, Afonso Romano. 

Paródia, paráfrase e cia. São Paulo: Ática, 1991. 

 

SANTIAGO, Socorro. Uma poética das águas: a imagem do rio na poesia amazonense 

contemporânea. Manaus: Edições Puxirum, 1986. 

 

https://translate.google.com/website?sl=en&tl=pt&hl=pt&client=srp&u=https://www.ft.com/content/cc919acc-331a-11e6-bda0-04585c31b153


 

141 
 

SANTOS, Luís Alberto Brandão; OLIVEIRA, Silvana Pessoa de. Sujeito, tempo e espaço 

ficcionais. São Paulo: Martins Fontes, 2001. 

 

SANTOS, Milton. Espaço e método. São Paulo: Nobel, 1985. 

 

SANTOS, Milton. A Natureza do Espaço: Técnica e Tempo, Razão e Emoção. São Paulo: 

Editora da Universidade de São Paulo, 2006. 

 

SARDINHA, Tony Berber. Metáfora. São Paulo: Parábola Editorial, 2007. 

 

SAUER, Carlos Eduardo. Sociedade, natureza e espaço geográfico. Curitiba: InterSaberes, 

2016. 

 

SILVA, Douglas Rosa da. Leitura ecocríticas a partir das textualidades poéticas  

contemporâneas. VII Congresso Latino-americano de gênero e religião. São Leopoldo, RS: 

Faculdade EST, 2021. 

 

TELLES, Tenório; GRAÇA, Paulo. Estudos de Literatura do Amazonas. Manaus: Editora 

Valer, 2021. TUAN, YI-Fu. Espaço e lugar. Londrina: Eduel, 2013. 

 

TUAN, YI-Fu. Lugar: uma perspectiva experiencial. Geograficidade, Rio de Janeiro, v. 8, 

n.1, p. 4-15, 2018. Disponível em: 

https://periodicos.uff.br/geograficidade/article/view/27150/pdf. 

 

TUAN, Yi-Fu. Espaço e Lugar. São Paulo: Difel, 1983.  

 

VIANU, Tudor. Los problemas de La metáfora. [trad. de Manuel Serrano Pérez] 2. ed. Buenos 

Aires: Eudeba, 1971. 

 

  

  

 

  

 

 

 

 

 

 




