
São Gabriel da Cachoeira-AM 

2025 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DO AMAZONAS 

INSTITUTO DE FILOSOFIA, CIÊNCIAS HUMANAS E SOCIAIS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO SOCIEDADE E CULTURA NA 

AMAZÔNIA 

MESTRADO EM SOCIEDADE E CULTURA NA AMAZÔNIA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

NARRATIVAS DE XAMANISMO NA JUREMA SAGRADA EM SÃO 

GABRIEL DA CACHOEIRA-AM 

 

 

 

 

 
DINÉIA GAMA ALBUQUERQUE 



São Gabriel da Cachoeira-AM 

2025 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DO AMAZONAS 

INSTITUTO DE FILOSOFIA, CIÊNCIAS HUMANAS E SOCIAIS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO SOCIEDADE E CULTURA NA 

AMAZÔNIA 

MESTRADO EM SOCIEDADE E CULTURA NA AMAZÔNIA 

 

 

 

 

 

 

 

 

DINÉIA GAMA ALBUQUERQUE 

 

 

 

 

 

 

 

NARRATIVAS DE XAMANISMO NA JUREMA SAGRADA EM SÃO GABRIEL DA 

CACHOEIRA-AM 

 

 

 

 

 

 

 
Dissertação de Mestrado apresentada ao Programa de Pós-Graduação 

Sociedade e Cultura na Amazônia, da Universidade Federal do 

Amazonas, como requisito para a obtenção do grau de Mestre em 

Sociedade e Cultura na Amazônia. 

 

 

Orientador: Professor Dr. Agenor Cavalcanti de Vasconcelos Neto 

Coorientadora: Professora Dra. Maria do Socorro da Silva Arantes 

(UFPI) 



1  

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1  

DINÉIA GAMA ALBUQUERQUE 

 

 

 

 

 

 

 

NARRATIVAS DE XAMANISMO NA JUREMA SAGRADA EM SÃO GABRIEL DA 

CACHOEIRA-AM 

 

 

 

Data de aprovação: 11/09/2025 

 

 

 

 

 

BANCA EXAMINADORA 
 

 

 

Profº. Dr. Agenor Cavalcanti de Vasconcelos Neto 

Universidade Federal do Amazonas – UFAM 

Presidente 
 

 

 

Profº. Dr. Caio Augusto Teixeira Souto 

Universidade Federal do Amazonas – UFAM 

Membro 
 

 

Profª. Dra. Danielle Gonzaga de Brito 

Membro 

 

 

 

 

 

 

 

 

São Gabriel da Cachoeira-AM 

2025 



1  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Somos iguais e diferentes. Iguais no corpo, na inteligência e no respeito. Diferentes 

na língua, no jeito, no costume. Somos todos iguais e diferentes: índios, negros e brancos” 

(Professores indígenas do Acre, RCNEI - 1998). 



1  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

À minha preciosa mamita, Adelina Gama, minha Muraquisara, cuja memória 

perdura na eternidade; aos meus amados filhos, Francisco e Tifane, 

portadores de esperança e luz; aos meus irmãos, sobrinhos, e ao Recanto dos 

Orixás, santuário sagrado que preencheu meu coração de espiritualidade e 

harmonia com a natureza. Que suas almas permaneçam eternamente 

entrelaçadas na tessitura do meu ser, e que a conexão com o divino e o 

universo continue a iluminar meu caminho, guardando, em cada batida, a 

lembrança de suas presenças transcendentais. 



 

5 

AGRADECIMENTOS 

 

 

 

Por louvor de uma gratidão que transcende o tempo e o espaço, ergo minhas palavras 

em uma tessitura de reverência, iniciando pelo supremo Senhor Deus, cuja grandeza é 

inigualável, pois maior que Ele, não há. Sua divindade é luz que ilumina meus passos e guia 

meus caminhos, fonte eterna de esperança e fé. 

À minha querida mamita, Adelina Gama (in memorian), minha Muraquisara, cuja 

memória permanece viva em meu coração, meu amor eterno, que foi e será sempre meu norte, 

minha inspiração maior. Sua essência permanece como chama que aquece minha alma e ilumina 

minhas noites, ensinando-me a resistir e a amar incondicionalmente. 

Aos meus filhos, Francisco e Tifane, estrelas que brilham intensamente na vastidão do 

meu existir. Vocês, com sua presença constante, suportaram as ausências e se tornaram a 

fortaleza nos momentos de angústia. São a razão do meu viver, o pulso que mantém meu 

coração pulsante na incessante busca por um amanhã melhor. 

Aos irmãos de sangue e de fé, Eli, Aida, Aurora, Jorge e Valdiza, minha base sólida, 

pilares de sustentação e união. Com vocês, encontrei fundamentos na jornada, força na 

adversidade, e amor incondicional que sustenta minha essência. 

Aos meus sobrinhos, que representam minha força renovada, minha esperança 

contínua, recebo de cada um deles a energia vital que me impulsiona a seguir adiante, mesmo 

nas horas mais sombrias. 

Aos Orixás, mestres, caboclos, Pretos Velhos, Encantados, Boiadeiros, Erês e Exús da 

Jurema Sagrada, veneráveis guardiões da doutrina e do saber ancestral, agradeço pela luz e pelo 

ensinamento que me permitem ser melhor a cada dia, superando o ontem com fé renovada. Em 

especial, ao Mestre de Jurema, Jose Pilintra de Santana Igué, cuja luz ilumina minha existência 

e, como pai espiritual, sustenta-me com sabedoria e amor incondicional. 

Aos professores doutores da Universidade Federal do Amazonas - UFAM, que com 

dedicação e altivez compartilharam seus conhecimentos, ofereço minha gratidão profunda. 

Sou igualmente grata à professora Maria do Socorro, da Universidade Federal do Piauí 

(UFPI), coordenadora do intercâmbio na Bolívia. Sua presença foi mais do que institucional, 

foi amizade que acolhe e sabedoria que guia. Durante minha estada em solo boliviano, foi ela 

farol e companhia, oferecendo direção segura e afetos sinceros em um percurso de descobertas 

e crescimento. 



 

Destaco, com sincero reconhecimento, o Dr. Agenor Cavalcanti de Vasconcelos Neto, 

cuja paciência serena e sapiência generosa constituíram-se em luz orientadora ao longo desta 

jornada. Em uma relação marcada por respeito mútuo e humanidade, sua presença ultrapassou 

os limites formais da orientação acadêmica. Ainda que tenha idade para ser meu filho, acolheu- 

me com escuta atenta, alentando minhas inquietações e celebrando, com genuína alegria, cada 

conquista alcançada. Sua postura ética e afetuosa foi, em muitos momentos, a força silenciosa 

que me impulsionou a seguir adiante. 

A meus colegas de jornada, companheiros de caminhada, que dividiram comigo os 

passos do aprendizado, deixo minha homenagem pela convivência e amizade que 

engrandeceram minha trajetória. 

Ao meu ex-companheiro, Fabricio Noberto, que foi amigo, confidente e apoio nos 

momentos de necessidade, registro minha gratidão por sua presença solidária e compreensão. 

Ao meu Juremar, refúgio de paz e esperança, entrego meu coração, pois nele encontro 

força e serenidade para seguir em frente. 

Por fim, não poderia deixar de agradecer à CAPES — Coordenação de 

Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior, que fomentou a experiência enriquecedora do 

intercâmbio Sanduíche Brasil/Bolívia, que abriu portas para o saber e o crescimento, tornando 

possível o sonho de uma formação mais ampla e profunda. 

Kuekaturetê! (Obrigada!) a todos por todas as forças e momentos que me moldaram 

nesta caminhada de evolução. 



 

RESUMO 

 

 

 

 

 

 

Este trabalho investiga o universo cultural e espiritual do povo rio negrino de São Gabriel 

da Cachoeira-AM, com foco na Jurema Sagrada e suas práticas rituais. A pesquisa destaca 

a importância dos saberes ancestrais, que promovem prevenção, cura, proteção e conexão 

com o mundo espiritual, desafiando perspectivas ocidentais e preservando a identidade 

indígena e afrodiaspórica. Utilizando métodos de campo, entrevistas, autoetonografia e 

etnografia, o estudo analisa os rituais, os mestres e as entidades espirituais, evidenciando a 

resistência cultural frente a preconceitos. Os capítulos abordam o contexto afro-indígena, 

o papel dos especialistas e a aplicação dos conhecimentos tradicionais de cura, ressaltando 

a relevância da Jurema Sagrada como uma expressão de resistência e transmissão cultural. 

O trabalho revela a profundidade dessas práticas e sua continuidade no Recanto dos Orixás 

e os saberes de Muraquisara na pratica de cura pelo poder da natureza, como um símbolo 

de esperança, fé e resistência pelos seus descendentes de seu matriarcado. 

 

Palavras-chave: xamanismo, jurema sagrada, São Gabriel da Cachoeira, cura, 

conhecimentos tradicionais. 



 

8 

ABSTRACT 

 

 

 

 

 

 

This work investigates the cultural and spiritual universe of the Rio Negro people of São Gabriel 

da Cachoeira (AM), with a focus on the Sacred Jurema and its ritual practices. The research 

highlights the importance of ancestral knowledge, which fosters prevention, healing, protection, 

and connection with the spiritual world, while challenging Western perspectives and preserving 

both Indigenous and afrodiasporic identities. Drawing on fieldwork, interviews, 

autoethnography, and ethnography, the study examines the rituals, the masters, and the spiritual 

entities, shedding light on cultural resistance in the face of prejudice. The chapters address the 

Afro-Indigenous context, the role of specialists, and the application of traditional healing 

knowledge, emphasizing the relevance of the Sacred Jurema as an expression of resistance and 

cultural transmission. The work reveals the depth of these practices and their continuity at the 

Recanto dos Orixás and through the wisdom of Muraquisara in the practice of healing through 

the power of Nature, as a symbol of hope, faith, and resistance for the descendants of its 

matriarchal lineage. 

 

Keywords: shamanism, sacred jurema, São Gabriel da Cachoeira, healing, traditional 

knowledge. 



 

9 

RESUMO 

 

 

 

 
Kua muraki yamunhã waá mayé kuá mundo upé mayé yaikú yane Tupana irú panhê miraitá irũ 

paraná pixuna Tawa upé mãa Jurema umunhã waá, mayé Taikú waá, tamunhã maye kuxiíma 

yara itá. Kwaá murakísa yamunhã yakua arã mayé yane resewara yandé ike yara itá yá rasurã 

yané rendé kiti lanhe maã yakuásá. Mayé yamunharã purãga Murakisá umbéu mayé Jurema 

unheẽ mayé há munharã yakuasá waá. Maã yamunharã yakuasá resewara mamẽ yaiku arã 

purangasa panhé yanẽ amãma ta irũ. 

 

Yapurūguitasa retewa: Payé Ubuesawa, Jurema tupanasá, Tawa, Ikatúsawa, Yakusá 

Kuximasiwara 



 

LISTA DE FOTOGRAFIAS 

 

 

 

 
Fotografia 01. Recanto dos Orixás............................................................................................ 42 

Fotografia 02. Barracão do Recanto dos Orixás ....................................................................... 43 

Fotografia 03. Festa de Cosme e Damião - Bisnetas de Muraquisara e Sua Filha Pixu ........... 43 

Fotografia 04. Consagração de um filho de Jurema - A primeira filha de Muraquisara........... 43 

Fotografia 05. Muraquisara/Matriarca do Clã Mapinguari. ...................................................... 50 

Fotografia 06. Filhos de Muraquisara, e ela própria ................................................................. 58 

Fotografia 07. Último aniversário de Muraquisara, comemorado com uma Ladainha a São 

Pedro. Presente em terra: José Pilintra incorporado em Putira Pituna .............. 71 

Fotografia 08. Ritual de consagração de um filho de jurema ................................................... 75 

Fotografia 09. Festa de Oxóssi (São Sebastião) ........................................................................ 77 

Fotografia 10. Ogúm (São Jorge do Recanto dos Orixás) ........................................................ 78 

Fotografia 11. Mestra Herondina, Caboclo Tupiaçú, Mestra Mariana e Mestre José Pilintra 

(encabocados nos filhos de fé) na festa de Dona Herondina ............................. 82 

Fotografia 12. Ogán Fabrício Noberto ...................................................................................... 85 

Fotografia 13. Mestra Mariana ................................................................................................. 86 

Fotografia 14. Mestra Herondina .............................................................................................. 87 

Fotografia 15. Mestre José Pilintra de Santana Igué ................................................................. 88 

Fotografia 16. Festa do Erês (Cosme e Damião) ...................................................................... 91 

Fotografia 17. A maceração das folhas para os banhos ............................................................ 93 

Fotografia 18. Muraquisara em suas diversas faces .................................................................. 97 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



11  

LISTA DE ABREVIAÇÕES E SIGLAS 

 

 
CAPES – Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nivel Superior 

SGC – São Gabriel da Cachoeira 

AM - Amazonas 



11  

SUMÁRIO 

 

 

 
INTRODUÇÃO ....................................................................................................................... 14 

PRIMEIRO CAPÍTULO: O CONTEXTO AFRO-INDÍGENA DA JUREMA 

SAGRADA EM SÃO GABRIEL DA CACHOEIRA-AM .................................................. 16 

1.1. Xamanismo, pajelança ou especialistas? ..................................................................... 20 

1.2. Conhecimento tradicional dos povos rio negrinos ....................................................... 30 

1.3. Jurema Sagrada: Recanto dos Orixás ........................................................................... 37 

1.3.1 – Localização do Recanto dos Orixás .................................................................. 40 

1.3.2 – Como surgiu o recanto? .................................................................................... 44 

1.3.3 – Quando funciona? ............................................................................................. 45 

1.3.4 – Principais eventos ............................................................................................. 46 

1.3.5 – Quem compõe a comunidade? .......................................................................... 47 

1.3.6 – Como iniciou a comunidade? ............................................................................ 47 

1.3.7 – Como iniciou a relação com a Jurema? ............................................................ 48 

1.3.8 – Quem faz uso da Jurema? ................................................................................. 51 

1.3.9 – Quem realiza a cura e proteção? ....................................................................... 52 

SEGUNDO CAPÍTULO: XAMANISMO E SEUS NARRADORES ................................. 54 

2.1 – Especialistas e suas performances.............................................................................. 57 

2.2 - O nascer de um filho ................................................................................................... 61 

2.3 - O anúncio da peste (COVID-19) ................................................................................ 66 

2.4 - A fé inabalável de Muraquisara .................................................................................. 69 

2.5 - A fé que mudou uma vida........................................................................................... 71 

2.6 – Narrativas xamânicas e seus Orixás ........................................................................... 74 

TERCEIRO CAPÍTULO: CONHECIMENTOS TRADICIONAIS DE CURA ............. 79 

3.1 – Mestres da Jurema Sagrada ........................................................................................ 82 

3.2 – Os Rituais de Cura ..................................................................................................... 90 

3.3 – O Poder de cura e a Natureza ..................................................................................... 95 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ............................................................................................... 106 

REFERÊNCIAS .................................................................................................................... 109 

APÊNDICE A – ARTIGO DO INTERCÂMBIO BRASIL/BOLÍVIA ........................... 112 



 

14 

 

INTRODUÇÃO 

 

 

Este trabalho se propõe a mergulhar nas profundezas de um universo cultural e 

espiritual que pulsa com ancestralidade, resistência e mistério do povo rio negrino de SGC (São 

Gabriel da Cachoeira-AM), com ênfase na Jurema Sagrada e suas práticas de cura. Como uma 

poesia viva, esses saberes ancestrais entrelaçam-se às narrativas de prevenção, proteção, cura e 

conexão com o mundo espiritual, revelando uma cosmovisão própria que desafia os olhares 

ocidentais e é continuidade de uma cultura indígena e afrodiaspórica vibrante. 

Ao etnografar os rituais, os mestres e as entidades espirituais que habitam essa 

tradição, busca-se compreender não apenas suas práticas, mas também as histórias de 

resistência que se escondem por trás de cada gesto, cada cântico e cada planta sagrada.  

O propósito em descrever as narrativas do xamanismo no âmbito do conhecimento 

tradicional da Jurema Sagrada, visa compreender um conjunto de crenças sobre a organização 

do mundo, bem como as práticas de cura enquanto estratégias de resiliência e resistência diante 

dos diversos preconceitos enfrentados pelos praticantes, conhecidos como juremeiros, na 

cidade de São Gabriel da Cachoeira, no estado do Amazonas.  

A pesquisa se propôs a investigar, os elementos culturais e as tradições que constituem 

o complexo ritual da Jurema Sagrada e do xamanismo em um locus específico, além de analisar 

como esses conhecimentos são aplicados pelos mestres dessas práticas na realização de curas. 

Ainda, procuramos distinguir os diferentes rituais utilizados nessas práticas tradicionais, 

contribuindo para uma compreensão mais ampla de suas especificidades e intercâmbios.  

Para tanto, a coleta de dados foi efetuada por meio de uma etnografia do particular 

(Abu-Lughod, 2018), durante as atividades de aconselhamento espiritual e/ou eventos festivos, 

sempre respeitando as normativas éticas e legais vigentes no Brasil.  

A abordagem metodológica fundamentou-se em trabalho de campo, entrevistas, 

etnografia e auto-etnografia, dialogando com a literatura especializada de autores como: Esther 

Jean Matteson Langdon (1996); Robin Michael Wright (1996); Manuela Carneiro da Cunha 

(2009) Davi Kopenawa e Bruce Albert (2015), Philippe Descola (2016); Liliane Salgado 

Lizardo (2016), João Paulo Barreto (2017, 2021), Francineia Bitencourt Fontes (2019) dentre 

outros. 



 

15 

 

No primeiro capítulo, será apresentado o contexto afro-indígena que permeia a 

reverência da Jurema na região, abordando três tópicos essenciais. Inicialmente, discutiremos 

o conceito de xamanismo, a pajelança e a atuação dos especialistas, destacando seus 

significados e nomenclaturas dentro da cultura local.  

Em seguida, será enfatizado o conhecimento tradicional dos povos rio negrinos, 

ressaltando a importância para a preservação de seus corpos e práticas culturais. Por fim, 

abordaremos a Jurema Sagrada no Recanto dos Orixás, analisando seu significado, a etnografia 

do local de culto e a atuação dos juremeiros. 

No segundo capítulo, aprofundar-se-á a compreensão sobre os especialistas que atuam 

na tradição da Jurema, explorando suas funções e identificação, propósitos e características 

desses indivíduos. Serão apresentadas também algumas narrativas que ilustram os processos de 

prevenção, cura e proteção realizados por esses especialistas (incorporados pelos mestres da 

Jurema). Além disso, serão descritos de forma sucinta os rituais de Jurema e os Orixás 

cultuados, possibilitando uma compreensão mais ampla das práticas rituais no contexto 

estudado. 

O terceiro capítulo centra-se nos saberes tradicionais de cura, destacando os mestres 

da Jurema Sagrada, considerados entidades espirituais que orientam os juremeiros em sua 

trajetória. Serão abordadas as práticas dos rituais de cura, incluindo banhos, defumações, 

garrafadas e o uso de alimentos, além do poder de cura da natureza, especialmente das plantas 

e ervas ensinadas por Muraquisara aos seus descendentes e à própria Jurema Sagrada.  

Este percurso busca revelar a profundidade e a riqueza desses saberes tradicionais, 

evidenciando sua importância para a manutenção da saúde espiritual e física na comunidade rio 

negrinha do Recanto dos Orixás, situado no Ramal 1, do Assentamento Teotônio Ferreira em 

São Gabriel da Cachoeira-Amazonas.  

Assim, como a jurema que desabrocha na floresta, este estudo pretende iluminar os 

caminhos pelos quais o saber tradicional se mantém vivo, resplandecente, mesmo diante das 

adversidades e preconceitos. Em uma jornada de descoberta, convidamos o leitor a perceber a 

Jurema Sagrada como uma ponte entre o invisível e o visível, entre o passado ancestral e o 

presente de luta e esperança dessa comunidade amazônica. 

 

 

 



 

16 

 

PRIMEIRO CAPÍTULO:  O CONTEXTO AFRO-INDÍGENA DA 

JUREMA SAGRADA EM SÃO GABRIEL DA CACHOEIRA-AM 

 

 

O tema abordado neste trabalho surgiu a partir de uma reflexão pessoal sobre a 

participação em encontros espirituais frequentados junto com a matriarca da minha família. 

Durante a infância e adolescência, as atividades realizadas nessas reuniões, que ela chamava de 

sessão, pareciam desconexas e sem sentido, mas, ao longo do tempo, passaram a adquirir 

significado quando a cura era necessária para si mesma ou para outros familiares.  

Foi através da observação e da prática de ensinamentos nos rituais com bebida, fumo 

e cantoria que o entendimento acerca da sabedoria ancestral contida nessas práticas foi se 

consolidando. 

A figura materna de Muraquisara, que se diferencia pelo seu matriarcado, num Alto 

Rio Negro patriarcal, demonstrou uma conexão espiritual profunda através das rezas e dos 

rituais, transmitiu uma herança cultural valiosa que proporcionou o aprendizado sobre as 

tradições e práticas de cura, tornando-se uma juremeira inata, no contexto afro-indígena da 

jurema sagrada em São Gabriel da Cachoeira-AM.  

A colonização e a miscigenação cultural foram aspectos fundamentais para a 

construção desse conhecimento, que se enriqueceu através da incorporação de novos saberes, 

mantendo sempre a essência dos valores culturais originários. 

Um exemplo disso é a fusão de saberes na medicina tradicional. Os povos indígenas 

integraram remédios trazidos pelos colonizadores, mesclando-os com suas plantas medicinais 

e rituais de cura. Dessa forma, o conhecimento indígena foi ampliado com novas substâncias e 

métodos, mantendo, contudo, sua ligação com as raízes espirituais e culturais. 

O contexto afro-indígena na região Norte do Brasil é cheio de diferentes culturas, 

histórias e formas de viver, resultado de convivência, resistência e mistura entre povos 

indígenas e comunidades negras.  

A região Norte, que inclui estados como Amazonas, Acre, Rondônia, Roraima, 

Amapá, Pará, Tocantins e Maranhão, tem muitas florestas, rios e animais únicos, que foram o 

lar e a base cultural de várias comunidades tradicionais.  

Desde os primórdios, os povos indígenas vivem nessa região, criando suas próprias 

formas de organização social, religião e economia. Com a chegada dos europeus e a 



 

17 

 

colonização, essas populações enfrentaram resistência, deslocamentos e, às vezes, perderam 

partes de suas culturas, mas conseguiram manter suas identidades e partes de suas terras. 

A presença de pessoas negras na região vem do período em que muitos africanos foram 

trazidos como escravos para trabalhar na extração de recursos, na agricultura e na construção 

de infraestruturas. Essas culturas negras ajudaram a formar a identidade local, principalmente 

na música, religião e comida, deixando um legado de resistência e criatividade. Pois,  

 

Os grandes acontecimentos são conhecidos por todos. Ainda que os números 

sejam algo controversos, não é nada improvável que ao longo de cerca de 300 

anos, quase 10 milhões de pessoas tenham sido embarcadas à força da África 

para as Américas, na maior migração transoceânica da história. Desses, uns 4 

milhões chegaram ao que hoje chamamos de Brasil – onde, sabemos, já viviam 

milhões de indígenas, vítimas de um genocídio que, nunca é demasiado 

lembrar, ao lado da diáspora africana sustenta a constituição do mundo 

moderno. Nessa história que é a de todos nós coexistem poderes mortais de 

aniquilação e potencias vitais de criatividade (Goldman, 2014, p.215) 

 

No mundo afro-indígena, há uma ligação forte entre identidades, culturas e formas de 

resistência que tornam a diversidade da região ainda maior. Grupos que se identificam como 

afro-indígenas lutam pelo reconhecimento de seus direitos de terra, cultura e sociedade, 

enfrentando dificuldades para demarcar suas terras, preservar suas tradições e combater as 

desigualdades.  

E parafraseando Marcio Goldman (2014, p.217) por outro lado, a atenção está na 

definição e na comparação entre os princípios cosmológicos indígenas e afro-brasileiros, 

levando em consideração tanto suas características específicas quanto as circunstâncias 

históricas que marcaram seu contato. 

Governos, movimentos sociais e ONGs têm ajudado a valorizar essas identidades e 

lutar por seus direitos. Hoje, reconhecemos mais a importância dos afro-indígenas na história, 

cultura e desenvolvimento sustentável da Amazônia, fortalecendo a diversidade e resistindo às 

ameaças de exploração econômica e destruição do meio ambiente.   

E de acordo com Goldman (2014, p. 215), “neste sentido, não é exagerado afirmar que 

o encontro entre “afros” e “indígenas” nas Américas é o resultado do maior processo de 

desterritorialização e reterritorialização da história da humanidade”  

Ou seja, o povo afro-indígena da região Norte é uma prova viva de resistência, raízes 

antigas e criatividade, que enriquece a cultura brasileira e mostra a importância de políticas que 

protejam seus direitos e promovam sua valorização. 



 

18 

 

E SGC-AM, localizada no âmago da região amazônica, é uma cidade singular no 

cenário brasileiro devido à sua forte presença de comunidades indígenas e à diversidade cultural 

que caracteriza a região.  

Situada no noroeste do estado do Amazonas, próxima às fronteiras com a Colômbia e 

a Venezuela, a cidade é um importante território de resistência e preservação das identidades 

dos povos originários e porque não dizer afro-indígena, que é o contexto da Jurema Sagrada, 

objeto de estudo desta dissertação. 

A região de São Gabriel da Cachoeira é marcada por uma diversidade étnica e cultural 

profunda. Os povos originários que habitam o território pertencem a diversas etnias, como os 

Yanomami, Baniwa, Tukano, Baré, Arapasso, Dessana, Piratapuia, Cubeo, entre outros, cada 

um com suas línguas, tradições e formas de organização social.  

No presente estudo, foram identificadas dois congás (casas) que atuam no campo das 

religiões afro-indígenas. A primeira refere-se ao Recanto dos Orixás, uma casa espiritual que 

promove práticas vinculadas à Umbanda e à Jurema Sagrada, ligadas ao clã de Muraquisara 

(Adelina Gama, in memorian).  

Este congá caracteriza-se por sua estrutura de núcleo familiar, na qual a matriarca 

Muraquisara (Tukana/Yepamãhsa) desempenha papel central, juntamente com seus 

descendentes de etnia Baré, sendo que o pai de seus filhos também pertencia a essa etnia. Os 

rituais praticados nesta casa concentram-se na Jurema Sagrada e Umbanda, objeto de 

investigação central deste estudo. 

A segunda, consiste em uma casa localizada no centro da cidade, cuja denominação 

específica não é amplamente conhecida, sendo referida apenas pelo nome da proprietária, Dona 

Jóia. Esta casa atua no âmbito da Umbanda e recebe indivíduos de diferentes regiões do vasto 

território brasileiro. Sua composição inclui tanto pessoas de origem indígena quanto indivíduos 

de contextos Kariwas (não indígenas), demonstrando uma diversidade étnica e cultural em sua 

prática religiosa. 

Assim, ambas as casas representam pontos de encontro de comunidades diversas, 

articulando práticas religiosas afro-indígenas e promovendo o intercâmbio cultural e espiritual. 

A Casa de Dona Joia, em particular, destaca-se por sua diversidade de participantes, enquanto 

o Recanto dos Orixás mantém uma estrutura mais familiar e centrada na tradição da Jurema 

Sagrada, cuja relevância para o objeto de estudo é de fundamental importância. Visto que, “ora, 

essas relações ocorrem entre elaborações que se situam em diversas dimensões: sociológicas, 



 

19 

 

mitológicas, religiosas, epistemológicas, ontológicas, cosmopolíticas” (Goldman, 2014, p. 

217). 

Foi observado, ainda, que há indivíduos que praticam religiões de matriz africana e 

realizam seus atendimentos em suas residências particulares, mantendo sigilo acerca de suas 

atividades. Essas pessoas preferem atuar de maneira discreta, evitando a divulgação pública de 

suas práticas religiosas, o que evidencia uma postura de reserva e confidencialidade em relação 

às suas atividades espirituais. 

Mas, posso afirmar que essas pessoas carregam consigo o temor decorrente dos 

preconceitos e das percepções associadas aos povos afro-indígenas, resultantes de processos 

históricos de escravidão, migração e intercâmbio cultural que ocorreram ao longo dos séculos. 

Pois, a história de São Gabriel da Cachoeira é marcada por processos de colonização, resistência 

indígena e formação de identidades mestiças. Mas, tais afirmações não farão parte dos nossos 

dados pela não autorização dos diálogos com estes indivíduos. 

A influência afro-indígena se manifesta, por exemplo, em atividades religiosas 

sincréticas, como o Candomblé, Umbanda e a Jurema Sagrada que combinam elementos 

africanos, indígenas e católicos. Essas manifestações reforçam a identidade cultural da 

população local e representam formas de resistência à homogeneização cultural. 

É de suma relevância salientar que o Recanto dos Orixás, bem como a residência de 

Dona Jóia, não são predominantemente frequentados por indivíduos de origem negra, mas, 

sobretudo, por povos indígenas. Nessa situação, observa-se uma incorporação de entidades 

espirituais afro-indígena, que atuam como orientadores nas práticas religiosas desenvolvidas 

nesses espaços.  

Importa ressaltar que não se trata, neste caso, de uma união explícita de comunidades 

afrodescendentes e indígenas na prática de suas religiosidades, embora tal intercâmbio ocorra 

de forma minoritária e pontual. Mas, de entidades espirituais afro-indígenas que vem ao plano 

terrestre para ajudar nos infortúnios. 

Apesar dessa riqueza cultural, as comunidades do Recanto e casa de Dona Joia 

enfrentam o seu maior desafio, a marginalização social de preconceitos e estigmas. Visto que, 

na necessidade alguns indivíduos buscam as orientações espirituais, mas não se afirmam como 

praticantes dessas religiões. 

O contexto das religiões afro-indígena em São Gabriel da Cachoeira é uma expressão 

viva da diversidade cultural presente na Amazônia. Sua história, tradições e desafios refletem 

as complexidades de uma região que é ao mesmo tempo um território de riqueza biológica e 



 

20 

 

cultural, demandando políticas inclusivas e respeitosas que reconheçam e valorizem essa 

pluralidade.  

Compreender esse panorama é fundamental para promover ações que assegurem os 

direitos e o fortalecimento dessas comunidades e/ou pessoas, preservando sua identidade única 

no cenário brasileiro e rio negrino. Pois, segundo Goldman (2015, p.644), 

 

O processo histórico de constituição dessas religiões parece explicar, ao 

menos em parte, o fato de serem ininterruptamente atravessadas por um duplo 

sistema de forças: centrípetas, codificando e unificando os cultos; centrífugas, 

fazendo pluralizar as variantes, acentuando suas diferenças e engendrando 

linhas divergentes. 

 

E dentro dessa conjuntura, no primeiro capítulo, serão abordados três tópicos 

essenciais: Em 1.1 veremos “O xamanismo, a pajelança ou especialistas?” com seus respectivos 

significados e nomenclaturas dentro da cultura do povo rio negrino; 1.2. “O saber tradicional 

dos povos rio negrinos”, enfatizando a importância desses conhecimentos ancestrais para a 

comunidade indígena local; e 1.3 “A jurema sagrada no Recanto dos Orixás”, destacando os 

significados e a etnografia do local onde a jurema é cultuada e onde atuam os juremeiros. 

Dessa forma, a compreensão da jurema sagrada vai além do seu uso como planta 

medicinal, envolvendo a forte ligação com as tradições espirituais e cerimoniais da comunidade, 

especialmente na prática da cura. 

É um aspecto fundamental nas práticas sagradas, sendo considerada como uma aliada 

espiritual e de cura. Por isso, é crucial compreender a importância e o caráter sagrado da Jurema 

Sagrada na cultura gabrielense, bem como seus significados e aplicações dentro desse rico e 

diversificado universo cultural. 

Desta forma, esperamos incentivar os leitores a refletir sobre os princípios éticos 

presentes nas religiões indígenas e afro-brasileiras. Cada uma dessas tradições possui suas 

próprias normas e peculiaridades, baseadas em crenças e valores únicos. Essas diferenças não 

são erradas, apenas diversas, mas todas compartilham o respeito pelo sagrado transcendental. 

Essa conexão espiritual e religiosa é essencial para estabelecer uma ligação através de rituais, 

comunhão com os espíritos e busca por sabedoria espiritual.  

 

1.1. Xamanismo, pajelança ou especialistas? 

 



 

21 

 

O conhecimento tradicional xamânico no contexto indígena brasileiro é também  

conhecido como pajelança. Em São Gabriel da Cachoeira, envolve práticas de cura por meio de 

orações, raízes, sementes, substâncias animais, minerais, ervas e plantas medicinais 

provenientes da floresta. Os xamãs e/ou pajés se utilizam desses elementos naturais em suas 

práticas curativas, valendo-se da sabedoria ancestral para lidar com problemas de ordem 

espiritual e/ou corpórea. Nessa perspectiva, Langdon (1996, p.09), afirma que, 

 

Xamanismo, fenômeno que no Brasil é conhecido como pajelança, constitui-

se, ao longo dos anos, num desafio para a antropologia. Desde os primeiros 

trabalhos etnográficos, os xamãs e suas atividades interessaram a nós, os 

“civilizados”, em função das crenças místicas, do comportamento 

caracterizado por êxtase, e das práticas “mágicas”. Por estas características 

fugirem da visão racional e positiva das ciências, a antropologia não 

proporcionava, até há pouco, os instrumentos adequados para entender o 

xamanismo como uma força dinâmica no mundo atual ou para desenvolver 

modelos teóricos eficazes para sua compreensão. Entretanto, os eventos das 

últimas três décadas nos forçaram a reconhecer a importância do fenômeno e 

a criar novos modelos para entendê-lo. 
 

 

Na aprendizagem xamânica e/ou pajelança, existem vários saberes que através da 

oralidade eram ensinados aos filhos: valores, comportamentos, significados, cosmologias, 

curas, proteção, dentre outros para a vivencia social. Seus conhecimentos sobre os fenômenos 

que ultrapassam nossos entendimentos no processo de formação e de vivência desses escolhidos 

para tal função, dentro da comunidade que vive, se faz importante por sua notória sabedoria 

ancestral. E no que tange ao conhecimento do xamanismo temos, 

 

Desde o início do século, os etnólogos se habituaram a utilizar como 

sinônimos os termos xamã, medicine-man, feiticeiro e mago para designar 

certos indivíduos dotados de prestigio mágico-religioso encontrados em todas 

as sociedades primitivas”. “...Se por “xamã” se entende qualquer mago, 

feiticeiro, medicine-man ou extático encontrado ao longo da história das 

religiões e etnologia religiosa, chegar-se-á a uma noção ao mesmo tempo 

extremamente complexa e imprecisa, cuja utilidade é difícil perceber, visto já 

dispormos dos termos ‘mago’ e ‘feiticeiro’ para exprimir noções tão díspares 

quanto aproximativas, como as de ‘magia’ ou ‘mística primitiva’ (Eliade, 

2002, p.15) 

 
 

Nota-se que para o autor “o xamanismo stricto sensu é um fenômeno religioso 

siberiano e centro asiático”. Bem como “[...] o xamã é, ele também, um mago e um medicine-

man: a ele se atribui a competência de curar” (IBIDEM, p,15). 



 

22 

 

Nesse contexto da literatura sobre xamanismo, mais geral e genérico, podemos dizer 

que o xamã é o indivíduo que possui uma sabedoria peculiar e que em um estado de transe, 

viaja pelo sobrenatural se transformando em outros seres, buscando saídas para curar 

enfermidades, ser marupiara1 (ter sorte) na caça e na pesca, prever o destino, banir energias 

negativas e proteger contra males do corpo, mente e alma. “O xamã é o grande especialista da 

alma humana; só ele a “vê”, pois conhece sua “forma” e seu destino” (Eliade, 2002, p.19). 

Observa-se que o xamanismo nos faz refletir sobre as nuances que permeiam a crença 

transcendental de cada povo, e suas explicações para a criação do cosmo, da natureza, e da 

conexão que o xamã e/ou pajé tem com o mundo físico e espiritual. Não obstante, percebe-se 

também que nem tudo se pode saber sobre o ser xamã e/ou pajé, podem nos relatar o que pode 

ser revelado, e o que não pode ficará em segredo. Conhecimento ou crença? Teixeira (2012, 

p.102) diz: 

 

Conhecimento: crença e verdade. Contudo, crença verdadeira não é suficiente 

para o conhecimento”. “[...] Mas, se uma pessoa tiver uma crença verdadeira 

e essa crença estiver justificada, isto é, se tiver boas razões que apoiem a 

verdade da crença, então parece que nada mais é necessário para o 

conhecimento.  

 

A natureza desempenha um papel fundamental nesse processo, considerando que 

estabelece conexões essenciais com o mundo cósmico e com a cultura das relações humanas, 

permitindo ao xamã e/ou pajé um olhar particular e culturalmente enraizado para a cura e o 

bem-estar. Sendo assim, ele é reconhecido como um aconselhador espiritual e de tratamento 

físico também. Desta maneira, 

 
O xamanismo, como instituição, expressa as preocupações centrais da cultura 

e da sociedade, como a preocupação com o fluxo das energias e sua influência 

no bem-estar dos humanos. Como visão cosmológica, tenta entender os 

eventos do cotidiano e influenciá-los. No seu sentido mais amplo, o 

xamanismo se preocupa com o bem-estar da sociedade e de seus indivíduos, 

com a harmonia social e com o crescimento e a reprodução do universo inteiro. 

Abrange o sobrenatural, tanto quanto o social e o ecológico. Assim, o 

xamanismo é uma instituição cultural central que, através do rito, unifica o 

passado mítico com a visão de mundo, e os projeta nas atividades da vida 

cotidiana (Langdon, 1996, p. 28) 

 

 
1  No Alto Rio Negro Marupiara significa uma pessoa de sorte que tem um comportamento modelo e 

desejável.  



 

23 

 

Durante o processo de cura, o conhecimento se revela de várias formas, como a fé nos 

antepassados e rituais espirituais que requerem preparação cuidadosa para serem eficazes. A 

evolução espiritual é alcançada por meio de práticas como cuidar do corpo, ter uma alimentação 

saudável, aprender orações, praticar a abstinência sexual, além de conhecer as propriedades das 

plantas medicinais, tanto as que têm propriedades curativas como as que têm efeitos adversos. 

É necessário identificar as causas da doença para poder tratá-la de forma eficaz. Por isso, um 

amplo conhecimento é fundamental no processo de cura. E, 

 

É a sensibilidade que marca a sutileza da cura, entendida como intuição, sopro 

dos ancestrais, ou também como momento de se despir, fugir da prosa e 

dissolução de concepções objetivistas, partindo para um aprofundamento e 

abertura dos canais sensíveis do corpo e da mente. O sensível abre portais, 

torna os elos perceptíveis e as experiências mais capilares. Parece ser o 

sensível a chave do “portal íntimo”, a primeira intenção, por vezes 

involuntária, do xamã para adentrar no campo sutil do outro que o procura e 

busca a cura (Araújo, 2022, p.61) 

 

Os conhecimentos tradicionais dos povos indígenas, como os xamânicos e/ou 

pajelança, são uma valiosa fonte de conhecimento que é fundamental para a continuidade de 

sua cultura. A transmissão desses conhecimentos, de geração em geração, é feita pelos mais 

velhos, que têm uma experiência de vida que os torna especialistas em sua realidade e capazes 

de prever o futuro de seu povo. A tradição oral desses saberes é tão importante quanto sua 

transmissão por escrito. 

No contexto juremeiro, suas cerimônias, canções, instrumentos de percussão, tabaco e 

substâncias psicotrópicas são utensílios de trabalho que auxiliam na compreensão da harmonia 

e dos conhecimentos sobre equilíbrio com o meio ambiente, incluindo a capacidade de se 

transformar em animais para descobrir os melhores caminhos a seguir. O animal 

metamorfoseado está conectado ao guia espiritual e ao âmago do espírito guardião. Ou seja, “os 

xamãs, viajantes no tempo e espaço, são tradutores e profetas” (Cunha, 2009, p.107). 

Esses conhecimentos são muitas vezes guardados em segredo e revelados apenas para 

alguns escolhidos (os especialistas). Mesmo em tempos contemporâneos, os ensinamentos 

xamânicos continuam a desempenhar um papel essencial na continuidade da identidade cultural 

e na manutenção da conexão espiritual com a natureza. Com isso, 

 

O xamã parece se alimentar de algo vivo que a natureza lhe oferece. Vivo e 

presente, atento ao agora, ao seu corpo, sua mente e isso aflora um modo de 



 

24 

 

pensar. A constituição do corpo, os sentidos, as ações passam a ser 

direcionadas à construção de um ser por inteiro, ao mesmo tempo que constrói 

seu caminhar epistemológico (Araújo, 2022, p.119) 

 

No contexto da exploração dos ensinamentos de um xamã em sua jornada por 

sabedoria espiritual e autoconhecimento, é crucial enfatizar a necessidade de buscar 

constantemente conhecimento e crescimento pessoal ao longo da vida. A singular perspectiva 

do xamã em relação ao mundo está profundamente ligada à natureza e à cosmologia de cada 

cultura. Sua sabedoria vai além da lógica racional, sendo acessível apenas ao olhar interno e 

introspectivo. 

Na região do Alto Rio Negro, mais especificamente em São Gabriel da Cachoeira-

AM, encontra-se a maior concentração de povos indígenas do Brasil, totalizando 24 diferentes 

grupos étnicos e 16 línguas distintas faladas. A diversidade cultural presente nessa região já foi 

objeto de exploração (adornos, plantas, pedras, cerâmicas, instrumentos musicais e outros), 

devido à ganância colonial.  

É importante refletir sobre os impactos negativos que essa exploração teve, resultando 

na deturpação dos conhecimento tradicionais e na supressão da voz dos indígenas devido à 

incompreensão de suas formas de vida e pensamento.  

Destaca-se também a forte ligação que esses povos têm com a natureza e com suas 

cosmologias próprias, onde geram seus saberes sobre o corpo humano, os surgimentos das 

pessoas, das constelações, dos animais, das doenças e curas e outras para explicar o surgimento 

do mundo. Que são fundamentais para compreender sua visão de mundo e sua relação com o 

meio ambiente. 

Na jornada do xamã e/ou pajé reside a arte da cura e a transição entre o mundo terreno 

e o espiritual. Em meio a essas indagações, buscamos compreender o fenômeno sem nos 

prender à razão, contemplando a magia que envolve seu ser. A pessoa detentora dos 

conhecimentos xamânicos no Alto Rio Negro tem a nomenclatura de pajé/benzedor. Ou, em 

outras palavras, para o povo Yepamahsã (Tukano)2, 

 

Os especialistas do Alto Rio Negro são sujeitos que passaram por uma 

rigorosa formação sistêmica e por um treinamento, sob orientação de um 

especialista formador [...] Eles são pessoas com força de articular qualidades 

 
2 Autodenominam-se Ye’pâ-masa ou Daséa. É a etnia mais numerosa da família lingüística Tukano Oriental. 

Concentram-se principalmente nos rios Tiquié, Papuri e Uaupés; mas também estão morando no Rio Negro, a 

jusante da foz do Uaupés, inclusive na cidade de São Gabriel. Disponível em: Tukano - Povos Indígenas no Brasil 

(socioambiental.org) 

https://pib.socioambiental.org/pt/Povo:Tukano
https://pib.socioambiental.org/pt/Povo:Tukano


 

25 

 

sensíveis curativas contidos nos tipos de vegetais, de animais e de minerais 

para abrandar a dor e curar as doenças, de modo a transformar determinados 

elementos (água, tabaco, enzima vegetal, entre outros) portadores de agentes 

curativos e protetivos. Possui ainda habilidade de “manipular” os fenômenos 

naturais como raios e trovoadas e de usar as qualidades de animais e minerais 

para determinadas finalidades (Barreto, 2021, p.89). 
 

 

Ressaltamos que, os conhecimentos adquiridos nessa preparação requer do aprendiz 

abdicação, cuidados com o corpo, mente, espírito, ter paciência, respeito, responsabilidades 

dentre outros saberes e valores. 

A dualidade das forças se dá na oposição, bem/mal, noite/dia, preto/branco e assim vai 

se desvelando o conhecimento. Para alguns especialistas do povo Tukano, como afirma Barreto 

(2021, p.89), o kumu/pajé é visto “Como detentores de poder, versando a linguagem de 

bahsese3, acionam as qualidades dos elementos para resolver problemas cotidianos, como a 

cura de doenças, desconforto, afecções e a reorganização do desequilíbrio da pessoa e do 

cosmo”. 

Na sabedoria do povo Yepamahsã (Tukano), “entre os povos indígenas do alto Rio 

Negro, existem três categorias de especialistas: yai, kumu e baya. São detentores de 

conhecimento, exercem ofício de “xamã” e são formadores de novos especialistas. Todos eles 

têm a mesma base de formação, mas cada um tem sua especialidade” (Barreto, 2021, p.14). 

A função dos especialistas da sociedade yepamahsã, que possuem formação 

semelhante, pode ser interpretada, de forma mais acadêmica, da seguinte maneira: 

1. Yai, é aquele responsável por remover a doença do enfermo, sugando-a. Sua atuação 

está centrada na cura e na remoção dos males físicos e espirituais do indivíduo doente; 

2. O Kumu, (ou pajé) tem a função de aliviar a dor e proteger o corpo dos males físicos 

e espirituais. Sua atuação está focada em proporcionar conforto e bem-estar ao paciente, através 

de técnicas e conhecimentos específicos; 

3. O Bayá, é um especialista que, além de dominar a arte da dança e das cerimônias, 

também possui o conhecimento do Kumu. Ele atua como um mestre tanto nas práticas de dança 

quanto nos rituais, trazendo uma abordagem multidisciplinar que combina o conhecimento 

físico e espiritual.  

 
3  “Os bahsese são um vasto repertório de fórmulas, palavras e expressões especiais retiradas dos kihti ukuse 

(narrativas místicas) e proferidas formalmente pelos especialistas Pamurimahsã e Umukorimahsã. É uma prática 

de articular verbalmente as qualidades curativas e preventivas contida nos tipos de vegetais, animais, outras 

qualidades protetivas. Bahsese também é limpeza e “descontaminação” dos alimentos, tornando-os próprios para 

o consumo humano.” (Barreto et al, 2018, p. 64). 



 

26 

 

 

É importante destacar que essas definições são de minha interpretação com base no 

texto original em Barreto (2021, p.14), como referência ao aspecto de relevância. 

Na visão do mesmo autor, na cultura dos kumuã os elementos imateriais que compõem 

o corpo eram chamados de manhsã kahtise. Isso significa que as formas de luz, floresta, terra, 

água, animais e ar eram os elementos essenciais do corpo humano. Ou seja, que o corpo é a 

síntese de todos esses elementos (Barreto 2021, p.46). 

Neste argumento, torna-se imperativo o cuidado com o corpo, especialmente através 

da prática do bahsese, visando a prevenção da ação de agentes patogênicos e dos distúrbios que 

podem desencadear desequilíbrios no indivíduo. Nas palavras de João Paulo Barreto (2021, 

p.150); 

 

Pensar e teorizar sobre o corpo como objeto de trabalho a partir de seu sentido 

para os povos indígenas do Alto Rio Negro traz à tona a necessidade de 

identificar como se dá a construção do saber sobre o corpo e como este saber 

implica diretamente na prática de produção de cuidado do corpo para ter boa 

qualidade de vida e cuidado nas relações com as coisas do seu entorno. Os 

especialistas indígenas consideram o mundo terrestre como organismo, onde 

os seus elementos constitutivos se cruzam e se afetam mutuamente, formando 

novos corpos que se encontram. Os especialistas falam da transformação 

criadora e definem o mundo como organismo vivo, um sistema que tem como 

atributo essencial a autoprodução. Os seres se fazem e refazem-se por meio 

das conexões que cada corpo estabelece com outros corpos. 

 

A ligação entre diferentes aspectos da vida de um grupo de pessoas pode ser entendida 

como uma teia de conhecimento, que reflete a sua maneira de pensar, agir e integrar-se no 

ambiente ao seu redor. Essa teia de conhecimento é única para cada comunidade, pois está 

intimamente ligada à sua cultura e história.  

Portanto, a interação entre os diversos elementos que compõem a vida de um povo é 

complexa e interligada, resultando em uma rede de significados e relações. Isso mostra a 

profunda conexão entre os seres humanos e o ambiente em que vivem, destacando a importância 

de compreender e respeitar a diversidade cultural e a variedade de formas de conhecer. Neste 

arcabouço, reforçamos a importância do que Barreto (2021, p.88) nos indica: “A melhor 

maneira de cuidar da pessoa do ponto de vista dos especialistas indígenas é a prevenção, 

realizada através do bahsese. Aliás, os povos do Alto rio Negro são especialmente preventivos”. 



 

27 

 

Ainda nesse ambiente, para o povo Baniwa4, nos estudos de Wright (1996, p.77), 

temos “os pajés (maliri) e os donos-dos-cantos (malikai-iniali) têm papeis e atributos distintos, 

mas complementares que diferenciam as suas práticas, mas não de modo exclusivo”. Vejamos 

que para o povo Baniwa, os maliri (pajé), tem seu poder fundamentado em seu “conhecimento 

extenso e na compreensão da mitologia e cosmologia, tão bem como o conhecimento detalhado 

e sistemático das fontes múltiplas de doenças e suas curas.” (Wright, 1996, p.78). De acordo 

com este mesmo autor, 

 

Os pajés que completam sua aprendizagem alcançam os níveis mais altos dos 

cosmos, notavelmente onde se encontram o Dono de Doenças, Kuwai, e o 

Dono de Pariká e Tabaco, Dzuliferi. Estes “pajés de verdade” são capazes de 

curar todas as doenças maia graves e têm poderes de realizar uma variedade 

de atividades, tais como o controle do clima, a passagem das estações, a 

obtenção de recursos alimentares (fazer amadurecer as frutas da floresta, 

abrindo as “casas das almas” dos animais de caça), e tarefas relacionada ao 

bem-estar humano (ação defensiva ou agressiva contra inimigos pessoais; 

proteção contra os maus augúrios). Pajés de verdade também têm 

conhecimentos e poderes relacionados às preocupações escatológicas. Agem 

como guias para as almas na sua passagem às casas dos mortos, e comunicam-

se com os antepassados e espíritos dos mortos. Intercedem junto às divindades 

em favor da humanidade em tempos de crise social” (Wright, 1996, p.79). 

 

 

Nesse caso, a sabedoria ancestral do povo Baniwa, o maliri (pajé) “através de seu papel 

de mediador entre os aflitos e os espíritos e divindades do panteão Baniwa, os pajés curam, 

aconselham, e orientam o povo, desempenhando assim, um dos serviços mais vitais para a saúde 

e bem-estar contínuo da comunidade” (Wright, 1996, p.78). 

Para o povo Yanomami5, ou melhor, para Davi Kopenawa, o primeiro xamã-xapiri, 

configurou-se no filho de Omama (criador de tudo). Este tornou seu filho o primeiro xamã, para 

 
4  O nome Baniwa é usado para todos os povos que falam línguas da família Aruak ao longo do Rio Içana e seus 

afluentes. Deve-se enfatizar, porém, que não se trata de uma auto-designação. É um nome genérico usado por esses 

índios quando se fazem representar em contextos multiétnicos ou diante do mundo não-indígena. Walimanai 

significa "os outros novos que vão nascer" e é uma auto-designação usada em contraste com os antepassados, 

Waferinaipe, os heróis culturais e divindades que criaram e prepararam o mundo para os vivos, os seus 

descendentes, os Walimanai de hoje. Essas comunidades indígenas mais freqüentemente usam como auto-

designações os nomes das suas fratrias como Hohodene, Walipere-dakenai ou Dzauinai. Disponível em: Baniwa - 

Povos Indígenas no Brasil (socioambiental.org) 
5  Os Yanomami formam uma sociedade de caçadores-agricultores da floresta tropical do Norte da Amazônia cujo 

contato com a sociedade nacional é, na maior parte do seu território, relativamente recente. Seu território cobre, 

aproximadamente, 192.000 km², situados em ambos os lados da fronteira Brasil-Venezuela na região do interflúvio 

Orinoco - Amazonas (afluentes da margem direita do rio Branco e esquerda do rio Negro). Constituem um conjunto 

cultural e linguístico composto de, pelo menos, quatro subgrupos adjacentes que falam línguas da mesma família 

(Yanomae, Yanõmami, Sanima e Ninam). Disponível em: Yanomami - Povos Indígenas no Brasil 

(socioambiental.org) 

https://pib.socioambiental.org/pt/Povo:Baniwa
https://pib.socioambiental.org/pt/Povo:Baniwa
https://pib.socioambiental.org/pt/Povo:Yanomami
https://pib.socioambiental.org/pt/Povo:Yanomami


 

28 

 

fazer dançar os xapiris e curar o seu povo. Este saber ancestral nos revela que sua conexão com 

o transcendental é que norteia seu povo. A explicação do ser Yanomami, revela que o filho de 

Omama tinha a seguinte missão: 

 

Com estes espíritos, você protegerá os humanos e seus filhos, por mais 

numerosos que sejam. Não deixe que os seres maléficos e as onças venham 

devorá-los. Impeça as cobras e escorpiões de picá-los. Afaste deles as fumaças 

de epidemia xawara. Proteja também a floresta. Não deixe que se transforme 

em caos. Impeça as águas dos rios de afundá-la e a chuva de inundá-la sem 

trégua. Afaste o tempo encoberto e a escuridão. Segure o céu, para que não 

desabe. Não deixe os raios caírem na terra e acalme a gritaria dos trovões! 

Impeça o ser tatu-canastra Wakari de cortar as raízes das arvores e o ser do 

vendaval Yaporari de vir flechá-las e derrubá-las! Essas foram as palavras que 

Omama deu ao filho. Por isso, até hoje os xamãs continuam defendendo os 

seus e a floresta. Mas, também protegem os brancos, apesar de serem outra 

gente, e todas as terras, até as mais imensas e distantes (Kopenawa, 2015, 

p.61). 
 

 

Segundo a visão desse especialista yanomami, os xamãs desempenham um papel 

fundamental na proteção e cura da comunidade contra os danos e males causados pela 

interferência dos "brancos" em seu habitat natural. Estes líderes espirituais possuem uma 

compreensão que transcende os limites da vida terrena, sendo capazes de entrar em contato com 

espíritos guardiões que lhes revelam o futuro em suas viagens transcendentes que lhe mostram 

o caminho para ter boa sorte na caçaria e outros. As regras de convivência com os seres da terra 

e do cosmo permite aos xamãs acessarem conhecimentos e visões que estão além da 

compreensão comum, tornando-os figuras de grande importância e respeito dentro da sociedade 

Yanomami. 

A preparação desses especialistas em prevenção, cura e proteção começa no ventre 

materno, quando os conhecimentos são transmitidos de geração em geração. É importante 

ressaltar que para exercer essa função há um chamado superior, destinado a determinadas 

pessoas. O xamã, o pajé ou o especialista têm conhecimentos inexplicáveis e seu treinamento 

envolve renúncias materiais e um aprimoramento espiritual intenso. 

Sem desconsiderar os grandes estudiosos sobre o assunto, usaremos o termo 

“Especialistas do Rio Negro”, conforme Barreto (2021), ou “Especialista de cura” para 

referenciar esses detentores de tamanha sabedoria ancestral. “Especialistas”, portanto, refere-

se a pajé, xamã, kumu, maliari, hekura, xapiri e diversos outros. Neste trabalho, é fundamental 

definir essa categoria para entender como esses conhecimentos se relacionam à Jurema Sagrada 

no contexto rio negrino. 



 

29 

 

Diante do conhecimento dos especialistas rio-negrinos, é inquestionável reconhecer 

que a expertise adquirida ao longo de suas vidas os coloca como protagonistas de sua cultura. 

Sua epistemologia única os distingue, uma vez que empregam toda sua energia na prática de 

cura, rituais e interpretação do mundo físico e espiritual, buscando equilibrar as forças entre 

humanos, espíritos e natureza.  

Nestes termos, o mutawarisá6 do povo Baré7, também é um processo de cura pelo 

benzimento e pelas plantas medicinais. Na visão de Salgado (2016, p.49), 

 

[...] mas o que é o benzimento? Benzer uma pessoa é o ato de rezá-lo, pedindo 

que dela se afaste todos os males ou doenças que esteja presente na pessoa que 

está sendo benzida, fazendo sempre o “sinal da cruz” sobre a pessoa, rezando 

as orações de acordo com a doença ou o caso no momento, com o objetivo de 

consagrá-la pedindo ajuda dos céus, aos santos, a Deus. 

 

 

É fundamental reconhecer a importância e eficácia desses especialistas na promoção 

da cura, prevenção, proteção e do alívio espiritual. No entanto, muitas pessoas recorrem aos 

especialistas em momentos de desespero e angústia em busca de cura e solução para seus 

problemas. E recorrem a aqueles que mais se identificam,  

 

Geralmente se dividem, como especialistas, sendo uns bons para certo tipo de 

doença, já outros são melhores para outra, ou seja, uma reza com eficácia para 

quebrante, outro reza para a “mãe do corpo”, outro para doenças diversas, um 

outro para majuba-encanto, tendo aquele que reza para doenças feitas 

(estragos feitos por outras pessoas) (Salgado, 2016, p.18). 
 

 

Destarte, os especialistas do Rio Negro são reconhecidos como guias espirituais, 

auxiliando indivíduos na superação de seus males e no reencontro consigo mesmos. Seu dom, 

adquirido ou natural, transcende a comunidade em que vivem, influenciando a sociedade a 

buscar uma conexão mais profunda com a natureza e o sagrado. 

Esses especialistas têm sua prática antiga, que se origina nos primórdios da história 

humana e envolve conhecimentos transmitidos por meio da vinculação com a natureza e a 

 
6  Na língua nheengatu significa benzimento. 
7  Os indígenas Baré e Werekena (ou Warekena) vivem principalmente ao longo do Rio Xié e alto curso do Rio 

Negro, para onde grande parte deles migrou compulsoriamente em razão do contato com os não-índios, cuja 

história foi marcada pela violência e a exploração do trabalho extrativista. Oriundos da família linguística aruak, 

hoje falam uma língua franca, o nheengatu, difundida pelos carmelitas no período colonial. Integram a área cultural 

conhecida como Noroeste Amazônico. Disponível em: Baré - Povos Indígenas no Brasil (socioambiental.org). 

https://pib.socioambiental.org/pt/Povo:Warekena
https://pib.socioambiental.org/pt/Povo:Bar%C3%A9


 

30 

 

espiritualidade. Aqueles que possuíam esse conhecimento eram muitas vezes rotulados como 

bruxos ou loucos, devido à falta de compreensão e preconceito em relação ao assunto.  

O tema em questão pode nos ensinar muito, pois devemos nos permitir olhar para 

dentro de nós mesmos e compreender o mundo não à nossa maneira, mas de acordo com a 

maneira como ele responde aos nossos desejos.  

No mundo contemporâneo capitalista, conforme Davi Kopenawa, o povo da 

mercadoria enxerga através da lógica da razão e sofre as consequências das mudanças que o 

mundo e a vida estão passando. As florestas, os rios, a natureza e o ar estão respondendo a esse 

processo da razão. Devemos mudar e aprender com os povos originários a ver além do que está 

diante de nós. Nossas ações precisam ser modificadas para que possamos vislumbrar um futuro 

melhor. E isso depende de cada um de nós, respeitando a nós mesmos e respeitando a mãe terra. 

Senão, 

 

Quando todos nós tivermos desaparecido, quando todos nós, xamãs, tivermos 

morrido, acho que o céu vai cair. É o que dizem nossos grandes xamãs. A 

floresta será destruída e o tempo ficará escuro. Se não houver mais xamãs para 

segurar o céu, ele não ficará no lugar. (Kopenawa, 2015, p.153). 
 

 

1.2. Conhecimento tradicional dos povos rio negrinos 

 

O conhecimento tradicional é aquele que brota das ancestralidades, do edifício 

mitológico, da oralidade, das experiências. Ensina o surgimento do cosmo, da alimentação, dos 

animais, do comportamento, dos afazeres domésticos e outros para viver. Um saber que varia 

de acordo com cada povo e que se assemelha na transmissão, a oralidade.  De acordo com Davi 

Kopenawa, 

 

Os brancos se dizem inteligentes. Não o somos menos. Nossos pensamentos 

se expandem em todas as direções e nossas palavras são antigas e muitas. Elas 

vêm de nossos antepassados. Porém, não precisamos, como os brancos, de 

peles de imagens para impedi-las de fugir da nossa mente. Não temos que 

desenhá-las, como eles fazem com as suas. Nem por isso elas irão desaparecer, 

pois ficam gravadas dentro de nós. Por isso nossa memória é longa e forte 

(Kopenawa, 2015, p. 53). 

 

 

Todo conceito é complexo, na medida em que se trata de uma construção no processo 

de oralidade, como é o caso dos conhecimentos tradicionais. Conforme Cunha (2009, p.302): 

 



 

31 

 

É curioso que o senso comum não as veja assim. Para este, o conhecimento 

tradicional é um tesouro no sentido literal da palavra, um conjunto acabado 

que se deve preservar, um acervo fechado transmitido por antepassados e ao 

qual não se deve acrescentar nada. Nada é mais equivocado: o conhecimento 

tradicional consiste tanto ou mais em seus processos de investigação quanto 

aos acervos já prontos transmitidos pelas gerações anteriores. Processos. 

Modo de fazer. Outros protocolos. 

 

Na contribuição da transmissão oral, vejamos o que um grande xamã Yanomami nos 

diz sobre o conhecimento: “não tenho velhos livros como eles, nos quais estão desenhadas as 

histórias dos meus antepassados. As palavras dos xapiri estão gravadas em meu pensamento, 

no mais fundo de mim.” (Kopenawa, 2015). E conforme este mesmo autor, 

 

Muito tempo depois de eu já ter deixado de existir, elas continuarão tão novas 

e fortes como agora. São essas palavras que pedi pra você fixar nesse papel, 

para dá-las aos brancos que quiserem conhecer seu desenho. Quem sabe assim 

eles finalmente darão ouvidos aos que dizem os habitantes da floresta, e 

começarão a pensar com mais retidão a seu respeito? (Kopenawa, 2015, p.45) 
 

 

A vida familiar e comunitária constituem elementos fundamentais no cotidiano dos 

povos originários, sendo pautada por um conjunto de conhecimentos e práticas que visam 

garantir a sobrevivência e o bem-estar coletivo. A prioridade está no compartilhamento de 

conhecimentos/metodologias de investigação e na manutenção de relações baseadas na 

solidariedade e na harmonia com o ambiente natural. E, 

 

Os processos de rituais de iniciação, tanto para homens como para as 

mulheres, sempre eram praticados com uma preparação para a nova fase da 

vida, passando assim, depois de todo processo, a estar prontos para fazer seu 

trabalho. Pois, para nós, é uma forma de passar os conhecimentos e ser 

aconselhados pelo mais velho (sábio), que dará um conselho de como se 

preparar ou seguir a vida, seja individual ou familiar (Barroso, 2015, p.22). 

 

Dessa forma, a rotina desses povos é orientada pela busca de sustentabilidade, em 

detrimento do acúmulo de bens materiais ou do individualismo, prioriza a manutenção da vida 

em sua plenitude. Razão pela qual, 

 

Sabe quem são, diferenciam-se entre si, não são iguais, não creem nas mesmas 

coisas, não falam as mesmas línguas, não tem os mesmos rituais, não moram 

ou casam da mesma forma, não educam os filhos e cuidam dos idosos da 

mesma maneira, mas todos privilegiam o diálogo com o outro, pois isso 



 

32 

 

aprendem e se apropriam com outros sentidos das coisas que vêm da cultura 

colonial, da sociedade ocidental, sem com isso deixar de ser quem são. Em 

outras palavras, independente dos colonizadores, os povos autóctones do 

Brasil. Depois de 500 anos de imposição cultural e tentativas inúmeras de 

eliminação de seus territórios, suas línguas, suas culturas, mantem sua 

identidade coletiva e histórica nos cantos, nos jogos, nos mitos, garantindo sua 

cosmovisão que os mantêm seguros de quem são e para onde caminham. 

(Grando, 2023, p.18) 

 

Os habitantes das comunidades rionegrinas têm uma relação inseparável com a 

natureza, manejando seus recursos, como frutas, castanhas, vegetais, peixes, animais de caça, 

produção de farinha dentre outros, que por muitas décadas têm sido fonte de sustento e 

subsistência para essas populações. A convivência respeitosa com a natureza é uma 

característica marcante desses povos, que através de práticas/conhecimentos/metodologias 

tradicionais, obtêm os recursos necessários para sua sobrevivência.  

 

Enfim, tudo isso nos mantém vivos, sabendo das regras, temos conhecimentos 

sobre tudo, você vivendo e praticando é o que chamamos de “Bem Viver e 

Viver Bem”, pois para continuarmos sendo nós mesmos, precisamos de tudo 

isso para sermos felizes. Nós Baniwa trabalhamos muito dia após dia, sem um 

dia de folga (Fontes, 2019, p. 156). 

 

 

A nomeação de São Gabriel da Cachoeira como capital dos Povos Indígenas ressalta 

a importância de valorizar e revitalizar as tradições e conhecimentos das comunidades, bem 

como promover o respeito à diversidade cultural presente na região do Alto Rio Negro. 

No contexto amazônida, observa-se uma riqueza cultural que remonta aos tempos 

primordiais dos povos amazônicos. Apesar do extermínio de parte dessas populações durante o 

processo de colonização, a sobrevivência e a transmissão de suas tradições são evidentes.  

É notório que, os especialistas rio negrinos, são os detentores desses conhecimentos e 

metodologias tradicionais, conforme Fontes (2019, p. 225). 

 

Os especialistas indígenas são eternos pensadores, sentados individual ou 

coletivamente, analisam as transformações sociais, os conflitos, as intrigas, as 

discussões, as desintegrações dos grupos, as saídas das famílias do lugar, as 

mudanças nos sistemas de casamentos. Analisam as influências externas, tais 

como músicas, educação, empregos, influência de bebidas alcóolicas e seus 

efeitos. Desintegração de sistema de tratamentos pessoais e nominais. 

Apontam o desinteresse dos jovens indígenas em aprender seus próprios 

conhecimentos. Analisam as mudanças de tempo, do desequilíbrio dos 

bioindicadores do clima, do excesso de chuva, da cheia, do excesso da seca, 



 

33 

 

da escassez de peixes e da caça. Analisam o excesso de raios e trovoadas, dos 

surtos de doença, das picadas de cobras, dos acidentes fatais. Preocupados 

entram em ação colocando em operação os seus conhecimentos de 

benzimentos para mitigar os problemas. 

 
 

 

As narrativas históricas, frequentemente distorcidas e manipuladas, estão sendo 

reescritas com a contribuição ativa dos próprios indígenas: Dr. João Paulo Lima Barreto (2021), 

Francineia Bitencourt Fontes (2019), Lilian Lizardo Salgado (2016), o xamã Yanomami Davi 

Kopenawa (2015), Justino Sarmento Rezende (2021) dentre outros, que resistem e lutam pela 

valorização e reconhecimento de suas identidades. Esse movimento de mudança vem 

promovendo uma nova perspectiva sobre a cultura amazônica, trazendo para a luz a 

autenticidade e pluralidade desse rico patrimônio cultural. 

A resistência às estruturas estabelecidas pela sociedade, incluindo nossos modos de 

vida, práticas culturais, valores e crenças, tem sido historicamente um processo de confronto e 

luta. Neste contexto, os indivíduos têm se apresentado como guerreiros, persistindo na defesa 

de seus ideais e na busca por mudanças,  

 

Enfim, temos que assumir que o que nós, estudantes indígenas, estamos 

fazendo dentro das universidades não é o mesmo que nos formar em 

especialistas de acordo com nosso modelo tradicional. O que estamos fazendo 

é outra coisa, e não podemos cair nas armadilhas de traduzir nossos 

conhecimentos de forma simplória, cedendo ao reducionismo científico. Creio 

que traduzir palavras seja diferente de traduzir o pensamento (Fontes, 2019, 

p. 225) 

 

A transmissão de conhecimentos e valores, por meio da oralidade e da prática, tem 

sido fundamental para a perpetuação das tradições e da cosmovisão de determinados grupos. 

No entanto, em um contexto contemporâneo, a escrita também se apresenta como uma 

ferramenta poderosa para consolidar e difundir essas visões de mundo. Com isso, Barreto, 

(2021, p.16) relata a importância de sua aprendizagem oral nos repasses de valores morais, 

éticos e de vivência social, 

 

[...] éramos orientados a seguir regras bem definidas, como: modo de falar 

com as pessoas, postura de sentar no banco, modo de participar das rodas de 

conversa, adoção de postura de aprendiz de Kihti ukũse, bahsese e bahsamori, 

modo de dirigir a fala para os mais velhos, modo de cuidar do corpo, modo de 

trabalhar no roçado, a performance para recepcionar as pessoas e os amigos, 

dentre outras. Éramos também cobrados para não falar linguagem de baixo 



 

34 

 

calão, para não ser demasiadamente brincalhões e para não chamar as pessoas 

pelo apelido. 

 

A potencialização dos conhecimentos tradicionais se destaca mediante a incorporação 

das ferramentas de poder convencionais, como a erudição e a reflexão sobre a sabedoria 

indígena. Nesse ínterim, a educação, o registro formal dos saberes e a conscientização das novas 

gerações e dos embates sociais operam como agentes de transformação. 

 

Na atualidade, também se precisa de especialistas para refletir a partir dos 

conhecimentos de nossos avós e dos conhecimentos atuais para apontar novos 

caminhos. Vivemos em épocas diferentes, e entre nós organizamos novas 

comunidades, construímos escolas, comércio e igrejas. As mudanças sociais 

resultam do acesso à educação escolar, em que se adquirem outras visões 

sobre a vida e geramos novas formas de organização social (Rezende, 2021, 

p. 395). 

 

Nesse formato, a resistência não se limita apenas às batalhas físicas, mas também se 

manifesta na manutenção e disseminação de conhecimentos e práticas que têm sido 

historicamente marginalizadas, por exemplo a categoria “saber” em detrimento de 

conhecimento indígena. A luta por manter viva a diversidade cultural e a pluralidade de 

experiências continua sendo um aspecto fundamental da resistência contemporânea. 

E o que era antes conhecido pelo lado colonizador, hoje temos a oportunidade de falar 

a nossa verdade: do jeito que viviam nossos antepassados, da relação de respeito que temos 

com a natureza. “Com essas conexões de saberes de todas as partes, os nossos ancestrais 

cuidavam do bem-estar desse mundo” (Rezende, 2021, p.22). 

Os nossos saberes ensinados por nossos pais, avós estão em nosso íntimo, e as leis do 

mundo ocidental nos garantem direitos que nos ajudam a manter nossas tradições vivas. “Somos 

iguais e diferentes. Iguais no corpo, na inteligência e no respeito. Diferentes na língua, no jeito, 

no costume. Somos todos iguais e diferentes: índios, negros e brancos” (professores indígenas 

do Acre, 1998). 

Outro saber tradicional amplamente presente entre os povos indígenas é constituído 

por suas crenças que fundamentam a cosmologia de um grupo específico, permeando os rituais 

de prevenção, cura e proteção conduzidos pelos especialistas rio negrinos.  

Esse conhecimento ancestral não apenas delineia as origens e a estrutura do universo, 

mas também orienta as práticas de preservação da saúde e segurança física, alimentar e 

espiritual dentro da comunidade indígena. Assim, as crenças indígenas desempenham um papel 



 

35 

 

fundamental na sustentação do equilíbrio e bem-estar das sociedades tradicionais. Um exemplo 

disso,  

 

Os encantados são uma crença respeitada entre os povos Baré. Citamos 

sempre o curupira, mãe da mata e da natureza, que não deixa desrespeitar a 

natureza, no sentido de fazer coisas indevidas, que não agradem a natureza, 

por exemplo, deixar queimar um peixe sendo assado, provoca trovoadas, 

ventanias, temporal, o que nós chamamos de saruã (Barroso, 2015, p.22). 

 

Destarte, através dessa reflexão, evidencia-se a importância dos conhecimentos de um 

povo. Mesmo com o passar dos anos, novos saberes podem ser incorporados, porém a essência, 

a identidade e as ações no mundo permanecem inalteradas. Analogamente, a profundidade das 

raízes representa a sustentação da estrutura, permitindo que mesmo diante das adversidades as 

folhas possam cair, mas o grupo permaneça firme e pronto para renascer com ainda mais vigor 

e robustez. 

Neste sentido outra crença surgiu que transformou a história e a cultura dos povos 

colonizados, 

Hoje temos uma crença que segue em todo rio negro sobre as ditas festas de 

santo nas comunidades, que acontecem em meses diferentes dependendo da 

data que seja para o santo, em que empregados da festa, mordomos, juízes de 

mastro, festeiro, cada um com um papel fundamental para essas festas, pagam 

suas promessas por doenças, entre outras coisas assim, conforme a 

necessidade de firmar o compromisso com o santo ou santa (Barroso, 2015, 

p.22). 
 

 

Essas celebrações refletem, igualmente, a incorporação dos conhecimentos 

provenientes das missões religiosas colonizadoras, os quais foram assimilados e integrados aos 

costumes locais, tornando-se tradições que persistem na vida cotidiana rio negrina. Tal 

observação evidencia que novos saberes podem, e de fato são considerados legitimamente 

integrados ao repertório cultural da comunidade. Portanto, conforme a citação acima do 

trabalho de Manuela Carneiro da Cunha (2009, p.302) a transmissão de conhecimentos entre as 

gerações não se trata de um conjunto fechado de normas: o que se transmite entre as gerações 

são metodologias de investigar e interpretar o mundo (não apenas o mundo natural, mas também 

o mundo do outro, humano ou não-humano). Essas metodologias são as balizas para o processo 

de incorporação de novos elementos simbólicos. A passagem desses 

conhecimentos/metodologias fortalece os vínculos comunitários, fomenta a continuidade das 

práticas e ajuda na coesão social e autoestima coletiva.  



 

36 

 

É essencial reconhecer e apreciar esses conhecimentos em nossa sociedade, 

assegurando sua transmissão para as próximas gerações e mantendo viva a cultura e diversidade 

de cada povo. Isso colabora com a construção de uma sociedade mais igualitária, inclusiva e 

sustentável. 

Nesses termos, não podemos esquecer esse processo de incorporação entre os 

conhecimentos indígenas e afrodiaspóricos na formação da Jurema Sagrada em São Gabriel. É 

de suma importância por diversos motivos, essa união favorece o fortalecimento da identidade 

cultural, a continuidade das tradições e o reconhecimento da diversidade étnica e cultural da 

região.  

Além disso, ela auxilia na ampliação de uma compreensão mais diversa e pluralista do 

saber, valorizando as experiências e práticas de diferentes grupos sociais. No âmbito do Alto 

Rio Negro, essa interação reforça os vínculos comunitários, estimulando o diálogo intercultural 

e a compreensão mútua entre povos indígenas e afrodiaspórica, muitas vezes marcados por 

histórias de resistência e convivência. 

Essa troca de conhecimentos enriquece as manifestações culturais, religiosas, artísticas 

e sociais, formando uma matriz cultural plural. A valorização dessa relação também é 

fundamental para a conservação ambiental, pois muitos saberes tradicionais indígenas e 

afrodiaspórica estão relacionados ao uso sustentável dos recursos naturais, ao manejo da 

floresta e às práticas de cuidado com o solo. Pois, para Mar; Souto; Cesar (2024, p. 143), 

 

A construção do Brasil, como hoje é conhecido, está intrinsecamente 

associada à diáspora africana. Com a forçada chegada de milhões de africanos 

escravizados ao Brasil no decorrer do período colonial, teve um impacto 

imensurável em todas as instâncias da sociedade brasileira da demografia à 

cultura, religião, música, culinária e as próprias estruturas sociais e 

econômicas.   

 

Nessa configuração, essa união de conhecimentos contribui para a sustentabilidade e 

a autonomia das comunidades locais. Por fim, essa integração estimula o reconhecimento oficial 

e social dessas culturas, ajudando a valorizar a diversidade étnica e a combater o racismo, o 

preconceito e a exclusão social.  

Assim, a conexão entre conhecimentos indígenas e afrodiaspórica também é essencial 

para a construção de uma identidade cultural sólida, inclusiva e sustentável na região do Alto 

Rio Negro, em São Gabriel da Cachoeira.  



 

37 

 

Visto que, a cultura afrodiaspórica, “carregaram, desde sua morada original, suas 

práticas religiosas, o que desencadeou processos socioreligiosos, bem como o desenvolvimento 

de sujeitos transculturais que vivenciam e incorporam múltiplas culturas em suas identidades e 

experiências religiosas” Mar, et al (2024, p. 143-144). E legitimando estes termos na visão de 

Goldman, 

 

[...] cerca de 4 milhões de pessoas que podem ter chegado ao que hoje 

chamamos de Brasil encontraram milhões de indígenas, vítimas de um 

genocídio paralelo à diáspora africana, processos que, nunca é demasiado 

lembrar, sustentam a constituição desse mundo chamado moderno (Goldman, 

2015, p.645).  

 

 

1.3. Jurema Sagrada: Recanto dos Orixás 

 

Jurema velha Jurema. Teu segredo onde está? Está nas margens do rio, ô 

Jurema, nos pés de um juremar. Quem trabalha com a Jurema, deve saber 

trabalhar. Tanto cura doente, ô Jurema como faz se levantar. O segredo da 

Jurema todo mundo que saber. É como casa de abelha, ô jurema trabalha sem 

ninguém ver. Quem vai pra jurema, quem vai pra jurema sou eu, no mundo 

tem um ditado senhores mestres, quem engana outro é judeu. O vajucá quando 

flora, a rama varre o chão. Eu abalei mesa branca com a força de Salomão, 

Salomão é rei, Salomão foi Deus quem mandou chamar, com o poder de Jesus 

Cristo, nosso pai celestial. Ê Jurema. Salve a Jurema Sagrada. (Ponto de 

Jurema)8. 

 

Quando questionados sobre a definição da Jurema Sagrada, não hesitamos em afirmar 

que se trata de nossa crença, nossa fé e nosso segmento espiritual. No entanto, ao discorrer 

sobre este tema, é necessária uma explanação mais abrangente devido à sua historicidade e 

diversidade. 

A Jurema Sagrada é um culto contemporâneo fruto do processo secular de trocas e 

reelaboração das tradições indígenas, juntamente com a introdução mais recentes dos cultos 

afro-brasileiros na região (especialmente a umbanda e o candomblé), Miranda (2018, p.17). A 

mesma autora revela que: 

 

A Jurema Sagrada como umas das religiões presentes nas comunidades de 

terreiro vem ganhando visibilidade nos espaços públicos nos últimos 10 anos. 

Isto vem alterando o cenário e as catalogações sobre as religiões afro-

 
8  Melodias cantadas que trazem um significado, um recado, um ensinamento, um chamado às entidades 

espirituais. 



 

38 

 

brasileiras que não identificavam a existência da Jurema, ou mesmo 

consideravam-na um culto residual. Vale destacar ainda que o próprio campo 

de estudos das religiões afro-brasileiras identifica a configuração das atuais 

religiões de matriz africana como produto de transformações sociais 

brasileiras do início do século XIX, ainda que sua origem possa ser mais 

remota (Miranda, 2018, p.39). 

 

Nesta conjuntura, abordaremos a Jurema Sagrada como uma crença religiosa indígena 

de cura do nordeste brasileiro, que possui uma cosmologia própria e é caracterizada por sua rica 

tradição que, desde tempos remotos desenvolveram uma cosmovisão própria e uma série de 

saberes transmitidos de geração em geração. Assim,  

 
O termo jurema vem do tupi “Yu-r-ema” e Cascudo (1978:98) define o nome 

dado a uma “arvore espinhenta do sertão, da qual o gentio extraía um suco 

capaz de dar sono e êxtase a quem o ingeria”. É pratica comum a utilização de 

duas espécies de jurema: a preta (Mimosa hostilis benth) e a branca (Vitex 

agnus castus). Essas espécies são empregadas em bebidas, banhos, remédios, 

defumadores, a fim de curar os males físicos e espirituais (Assunção, 2006, 

p.19. APUD Silva Junior, 2011, p.39). 

 

 

É relevante ressaltar que a Jurema Sagrada, ao longo dos tempos, teve sua trajetória 

moldada pela presença de africanos escravizados para solo brasileiro. Quase a partir do tráfico 

transatlântico desses cativos, ocorreu um intercâmbio cultural que acabou por transformar a 

religiosidade das populações indígenas locais. 

De tal modo, que os ancestrais cultuados pelos africanos aprisionados começaram a 

ser inseridos aos rituais da Jurema Sagrada, que seguindo o traço xamânico de suas práticas, 

apropria-se de novos elementos conforme o contexto, para aumentar sua força e repertório de 

cura, que mescla elementos indígenas e africanos. E,  

 

a planta “jurema” é possuidora de seres dotados de “espirito” próprio, com a 

capacidade de comunicação e intervenção sobre os “problemas” que afligem 

os indivíduos. Além dessa concepção, é visível na diversidade da “jurema” 

encontrada em Allhandra a combinação de um conjunto de símbolos trazidos 

do catolicismo popular e da cultura africana, traduzidos nos elementos 

simbólicos das imagens de santos católicos, orações, búzios, melodias, 

maracás, flores, bebidas e na presença dos “espíritos” de índios, caboclos e 

mestres (Assunção, 2006, p.94 APUD Silva Junior, 2011, p.40) 
 

 

A Jurema Sagrada destaca-se por sua receptividade à influência de diferentes crenças 

ao longo do tempo, integrando novas práticas e ideias religiosas. A umbanda emerge nesse 

conjunto variado de convicções e pontos de vista. Para uma análise mais detalhada e relevante 



 

39 

 

dessa tradição religiosa brasileira, é fundamental evitar generalizações reducionistas e 

preconceitos ao situar a Jurema Sagrada no contexto mais amplo da umbanda. 

É importante notar que a Jurema Sagrada mantém sua identidade indígena e possui 

uma visão de mundo que valoriza a conexão com a natureza, a veneração dos ancestrais e a 

busca pelo equilíbrio entre os seres humanos e o cosmo.  

A Jurema Sagrada ilustra uma cultura que preserva suas raízes ancestrais, 

demonstrando como o respeito pelos antepassados e a reverência pela natureza são essenciais 

para o fortalecimento de suas práticas espirituais e identitárias. 

A identidade indígena, da Jurema Sagrada, não é apenas uma herança do passado, mas 

um componente vivo que influencia a maneira como esses povos percebem sua relação com o 

mundo. A valorização da ligação com a natureza evidencia uma compreensão de que o ser 

humano faz parte de um sistema maior, onde o equilíbrio entre todos os seres é vital para a 

continuidade da vida. 

Essa visão de mundo fomenta uma ética de cuidado, respeito e reciprocidade com o 

meio ambiente, conceitos que podem enriquecer também as perspectivas ocidentais de 

sustentabilidade e convivência melodiosa com a natureza. Além disso, a veneração dos 

ancestrais reforça a ideia de que o conhecimento transmitido de geração em geração é 

fundamental para a transmissão de suas práticas espirituais e culturais.  

Essa relação com os antepassados espirituais assegura a continuidade de tradições que 

trazem sabedoria sobre o uso dos recursos naturais, rituais de cura e celebrações comunitárias, 

promovendo uma identidade coletiva sólida e resistente. 

Por fim, a busca pelo equilíbrio entre os seres humanos e o cosmos reflete uma visão 

de mundo que valoriza a harmonia universal. Essa perspectiva pode servir de inspiração para o 

mundo moderno, sugerindo que o desenvolvimento sustentável e a convivência pacífica 

dependem do reconhecimento da nossa conexão intrínseca com o ambiente e dos valores 

tradicionais de respeito e cuidado. Em resumo, a cultura da Jurema Sagrada nos convida a 

refletir sobre a importância de buscar um equilíbrio que beneficie toda a comunidade. 

Os rituais da Jurema Sagrada estão profundamente relacionados às plantas e ervas, que 

são consideradas sagradas e utilizadas para alcançar a cura, a proteção e a comunicação com o 

divino.  

 

A complexidade do território da Jurema mostra-se na própria maneira de 

praticar a tradição. É permanente aquilo tido como “ciência” – a sabedoria das 

plantas, a maneira de invocar os ancestrais e alguns processos e ritos. Apesar 



 

40 

 

disso, a multiplicidade dos cultos se faz presente, como se diz na boca dos 

Juremeiros, “cada casa é uma casa”. Mas podemos identificar elementos que 

perpassam as tradições como o cachimbo, o fumo e o maracá. O cachimbo 

além de servir para limpezas e defumações, apresenta a função de um portal. 

Nele está uma das chaves de conexão com as cidades encantadas e com os 

conhecimentos de cura dos indígenas (Monteiro, 2020. p.55). 
 

 

Além disso, o culto aos espíritos e a prática da mediunidade também são aspectos 

importantes da Jurema Sagrada. Acredita-se que os espíritos ancestrais possuem conhecimentos 

e poderes que podem ser acessados pelos médiuns durante os rituais, trazendo orientação e 

sabedoria para a comunidade.  

Em São Gabriel da Cachoeira-AM, o grupo da Jurema é composto por juremeiros e 

juremeiras, com conhecimentos medicinais e xamânicos, tendo como instrumentos o cachimbo, 

tabaco (mururõ/na língua tukano e pitima/nheengatu), ervas, plantas e o seu maracá na 

realização de seus rituais, que são um dos subsídios identitários mais aparentes.  

A identidade dos praticantes da Jurema Sagrada no cenário contemporâneo é um 

campo de negociações complexas, onde tradições ancestrais interagem com processos de 

modernização, mercado, e políticas de reconhecimento, configurando uma dinâmica de 

resistência, adaptação e transformação. E ainda enfrentam os preconceitos pela falta de 

conhecimento. E muitas vezes ofendidos pelos estigmas de macumbeiros, feiticeiros, fazedores 

de maldade etc. 

Diante disso, é crucial que haja um esforço conjunto para compreender, respeitar e 

proteger essas manifestações culturais, reconhecendo nelas não apenas um valor essencial 

enquanto expressão de comunidades específicas, mas também seu potencial de enriquecer a 

diversidade cultural que o cerca. Ao enfrentar os desafios impostos pela modernidade, os 

praticantes da Jurema Sagrada não apenas resistem, mas também se adaptam e se transformam, 

preservando a essência de sua identidade cultural em meio às complexidades do mundo 

contemporâneo. 

 

1.3.1 – Localização do Recanto dos Orixás 

 

O Recanto dos Orixás, onde se pratica a Jurema Sagrada, está localizado em meio a 

mata fechada do Assentamento Teotônio Ferreira, Ramal 1, nº. 310-A. É um espaço que 

conglomera diversos conhecimentos tradicionais, entre eles os dos povos indígenas 



 

41 

 

representados pelo Clã9 Mapinguari10 (Baré e Tukano). Que tem por finalidade auxiliar na 

superação das feridas físicas, emocionais e espirituais daqueles que buscam sua ajuda. Bem 

como, se ajudarem mutualmente. 

O Recanto (sítio), tem a abundância de árvores frutíferas, é um ambiente que abriga 

um barracão recentemente construído em alvenaria (2023), com o quarto dos Santos e Caboclos 

(no momento juntos) ainda necessitando de acabamento e a casa dos Exús que ainda está em 

construção.  

A infraestrutura do local é mantida pelos filhos de Muraquisara11 e pelos filhos de fé 

da casa (juremeiros). A qual, quando necessário, todos se juntam e organizam vendas de 

comidas e outros para fazer melhorias no espaço. 

No sítio tem pequenas casas de madeira para o abrigo dos filhos em momento de festas, 

descanso, preparações espirituais e materiais antes das concentrações festivas ou trabalhos 

individuais.  

Possui uma extensão do igarapé wuacatunum, e uma nascente de água branca. Não 

possui luz elétrica, tem fossa séptica. O barracão construído é de chão batido para sentir as 

forças que vem da terra. 

A localização do Recanto situa-se fora dos limites urbanos, demandando o uso de 

transporte para acessar o local, o que, por sua vez, limita a visibilidade de suas atividades. No 

entanto, conforme os ensinamentos tradicionais dos mestres da Jurema, "quem quer, vai onde 

estiver"; ou seja, a busca é motivada pela necessidade e pelo desejo, independentemente das 

dificuldades de acesso. Dessa forma, a Jurema não se seleciona, mas, ao contrário, ela é quem 

escolhe seus praticantes. 

Abaixo algumas fotos do lócus da pesquisa.  

 

 

 
9  Nossa família se identifica com esse termo. 
10  Os indígenas Rio Negrinos possuem uma crença em relação ao mapinguari, seres protetores da fauna e 

flora amazônica. Dentro dessa cosmovisão, os mapinguaris são respeitados como seres sobrenaturais que agem 

como guardiões dos territórios indígenas, protegendo-os contra invasores que causam danos à natureza. 
11  Matriarca do clã mapinguari, que na língua nheengatu significa trabalhadeira, e em português chamava 

Adelina Gama, já ancestralizou. 



 

42 

 

Fotografia 01. Recanto dos Orixás. 

  

 

Fonte: Acervo da autora (2015)   

 

 

 

 Fotografia 02. Barracão do Recanto dos Orixás 

 

 

Fonte: Acervo da autora (2024). 

 



 

43 

 

Fotografia 03. Festa de Cosme e Damião - Bisnetas de Muraquisara e Sua Filha Pixu  

 

      
 

Fonte: Acervo da autora (2022) 

 

 

 

Fotografia 04. Consagração de um filho de Jurema - A frente a primeira filha de Muraquisara. 

 

 
 

Fonte: Acervo da autora (2022)  



 

44 

 

1.3.2 – Como surgiu o recanto? 

 

O terreno onde está localizado o Recanto dos Orixás foi doado pelo ex-cunhado de 

Clarinda Moura Fernandes, filha de Américo Fernandes (Diakaru) do povo Dessana, e ao seu 

esposo Jorge Gama de Oliveira, filho de Muraquisara. A doação ocorreu em virtude da gratidão 

e apreço que ele nutria por eles, que cuidaram e continuam cuidando do espaço até os dias 

atuais. 

Um fato interessante relatado sobre a iniciação da Jurema no recanto foi a união dos 

saberes dos especialistas o Kumu Americo Fernandes do povo Dessana ao saber da Juremeira 

Valdiza Gama de Oliveira / Putira pituna12 (Baré). 

Conta-se que o sítio não prosperava, as fruteiras não davam frutos bons, havia a 

presença em excesso de cobras peçonhentas e as árvores estavam morrendo. E seus saberes de 

proteção, cura e outros estavam encontrando resistência na resolução dos problemas. O mestre 

Kumu Diakaru, sabendo do conhecimento sobre a Jurema Sagrada e dos mestres de Putira 

pituna (cunhada de Clarinda), pediu ajuda.  

Foi quando a juremeira se deslocou até o sítio, fez seu ritual para chamar (invocar) a 

mestra que ela incorpora13 (Dona Erundina)14 para conversar. Nesse dia estavam presentes, 

Adelina Gama/Muraquisara, Jorge, Clarinda, Putira Pituna, Elza Moura Fernandes e Emerson 

Mendes da Silva e as crianças da família.  

A mestra Erundina fez a defumação no lugar, andou por todo sítio, cantou e clamou 

ao homem grande (Oxalá) que permitisse a Ossain (Orixá das ervas, folhas, plantas, das matas, 

da natureza) para que dali em diante houvesse a cura dos males ali postos. Usou de sua sabedoria 

para fortalecer o benzimento do Kumu Dessano. Foram horas de defumação com seu cachimbo. 

O especialista Kumu não estava presente fisicamente, mas sentiu as forças espirituais da fumaça 

de mururõ/tabaco em sua casa (relato da filha).  

Semanas depois, Diakuru vendo que o ritual deu certo e o sítio começara a prosperar, 

e após também curar sua filha Elza em momento posterior ao ritual de limpeza do sítio, o 

especialista Dessano reconheceu que a mestra da juremeira Putira Pituna tinha uma sabedoria 

diferente que o ajudou a curar a terra onde está o recanto hoje. 

 
12  Flor da noite na língua nheengatu. 
13  Recebe os espíritos invocados 
14  Princesa Turca que se encantou nas águas doces, conhecida como cabocla Erundina, que trabalha com curas. 



 

45 

 

Dessa forma, o Kumu Diakuru demonstrava profundo respeito pelos membros do clã 

quanto pelo conhecimento da Jurema. Tal reverência perdurou mesmo após o seu falecimento 

e transição para a ancestralidade. Ademais, foi possível observar que ele quando vivo 

estabelecia diálogos com os mestres espirituais da Jurema, evidenciando a intersecção entre os 

diversos saberes presentes em sua trajetória. 

A integração de conhecimentos enriqueceu o espaço, juntando os rituais tradicionais 

de prevenção, cura, proteção, benzimento, banhos e demais práticas procuradas pelos 

frequentadores do Recanto dos Orixás. Atualmente, o local é reconhecido pela intensidade 

espiritual que é percebida por aqueles que o frequentam. 

 

1.3.3 – Quando funciona?  

 

Antes da travessia para a ancestralidade de Muraquisara (2021), o recanto era 

frequentado principalmente pelos bisnetos, netos e filhos devido à afinidade deles com a figura 

central do clã, a anciã Muraquisara, que gostava de passar o tempo no sítio e participar 

regularmente das giras, encontros realizados para convocar os mestres da Jurema. Assim, o 

recanto servia como um núcleo essencialmente familiar, priorizando a interação entre parentes 

em detrimento do atendimento a consultas externas. 

Apesar disso, as portas do recanto nunca foram fechadas para aqueles que 

manifestassem interesse em frequentá-lo em busca de cura para seus males, sejam eles de 

natureza material, espiritual ou corporal. Ouvindo falar sobre o espaço, muitas pessoas 

despertam a curiosidade e se dirigiam até o lugar em busca de alívio e orientação. 

Atualmente, o recanto funciona sob demanda, abrindo suas portas sempre que surge a 

necessidade de atender a consulentes, bem como nas datas festivas, promovendo momentos de 

encontro e intercâmbio entre os frequentadores. 

 

1.3.4 – Principais eventos 

 

Os descendentes de Muraquisara utilizam as memórias do convívio com ela no recanto 

como um recurso de fortalecimento, sendo que atualmente se reúnem para comemorar os 

eventos festivos relacionados aos Orixás, Santos, caboclos, Erês, Exus, Pretos Velhos, entre 

outros aspectos da religiosidade afro-brasileira e juremeira.  



 

46 

 

Adicionalmente, participam de rituais de cura destinados à sua própria família ou a 

consultantes externos, evidenciando a continuidade e relevância da prática de cura no contexto 

contemporâneo. 

Em ocasiões festivas ou encontros, a abertura das atividades é liderada pela Filha de 

Muraquisara, a juremeira Putira Pituna, que exerce a função de zeladora do Santo. Atualmente 

em processo de transição para o cargo de Ialorixá, ela é responsável por coordenar o início e 

término dos encontros espirituais, conhecidos como giras. 

Para isso, conta com o auxílio dos irmãos sanguíneos e/ou de fé juremeiros/as. O 

cronograma de atividades segue anualmente. Geralmente acontece nessas datas, porém podem 

sofrer variações em razão do dia ou do planejamento do barracão e dos filhos de fé. 

 

Atividades Festivas Data Mês 

São Sebastião/Oxóssi 20 Janeiro 

São Benedito e Cabocla Erundina 13 Abril 

São Jorge/Ogum 23 Abril 

Nossa Senhora de Fátima e Pretos Velhos 13 Maio 

Santo Antônio  13 Junho 

São Pedro 29 Junho 

Ciganos e José Pilintra de Santana Inguê 29 Agosto 

Cosme e Damião/Erês 27 Setembro 

Cabocla Mariana 13 Novembro 

Nossa Senhora da Conceição/Oxum, Iemanjá, Iabás 08 Dezembro 

 

 

1.3.5 – Quem compõe a comunidade? 

 

De acordo com os relatos dos consulentes, filhos de fé local e de outras casas de culto 

afro-brasileiro (vindos de outras cidades) ou participantes, identifica-se um diferencial na casa 

em questão. Este diferencial reside no fato de que, desde a matriarca até os bisnetos, todos os 

membros da mesma família que frequentam o local são juremeiros indígenas da do povo Baré 

e Tukano. Essa característica desperta admiração por parte dos frequentadores, os quais 

observam a presença majoritária desses membros familiares nas atividades realizadas no 

recanto. 

Outro aspecto que merece destaque é a presença, em sua maioria, de descendentes que 

demonstram possuir habilidades naturais, tais como a capacidade de incorporar espíritos 



 

47 

 

invocados, a habilidade de ler cartas, uma sensibilidade aguçada, a prática do mutawarisá (ritual 

de benzimento), ou o conhecimento sobre plantas com propriedades curativas. 

Durante muitos anos, a aceitação e o reconhecimento dessa realidade foram negados 

pelos filhos, que sofreram preconceitos ou testemunharam discriminação. Além disso, a 

matriarca da família tomou medidas para suprimir qualquer manifestação de habilidades 

curativas ou espirituais, realizando benzimentos para proteger seus filhos. 

A existência dessas capacidades foi influenciada pelos progenitores de Muraquisara, 

que foram envenenados devido aos conflitos internos referentes à linhagem dos Kumuã/pajés 

(xamãs) do povo tukano. Esses ancestrais possuíam um vasto conhecimento das energias dos 

elementos naturais e as manifestavam em rituais sagrados envolvendo as matas, água, terra, ar 

e fogo. 

Destarte, o recanto é frequentado por um público diversificado em termos de idade e 

classe social, e etnias buscando acolhimento para suas aflições. Ademais, o ambiente conta com 

a presença de indivíduos que compartilham laços sanguíneos ou de fé, os quais estão em 

processo de aprimoramento mediúnico, colaborando para as atividades espirituais ali 

realizadas. 

 

1.3.6 – Como iniciou a comunidade? 

 

Conforme mencionado anteriormente, o surgimento do recanto decorreu da 

colaboração entre os especialistas, o Kumu Dessano (Diakaru) e a juremeira Baré (Putira 

Pituna). No entanto, o foco de nossa análise breve recai sobre a habilidade de Putira Pituna 

como juremeira e do Recanto como espaço que realiza os rituais diversos da Jurema Sagrada. 

Putira Pituna, aderiu ao Ilê Obá Sirimin Pai Tota de Oxum em Manaus/AM após um 

infortúnio pessoal, onde teve seu primeiro contato com a Jurema Sagrada e as práticas da 

umbanda.  

Originário de Recife, nordeste do Brasil, Pai Tota de Oxum se estabeleceu na capital 

do Amazonas, levando consigo os fundamentos e ensinamentos da Jurema Sagrada e da 

Umbanda. Contudo, a narrativa detalhada dessa experiência será abordada em momento mais 

oportuno, visando a divulgação das informações relevantes. 

É proeminente destacar no presente processo o envolvimento da juremeira Putira 

Pituna, que foi iniciada nas práticas da Jurema Sagrada e Umbadista na casa de pai Tota. 

Durante sua iniciação, ela passou por diversos rituais sagrados, tais como o batismo, as 



 

48 

 

consagrações e o tombo da Jurema. Os detalhes desses rituais são considerados sigilosos e não 

serão discutidos neste contexto. 

Durante esse processo de iniciação, Putira Pituna adquiriu conhecimentos e 

habilidades relacionadas à ciência das ervas, plantas, cachimbos e rezas utilizadas na prática da 

Jurema e Umbanda. Para ela, a Jurema é detentora de segredos e mistérios profundos, aos quais 

ela teve acesso por meio de sua iniciação. 

A comunidade que integra o recanto se engaja em práticas de prevenção, consulta, 

cura, proteção, busca por conforto e aconselhamento para lidar com suas angústias. E desta 

maneira a comunidade se iniciou tendo em vista a procura para respostas de infortúnios pessoais 

e de outras pessoas que visam o mesmo objetivo. 

 

1.3.7 – Como iniciou a relação com a Jurema? 

 

A relação com a Jurema Sagrada teve início no ano de 2015, quando os mestres de 

Jurema foram incorporados por Putira Pituna, filha de Muraquisara, do clã Mapinguari.  

Putira Pituna trouxe consigo o conhecimento da jurema adquirido na casa de Pai Tota 

de Oxum. Ao visitarem o local pela primeira vez, os mestres da Jurema o denominaram de 

Recanto dos Orixás, devido à sua energia e ligação com a tradição e espiritualidade afro-

indígena. 

Mas, essa relação se deu em razão da matriarca do clã Mapinguari/Muraquisara sempre 

trazer consigo o seu profundo conhecimento das matas, tirando piaçava, balata, cipó, roça e/ou 

pelo seu conhecimento das plantas curativas ou pela sua habilidade em proteger-se.  

A matriarca, conhecida por muitos mestres da Jurema Sagrada como a Velha 

Mapinguari/Adelina Gama (in memoriam), sempre foi muito respeitada por eles pela sua grande 

fé. Adelina Gama veio a falecer em 2021 em decorrência da Covid-19, deixando um legado de 

saberes e práticas tradicionais que permeiam a cultura e os rituais do clã. 

A velha Mapinguari, na educação de sua infância com o povo Tukano, foi fundamental 

para o fortalecimento de suas raízes culturais, apesar de não falar a lingua tukano, ela tinha uma 

boa compreensão dela.  



 

49 

 

Criada na região do Baixo Rio Negro15, em São Gabriel da Cachoeira-AM, onde se 

falava o nheengatú, conhecida também como língua geral, ela se expressava e entendia muito 

bem. Com cinco filhos, ela se viu obrigada a mudar para a sede do município (Tawa) para criar 

suas crianças após se separar do pai de seus filhos. Apesar das dificuldades enfrentadas, ela 

conseguiu superar os obstáculos com sua grande fé e crença em seus ancestrais. 

A líder feminina, ficou órfã ainda criança e foi criada pelos seus tios kumu/pajé, 

adquiriu conhecimentos de cura e proteção através da observação das plantas e orações usadas 

em diferentes doenças, mesmo não tendo recebido instrução formal por ser mulher16.   

Com a prática constante, ela aprimorou suas habilidades e foi capaz de ajudar aqueles 

que precisavam, sem ser reconhecida como benzedeira ou curandeira. Sempre manteve em 

segredo seus conhecimentos. 

Foi através da participação em rituais e encontros com pessoas de fora (nordestinos) 

que ela descobriu a poderosa energia da Jurema Sagrada, Umbanda e Candomblé, e a 

importância das ervas e plantas para banhos, curas e proteção. Essa sabedoria se uniu ao 

conhecimento do povo indígena de Muraquisara, que também utiliza as plantas para os mesmos 

fins.  

As ervas da jurema têm origem na grande benevolência de Deus, que nos abençoou 

com a natureza, e ao povo indígena que compartilha seu conhecimento cosmológico. Para 

ambos, a criação é regida pela força dos quatro elementos: ar, fogo, terra e água.  

É crucial compreender a semelhança entre o conhecimento da Jurema Sagrada na 

Umbanda e a visão de mundo dos povos indígenas, já que ambos reconhecem na natureza a 

fonte de toda a energia cósmica necessária para compreender o universo, a vida. 

Parafraseando Barreto (2021, p.46), quando fala sobre o corpo como “síntese de todos 

os elementos”. O corpo humano é composto por elementos fundamentais da natureza, incluindo 

luz, floresta, terra, água, animais e ar, sugerindo uma profunda interconexão entre o homem e 

o mundo natural. Tendo em vista que, 

 

Todas essas forças ou elementos do corpo são chamados de kahtise, essenciais 

para o bom funcionamento e para o equilíbrio da pessoa. Seu desequilíbrio 

 
15  Para os moradores de São Gabriel da Cachoeira-AM, esta subdividida entre Alto, Médio e Baixo Rio Negro 

(Rio Principal). E seus afluentes como o Rio Waúpes, Içana, Xié, Tiquié e Cauaburis. 
16  No Alto Rio Negro, essa função social de especialista em cura é exclusiva dos homens iniciados, que passam 

por intensos rituais até serem reconhecidos como kumuã. Há um forte patriarcado no contexto indígena, 

estruturado socialmente pelas cosmologias da região. Mas isso não quer dizer que não existam mulheres 

especialistas em cura, afinal, as mulheres foram as primeiras donas desses conhecimentos e das flautas sagradas. 



 

50 

 

pode gerar distúrbios ou até mesmo levar a pessoa à morte. Por essa razão, é 

muito importante o cuidado com o corpo para o bem-estar e seu cuidado é 

feito equalizando os elementos imateriais que compõem o corpo. Para 

prevenção, proteção, abrandamento das dores e cura é feito bahsese 

potencializando os elementos imateriais que constituem o corpo (Barreto, 

2021, p.46). 

 

Na mesma linha de pensamento, os conhecimentos indígenas corroboram com a 

prática da Jurema Sagrada, porque o bahsese (Tukano) e o Mutawarisá (Baré) dentre outros são 

práticas de cura que lançam mão dos elementos da natureza. Em razão da cura do corpo e do 

espírito. Já que, “o que é curado no doente é o corpo e o espírito, porque o espírito está dentro 

do corpo, se o corpo se cura, logo o espírito também, porque se a pessoa melhorou é porque o 

espírito está forte” (Salgado, 2016, p. 81). 

E dentro dessa conjunção, a liderança do clã era representada por Muraquisara, uma 

mulher do povo Yepamasã (Tukano) que teve uma grande descendência, incluindo 6 filhos, 24 

netos, 31 bisnetos e 13 tataranetos. Muraquisara/trabalhadeira habilidosa, utilizava sua 

experiência para transmitir valores de vida e, quando confrontada, mostrava sua sabedoria para 

corrigir os outros. Ela sempre foi uma figura forte, corajosa, determinada e de uma fé 

inabalável. 

          Fotografia 05. Muraquisara/Matriarca do Clã Mapinguari. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Acervo da autora (2019). 



 

51 

 

A importância da presença feminina e dos conhecimentos tradicionais de Muraquisara 

era essencial para garantir que a educação dos filhos fosse bem-sucedida e os valores fossem 

transmitidos no dia a dia. As mulheres ensinavam tarefas domésticas, cuidados pessoais, 

respeito aos mais velhos e a divisão de trabalho entre homens, mulheres e crianças. 

Ela, assim como seus antepassados, adquiriu conhecimento sobre as propriedades 

medicinais das plantas e as utilizava no tratamento de doenças de sua família. Ela cultivava 

essas plantas em seu quintal e as utilizava conforme necessário para aliviar diversos sintomas, 

como dores de barriga, de cabeça, febre, hemorragias e feridas, entre outros problemas de saúde. 

Essa prática de utilizar plantas medicinais passou a ser transmitida de geração em 

geração na família de Muraquisara, demonstrando a importância cultural desse conhecimento. 

A habilidade dela em identificar as plantas corretas e utilizá-las de forma adequada era resultado 

de anos de aprendizado e experiência, aliados ao profundo respeito e conexão que ela mantinha 

com a natureza ao seu redor. Por meio dessa relação ética com o ambiente, Muraquisara 

conseguia compreender as propriedades medicinais das plantas e utilizá-las de maneira eficaz. 

Além disso, a presença das plantas curativas em seu quintal demonstrava a 

preocupação de Muraquisara em manter a saúde e o bem-estar de sua família. A variedade de 

males tratados pelas plantas evidenciava o amplo conhecimento que ela possuía sobre suas 

propriedades terapêuticas. Nascendo assim, de forma inata uma juremeira.  

Para Muraquisara, o ser juremeira ia muito além do simples conhecimento das 

propriedades medicinais das plantas, era a representação da fé inseparável e das preces 

fervorosas para os Santos Católicos, aliadas às forças ancestrais e à natureza.  

Apoiava-se também no sincretismo religioso dos Orixás da Umbanda, nos mestres da 

Jurema Sagrada, Encantados, Caboclos, Oxóssis, Guardiões (Exus, Pombagiras), erês, 

boaideiros e Pretos Velhos. E seu vasto conhecimento botânico e respeito pela natureza, bem 

como sua linhagem ancestral dos Yai, Kumu e Baya17 (BARRETO,2021, p.g 14) se 

entrelaçavam para fortalecer sua crença.  

 

1.3.8 – Quem faz uso da Jurema? 

 

 
17  Entre os povos do Alto Rio Negro, existem três categorias de especialistas: Yai, Kumu, Baya. São detentores 

de conhecimentos, exercem o ofício de “xamã”, e são formadores de novos especialistas. Todos eles têm a mesma 

base de formação, mas cada um tem sua especialidade 



 

52 

 

Como foi observado, as plantas da jurema preta (Mimosa hostilis benth) e da jurema 

branca (Vitex agnus castus) possuem a capacidade de produzir uma bebida que causa efeitos 

tanto soníferos quanto extasiantes. Além disso, essas plantas são utilizadas para diversos fins, 

como banhos, remédios e defumadores, com o intuito de curar problemas tanto físicos quanto 

espirituais. 

A região em que se encontra o recanto não possui essas árvores, sendo necessário 

adquiri-las por meio de compra para que sejam utilizadas apenas nos rituais preparados pelos 

mestres da Jurema.  

Esses rituais são realizados em momentos especiais, como na entrega da bebida ou 

semente para um consulente em uma ocasião de grande importância ou em rituais de cura nos 

quais o uso dessas plantas é considerado essencial. Até o momento, somente os membros da 

casa e alguns seguidores fieis fizeram uso dessa bebida ou sementes. 

Além das plantas da jurema, diversas outras plantas, ervas e sementes são utilizadas 

para fins de cura, sendo que partes das árvores da jurema são reservadas somente para ocasiões 

muito especiais. 

 

1.3.9 – Quem realiza a cura e proteção? 

 

Recanto dos Orixás é um local que possui grande força cósmica, entrelaçada com o 

axé dos Orixás, porém ainda é pouco conhecido devido aos preconceitos enfrentados pelos 

juremeiros, muitas vezes rotulados de forma pejorativa como macumbeiros ou praticantes de 

magia. No entanto, Muraquisara, uma juremeira inata, não se abalou com tais estigmas, 

aumentando sua influência através de sua filha Putira Pituna. 

Os encontros realizados no Recanto dos Orixás para as giras, rituais de cura, proteção 

e celebrações, envolvem pontos cantados e a incorporação dos mestres encantados da Jurema, 

caboclos, erês, boiadeiros, malandros, exus e outros que, dependendo da entidade louvada, 

iniciam e encerram a mesa. Esses encontros proporcionam aos juremeiros e consulentes a 

oportunidade de conversar e buscar orientações espirituais para suas angústias. 

Dentre os mestres da Jurema que trazem suas doutrinas de cura e proteção no recanto, 

destacam-se Cabocla Erundina, Cabocla Mariana, Caboclo 7 Flechas, Dona Braba, Mestre 

Sibambá, Mestre Antonio Olímpio, Mestre José Pilintra de Santana Inguê, Oxossi Tupiaçu e os 

erês Joazinho, Mariazinha, Dalerinho, Orquidea, Jorginho. Para alcançar seus objetivos, 

utilizam instrumentos como ervas, fumaça de cachimbo, banhos e rezas. 



 

53 

 

Assim sendo, o Recanto dos Orixás, liderado pelo clã Mapinguari, herdado de sua 

matriarca Muraquisara, tem a cura e o bem-estar como finalidade. Que muitas vezes são 

alcançados através do uso de plantas medicinais, cujo conhecimento é transmitido de geração 

em geração para aliviar sofrimentos físicos e emocionais.  

Isso fortalece a comunidade e reforça o sentimento de pertencimento. Os rituais e 

práticas compartilhadas promovem a solidariedade e cooperação entre os membros, 

transmitindo valores morais, éticos e espirituais às novas gerações. Por meio dessas lições 

compartilhadas, busca-se formar indivíduos conscientes, responsáveis e comprometidos com a 

comunidade e a tradição. 

Esses saberes atávicos dos povos originários, são elementos fundamentais para a 

difusão e cuidado da identidade cultural do povo ao longo do tempo. Estes conhecimentos são 

relembrados de geração a geração através de narrativas históricas, práticas ritualísticas, danças, 

costumes e tradições, constituindo uma teia de saberes essenciais para a sustentação e 

transmissão do conhecimento prático do dia a dia da família e da comunidade. 

Neste contexto, a perpetuação do clã é um aspecto crucial, onde a transmissão dos 

saberes tradicionais tem a finalidade de assegurar a continuidade e a preservação da identidade 

cultural do grupo em todas as fases da vida, desde o nascimento até os rituais fúnebres. Esses 

conhecimentos são compartilhados de forma a garantir que a herança cultural seja mantida e 

assumida pelas novas gerações. A transmissão destes saberes permite a compreensão e a 

perenidade destes conhecimentos, fortalecendo a identidade e a continuidade dos povos 

originários e sua história.  

Para tanto, o clã mapinguari em suas tradições tem em seu nome a força ancestral do 

ser que protege as matas e, segundo narrações provenientes da tradição indígena, os 

mapinguaris empregam uma série de táticas com o propósito de aterrorizar garimpeiros, 

desmatadores e outros invasores de suas terras. Estas astúcias se destinam a induzir a 

desorientação e até mesmo problemas de saúde nas referidas pessoas, configurando uma forma 

de castigo pela transgressão do território sagrado das comunidades indígenas. 

No entanto, é importante ressaltar que a relação com os mapinguaris também pode ser 

interpretada como um reflexo da cosmovisão indígena, que reconhece a interconexão entre 

todos os seres vivos e a importância de manter um equilíbrio harmônico com a natureza. Esta 

crença não apenas destaca a sabedoria ancestral dos povos indígenas, mas também evidencia a 

necessidade de se respeitar e preservar a biodiversidade amazônica para garantir a 

sustentabilidade ambiental da região.  



 

54 

 

Dessa forma, a relação dos indígenas com os Mapinguaris não se limita apenas à 

mitologia, mas tem importantes implicações para a conservação e manejo responsável dos 

recursos naturais na Amazônia. 

É interessante destacar que a figura da velha Mapinguari/Muraquisara era amplamente 

respeitada pela comunidade indígena da Jurema Sagrada, especialmente pelos guardiões, que 

reconheciam nela a posse de uma sabedoria singular. É importante falar, que esta detentora de 

conhecimento se manteve discreta, não fazendo alarde sobre sua erudição, mas, em momentos 

apropriados, manifestava-se de maneira significativa, impactando aqueles ao seu redor.  

Essa manifestação era percebida como uma autêntica representante da tradição da 

jurema, reconhecida e reverenciada como uma verdadeira juremeira. Do mesmo modo, os 

descendentes da "velha Mapinguari" tentam prosseguir nesse caminho complexo do 

conhecimento por ela transmitido e pela fé inabalável que a guiava. 

Destarte, o presente estudo se faz importante pela investigação acerca do sagrado do 

xamanismo e dos rituais juremeiros, visando contribuir para a produção de conhecimento 

acadêmico e para a desconstrução dos estigmas e preconceitos normalmente associados à 

cultura afro-indígena da Jurema Sagrada. Dessa maneira, a pesquisa se torna condescendente 

para a compreensão e valorização dessa prática espiritual, que historicamente tem sido 

marginalizada e desvalorizada no contexto social.  

Portanto, a realização destas escritas se justificam pelo seu potencial em ampliar a 

visão acadêmica sobre essa tradição religiosa, oferecendo subsídios para uma reflexão mais 

profunda e crítica acerca das intersecções entre cultura, espiritualidade e identidade. Sendo 

necessário buscar meios de dar voz e visibilidade às religiões nativas e africanas, promovendo 

a valorização e o respeito pela diversidade religiosa. Somente assim será possível romper com 

a invisibilidade e estigmatização dessas práticas espirituais, contribuindo para a promoção de 

um diálogo intercultural mais justo e igualitário. 

 

 

 

SEGUNDO CAPÍTULO: XAMANISMO E SEUS NARRADORES 

 

...é impossível ignorar que o xamã possui um papel social positivo, sem 

estigma e construído culturalmente. As manifestações xamanísticas formam 

parte de um padrão lógico de representações dentro de uma determinada 



 

55 

 

cultura, onde a vocação individual da pessoa está de acordo com o papel 

previsto (Langdon, 1996, p.15). 

 

Para abordar o tema em questão, solicito, inicialmente, a permissão dos especialistas 

da Jurema Sagrada e dos povos originários, a fim de que possam me guiar em sua sabedoria e, 

consequentemente, permitir a elaboração do que é passível de ser exposto. É importante 

ressaltar que nem tudo pode ser amplamente discutido, não por receio do saber, mas em virtude 

das implicações que esse conhecimento pode acarretar.  

Aquele que promove o bem também pode, inadvertidamente, ocasionar o mal. Para 

que a cura se concretize, é imprescindível que se compreenda o que, como e por que 

determinada ação foi realizada. Nesse sentido, o especialista sabe o que fazer. E como princípio 

deve se pedir permissão ao pai maior e a espiritualidade para executar a ação com êxito. Então, 

 

Oh! Jurema encantada, que nasceu no frio chão, dai-me forças e ciência 

mestra, a que deste a Salomão. Salomão bem que dizia, a seus filhos 

juremeiros, para entrar em Jurema, peça licença primeiro. Vamos salvar o 

relógio que é de nossa obrigação, vamos salvar o cruzeiro mestre, vamos 

salvar símbolo de Salomão. Deus que me salve o relógio nas horas que Deus 

marcou, Deus me guarde em Jurema, que ela nos confortou. Oh!,Girius 

Gomes, Oh!Girius Gomes, aonde estás, queira me ouvir, nas agonias, nos 

meus a vexames, eu me acho aqui. Meu pensamento é de ouro, minha fumaça 

é de prata e é de lei, aonde vai deixa marca. (Ponto de Jurema). 

 

 

Esse é o rito inicial da Jurema Sagrada, e neste capítulo, iremos apresentar no tópico 

2.1 os especialistas e suas atuações em relação à identificação, propósitos e características. 

Além disso, iremos expor algumas narrativas relacionadas aos processos de prevenção, cura e 

proteção. E em 2.2 apresento de forma sucinta como são os rituais de jurema e os Orixás 

cultuados no objeto de estudo. 

Como mencionado anteriormente, o xamanismo e/ou pajelança, como é versado no 

Brasil, é uma prática espiritual que se revela em diversas culturas ao redor do mundo. Essa 

prática é marcada pela crença na capacidade de certos indivíduos que passam pelo ritual de 

aprendizagem, reconhecidos como xamãs, curadores, sacacas ou especialistas, de se conectar 

com a espiritualidade.  

E nesse rio de conhecimentos, esses praticantes utilizam a dança, música, meditação e 

o uso de plantas sagradas para alcançar condições modificadas de consciência em busca de 

conhecimento, cura e orientação. E de acordo com Langdon (1996, p.28). 



 

56 

 

 

O xamanismo, como instituição, expressa as preocupações centrais da cultura 

e da sociedade, como a preocupação com o fluxo das energias e sua influência 

no bem estar dos humanos. Como visão cosmológica, tenta entender os 

eventos no cotidiano e influenciá-los. No seu sentido mais amplo, o 

xamanismo se preocupa com o bem estar da sociedade e de seus indivíduos, 

com a harmonia social e com o crescimento e a reprodução do universo inteiro. 

Abrange o sobrenatural, tanto quanto o social e o ecológico. Assim, o 

xamanismo é uma instituição cultural central que, através do rito, unifica o 

passado mítico com a visão de mundo, e os projeta nas atividades da vida 

cotidiana. 

 

 

Dessa forma, enfatizamos a afinidade entre os seres humanos e a natureza, 

considerando que para os povos originários todos os elementos da terra possuem vida e 

significado. A conexão desses especialistas os transforma em intercessores entre o mundo 

terreno e a espiritualidade, que entram em uma condição de transe para acessar visões e 

informações do mundo transcendental, as quais são utilizadas para auxiliar aqueles que os 

procuram. Logo, “as formas de relações com o mundo, como território, são de relação social, 

pois, para que não haja desequilíbrio, tudo deve estar conectado e cada parte cumprindo sua 

função, vida floresta, vida animal, vida água, vida luz, vida ar, vida terra, vida nome/humana” 

(Barreto, 2021, p.71). 

Nesta tessitura, os ensinamentos desses especialistas desempenham um papel 

fundamental na transmissão do conhecimento ancestral. Além de curar, eles compartilham 

mitos, lendas e sabedoria acumulada ao longo das gerações, transmitidas pela oralidade. E 

dentro desse aturá18 de conhecimento estão suas pusangas19, rituais, danças, artes, melodias e 

alimentos que são formas de expressão do sagrado. Desse modo,  

 

A repetição desse ritual atualizava atos criadores das divindades e da 

humanidade. Por isso, nossos avós aperfeiçoavam suas capacidades de 

memorização, narração de histórias de vida, superação das dificuldades e 

conquistas...Depois cada um deitado na sua rede, continuava meditando sobre 

as realidades da vida. Pelo poder da mente esses nossos avós visitavam outras 

terras, outros espaços para dialogar com os seres divinos, seres da vida, das 

doenças, das curas etc...Nas festas aconteciam rituais solenes relacionados aos 

ciclos da vida humana e da natureza, seguindo calendários específicos. Os 

 
18  Cestaria feita de cipó, usada pelos povos originários para carregar nas costas mandioca e diversos materiais. 

19  Remédios para diversas curas na língua Nheengatú, falada pelo povo Baré. 



 

57 

 

rituais cotidianos e festivos envolvem a pessoa de corpo e coração (alma) 

numa esfera especial e superior. (Fontes, 2019, p.31) 

 

Assim, os especialistas são essenciais para os povos originários, pois não apenas 

fornecem um sistema de prevenção, cura e proteção, mas também ajudam na transmissão da 

identidade cultural e na conexão com a ancestralidade entre o ser humano, a natureza e a 

espiritualidade. Sua atuação vai além da assistência à saúde.  

Esses detentores do conhecimento não apenas garantem a continuidade das práticas 

tradicionais, mas também promovem um sistema colaborativo que alinha os esforços coletivos 

em benefício do bem comum. E dentro deste arcabouço, Barreto (2021, p.150), nos afirma que, 

 

Os especialistas indígenas consideram o mundo terrestre como organismo, 

onde os seus elementos constitutivos se cruzam e se afetam mutuamente, 

formando novos corpos que se encontram. Os especialistas falam da 

transformação criadora e definem o mundo como organismo vivo, um sistema 

que tem como atributo essencial a autoprodução. Os seres se fazem e refazem-

se por meio das conexões que cada corpo estabelece com outros corpos. 

 

 

2.1 – Especialistas e suas performances 

 

O Recanto dos Orixás, como referido anteriormente, é um espaço dedicado à prática 

da Jurema Sagrada, e apresenta-se como um espaço doméstico que incorpora, em sua essência, 

os ensinamentos de sua matriarca Muraquisara (in memorian) e da própria Jurema. Neste 

contexto, observa-se que a maioria dos descendentes manifesta, de maneira própria, a 

habilidade da incorporação, a qual foi adaptada na terminologia local para "encabocar20". 

Os descendentes apresentam, em suas manifestações culturais, uma interação 

significativa de saberes que convergem na busca de soluções para suas enfermidades e de 

outros. Essas práticas incluem a utilização de pusangas (remédios) conhecidos pelos mestres de 

jurema, que são igualmente reconhecidas e empregadas pelos juremeiros das etnias Baré e 

Tukano transmitidos por Muraquisara. 

 
20  Aquele que tem o dom de receber os espíritos desencarnados com intuito de ajudar na tribulação dos consulentes, 

filhos ou visitantes do recanto dos orixás.  

 



 

58 

 

As ervas, plantas, e outras matérias primas da natureza (as pusangas) utilizadas pelos 

juremeiros são indicados para diversos males, porém quem indica sua posologia são os mestres 

de jurema, encabocados nos filhos de fé. 

 

Fotografia 06. Filhos de Muraquisara, e ela própria. 

 

Fonte: Acervo da autora (2016) 

 

Vale salientar que somente Potira Pituna fez suas feitorias21 de Jurema para ser a 

zeladora do santo e mentora espiritual. Aos demais, foi de forma natural o brotamento dos 

conhecimentos do “encabocar”. Que, com a ajuda dos juremeiros vão florescendo (estão em 

desenvolvimento espiritual contínuo), mas também são bem mais cobrados em sua postura, 

responsabilidades e cuidados consigo e com os outros. 

A força e o conhecimento presentes na prática religiosa têm suas raízes na 

ancestralidade juremeira e na linhagem indígena do clã mapinguari, evidenciando-se por meio 

de rituais iniciais, durante a realização das giras e ao seu término.  

 
21  Processo de iniciação que o juremeiro passa durante anos para conhecer os saberes da Jurema Sagrada 

que também envolve autoconhecimento e desenvolvimento espiritual rotineiro. 



 

59 

 

Tais rituais envolvem procedimentos como banhos de descarrego (destinados à 

limpeza espiritual), banhos de chama (para proteção), defumações e a abstenção de alimentos 

pesados e de relações sexuais.  

Essas práticas apresentam semelhanças com outros rituais tradicionais yepamahsã, 

conforme observado por Barreto (2021, p. 90), que destaca a importância dessas ações na 

manutenção da conexão com as origens ancestrais e na preservação do saber espiritual 

transmitido pelas linhagens indígenas. 

 

A continuidade da formação de um especialista inclui ainda o controle do 

desejo sexual, a obediência às prescrições alimentares, o cuidado com o 

preparo da comida e ainda momentos de isolamento social, exclusão das 

atividades de caça, de pesca e demais afazeres cotidianos. Tendo passado 

todas essas etapas, o jovem se torna especialista em um dos ofícios de Yai, 

Kumu/Baya. 

 

 

Os cuidados relacionados aos trabalhos espirituais são contínuos e, para que se obtenha 

êxito nas solicitações, a abdicação se torna uma condição necessária. Ademais, no início da 

gira, é fundamental que os pensamentos estejam alinhados em uma única vibração.  

Nesse momento, realizam-se orações e louvações, com o objetivo de adentrar ao 

mundo espiritual, onde habitam os encantados, caboclos, mestres juremeiros, entre outros. Essa 

conexão espiritual é essencial para a eficácia das práticas e para a harmonização dos 

participantes. Um exemplo disso está na louvação, 

 

Sentei no troco da jurema, sem saber o que estava fazendo, senti a terra 

estremecer, e o meu corpo fortalecendo. Vem cá Jurema, Jurema minha, vem 

cá Jurema que tú és minha madrinha. Vem cá Jurema, Jurema minha, vem cá 

Jurema que tú és minha rainha. (Ponto de Jurema) 

 

Nesta perspectiva, quando a matriarca estava presente entre nós, o Recanto do Orixás 

emanava uma atmosfera de alegria e festividade. A fé de Muraquisara exercia um impacto 

contagiante sobre todos, proporcionando força e conforto às vidas de seus filhos, consulentes, 

juremeiros e visitantes.  

Lamentavelmente, os filhos ainda não conseguiram se reencontrar, e em meio à sua 

dor, permitem que o Recanto adormeça. As narrativas que permeiam esse espaço remetem a 

um período em que Muraquisara promovia a vivacidade e a alegria do Recanto. Atualmente, o 

desenvolvimento espiritual é conduzido pela própria entidade que acompanha o juremeiro, 



 

60 

 

sendo que as atividades realizadas em benefício dos participantes também são executadas pelas 

entidades, com a colaboração dos filhos da casa, que se encarregam de registrar ou efetuar 

processos de cura e proteção sob a orientação da entidade. 

Dessa maneira, salienta-se a relevância de que os adeptos da fé se preservem em estado 

de pureza, tanto no plano físico quanto no mental. As giras, rituais de invocação e comunhão, 

são convocadas unicamente mediante solicitação de um filho ou consulente que se encontre em 

profunda necessidade de amparo.  

Porque, “nós Baré, acreditamos em capacidade sobre-humana, em que as doenças 

podem ser feitas por outras pessoas, o que é conhecido como feitiçaria, estrago ou praga, bem 

como as doenças causadas por seres encantados da mata ou da água” (Lizardo, 2016, p.50). 

Uma verdade a ser dita sobre isso, é que os encantados (mawià)22, só fazem mal quando seus 

espaços são desrespeitados. E a cura para isso está no mutawarisá (benzimento). Na qual, os 

filhos de Muraquisara buscam incessantemente as forças necessárias para perpetuar o legado 

sagrado de cura, proteção e prevenção que lhes foi confiado, honrando a tradição e a 

espiritualidade que a figura de Muraquisara representa. 

Onde a Jurema Sagrada lhes dá o conforto necessário para dar continuidade a este 

legado, utilizando seus dons do encabocar e o conhecimento curativo pelo poder da natureza, 

suas rezas, orações e na sua grande fé. Sua voz ecoa em nossos ouvidos “tenham fé meus filhos, 

tudo vai dar certo”. Sua frase para todos. A seguir, apresenta-se um quadro demonstrativo de 

cinco especialistas juremeiros (netos e filhos de Muraquisara) e suas respectivas atuações no 

âmbito da espiritualidade, sendo identificados por seus nomes originais, oriundos do povo Baré. 

 

 

Nome Idade Entidade Características Atividades 

 

Pixú (Preta) 

 

63 

 

 

Caboclo Tupiaçu 

Bravo; exigente; sério; trabalhador; valente; 

organizado; Caçador; profundo conhecedor 

das matas, do tempo (sol, lua e estrelas) 

 

 

Cura com ervas, plantas, raízes; cigarro. 

Cigana Carmem Dançarina;  protetora; intensa; sedutora; 

conhecedora de magias;  

Banhos de proteção, chama, amor; 

cartomância; garrafadas (chá) de cura com 

ervas, plantas, unguentos;  Usa velas 

 

Tiĩ Wasú (Bicudo) 

 

62 

 

Curador das matas 

Protetor; serio; astuto; observador;  Cura com ervas; plantas; raízes; casca de 

árvores, resina (breu branco, preto); 

benzimento. 

Caboclo Viturino  Meigo, gentil; cordial; bondoso; amável.  Cura com orações. 

Caboclo Pena Branca Aconselhador; protetor; inteligentíssimo; 

criativo. 

Ervas; plantas; folhas;  cigarros; 

benzimento em agua; limpeza espiritual;  

 

 

 

 

 

 

 

 

Cabocla Erundina 

(Encantada, irmã de 

Mariana e Toya 

Jarina); 

Sábia; Séria; Exigente; não aceita falsidade; 

Hora vem como princesa da Turquia, hora 

como índia guerreira ajuremada; persistente; 

 

Cura com ervas, plantas; amarração; 

orações; banhos; defumações; retira 

obsessores;  Usam velas; cachimbo; 

 
22  Na língua nheengatu. 



 

61 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Potira Pituna (Flor 

da noite) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

56 anos 

controladora; trabalhadora; conselheira; 

bondosa. 

Cabocla Mariana 

(Encantada); 

Rebelde; desbocada; divertida; protetora; 

bela; curandeira. Benzedeira; forte, bondosa; 

carismática.  

Usa velas; Cura com ervas, plantas; 

amarração; orações; banhos; defumações; 

rezas e orações; cachimbo. 

Mestre Juremeiro  

Jose Pilintra de 

Santana Igué; 

Boêmio; protetor das mulheres 

desamparadas com criança; catimbozeiro; 

acolhedor; generoso; galanteador; exímio 

jogador de cartas, dados, etc;  

Proteção econômica; cura com folhas e 

ervas; cachimbo; banhos; defumações; 

retira obsessores; orações; amarrações;  

Usa velas; etc. 

 Boaiadeiro/ 

vaqueiro 

Sério; Bravo; responsável; comprometido; 

verdadeiro. 

Trabalham recolhendo espíritos 

obsessores; limpeza energética corporal e 

residencial. 

Erê Mariazinha (irmã 

de Joãizinho 

Criança brincalhona; esperta; alegre; 

amorosa; divertida; carinhosa; bondosa; 

amável;   Tem profundos conhecimentos de 

trabalhos espirituais e não sabem desfazer. 

Cura; Amarração (amor); quebraduras; 

benzimentos; desmentiduras; banhos;  

Erê Joãozinho; Criança brincalhona; esperto; alegre; 

amoroso; divertido; carinhoso; bondoso; 

amável;   Tem profundos conhecimentos de 

trabalhos espirituais e não sabem desfazer. 

Cura; Amarração (amor); quebraduras; 

benzimentos; desmentiduras; banhos;  

Preta Velha Maria 

Congá 

Humilde; serena; paciente; curandeira; 

gentil; bondosa; amorosa; fervorosa; 

otimista; corajosa; benevolente; caridosa;  

Cura: Benzimentos; defumações; 

emplaste; passes; banhos; Trabalha dentro 

do Rosario para as santas almas; ervas; 

plantas; cascas de arvores;  Usa velas; 

cachimbo. 

 

 

 

 

 

Wirá-Wasú (gavião) 

 

 

 

 

 

24 anos 

Boiadeiro Cordão de 

Ouro 

Exigente, protetor dos vaqueiros, sério; 

bondoso; trabalhador; responsável; bravo; 

destemido; forte;  

Usam velas, rezas; orações; limpeza 

energética corporal e espiritual;  

Zé Malandro Esperto; bem-humorado; carismático; 

habilidoso; protetor. 

Cura, desamarra; desmancha; protege e 

abre caminhos;  

Erê Jorginho Brincalhão; trabalhador; alegre; divertido; 

benevolente. 

Cura quebraduras; quebrante; passes; 

banhos; costura rasgaduras; 

Encantado Cobra 

Honorato 

Bondoso; protetor; sério; generoso; 

carinhoso; bonito;  irmão da cobra Caninana, 

que era má; desencantou e virou homem;  

Cura com água os malefícios. 

Seu Turquia Alegre; fala firme;  Cura;  

 

Potira Mirim (Flor 

pequena) 

 

 

19 anos 

Beija-Flor  Jovem; Índia Guerreira; meiga; séria; 

sensível; ágil;  

Cura com ervas; plantas; benzimento em 

água; 

Cabocla Jurema Índia guerreira, flecheira, caçadora, forte; 

carinhosa; corajosa; ágil; conselheira; 

protetora; curandeira. 

Cura com ervas; plantas; benzimentos; 

trabalha na fumaça do cachimbo;  casca de 

pau; todos elementos da natureza. 

 

 

As narrativas subsequentes são oriundas de indivíduos cujas vidas foram impactadas 

pela Jurema Sagrada e por seus praticantes. Neste contexto, a fé emerge como o principal vetor 

de interação entre os sujeitos envolvidos. Trata-se de uma conexão que, embora inexplicável, 

revela-se compreensível na medida em que reflete o anseio dos indivíduos por verem suas 

súplicas atendidas. 

 

 

2.2 - O nascer de um filho 

 

Sou filha caçula de Muraquisara, nomeada por ela de Potira Yaci (49 anos), do povo 

Baré e pelo juremar conhecida por “Moça bonita”. Minha vida sempre foi marcada por muita 



 

62 

 

persistência e responsabilidades, e com isso minha menina veio como um raio da manhã, que 

me trouxe esperança e a certeza de uma companheira para dias desafiadores, e assim é.  

Embora o relacionamento que estabeleci não tenha alcançado o sucesso almejado, 

tenho a satisfação de reconhecer a força e a determinação que permeiam a personalidade de 

minha filha, que se configura como uma jovem mulher resiliente e minha companheira. Mas, 

não é dela que vou falar. 

No meu segundo relacionamento, buscávamos a estabilidade em termos de bens 

materiais, bem como a cumplicidade necessária para a consecução de objetivos comuns, como 

à realização do sonho da casa própria, a aquisição de um meio de transporte, a continuidade dos 

estudos, entre outros aspectos essenciais à vida cotidiana.  

Já possuindo uma filha, o panorama parecia favorável, no entanto, meu parceiro não 

compartilhava da mesma percepção. Com o passar dos anos, sentia-me sob pressão e, 

simultaneamente, percebia uma lacuna emocional. Embora tivéssemos alcançado e 

concretizado nossas aspirações materiais, havia uma insatisfação subjacente. 

Foi então que, em 2007, iniciamos a busca para realizar nosso anseio de ter um segundo 

filho. Esse processo incluiu consultas médicas, a realização de diversos exames, a 

administração de medicamentos e, infelizmente, uma série de frustrações. A tristeza permeava 

minha existência, e surgiam questionamentos sobre as razões pelas quais não conseguíamos 

êxito. Fatores como minha rotina agitada, as exigências profissionais, a qualidade da minha 

alimentação e a minha idade geravam inúmeras dúvidas e incertezas a respeito da situação. 

Como praticante da jurema, e de minha mamita ter conhecimentos de plantas, não 

poderia desconsiderar minhas crenças. Assim, realizava minhas orações e estabelecia diálogos 

com minha mamita, pedindo-lhe orientações sobre quais ervas utilizar. Em resposta, ela 

limitava-se a questionar: "Você tem certeza?", como se pressentisse os desdobramentos futuros 

que viriam a ocorrer. 

Em busca de auxílio, recorri aos mestres da Jurema e durante uma gira em minha 

residência, a mestra Erundina (cabocla), afirmou: "Vou te ajudar, moça bonita23, no momento 

certo". Meus olhos, então, se encheram de lágrimas de esperança, embora uma pontada de 

frustração me acometesse, pois o que mais desejava naquele instante era uma resposta 

afirmativa imediata. Mas, ela me ninou com sua cantoria e encanto, 

 
23  Como sou conhecida pelos mestres de Jurema no Recanto dos Orixás. 



 

63 

 

 

Existe no mundo uma muralha, feliz de quem dela avistar, é a muralha das três 

donzelas, que vivem no fundo do mar, no fundo do mar tem areia, nas águas 

do mar tem ciência, quem se acha perturbada nesse mundo. Pedi a Deus que 

lhe dê paciência. Segure ela Jumemar, segure ela, tem pena dela Juremar, tem 

pena dela. (Ponto de Jurema). 

 

 

Ademais, meu companheiro também solicitou a intervenção da Cabocla Mariana-

mestra Juremeira, na expectativa de que pudéssemos conceber nosso filho. Como entidades de 

sabedoria ímpar, e cientes de sua posição não superior a qualquer divindade, elas nos 

confortaram, indicando que no momento oportuno, estariam dispostas a nos auxiliar. 

Passou-se um ano e já quase desistindo, recorri ao Kumu Diakaru (Seu Américo) 

especialista do povo Dessana, pai de minha cunhada, exímio em bahsese (benzimento). Pedi 

que minha cunhada e mamita me acompanhassem, como minha última esperança. Expliquei 

minha situação, minha cunhada transmitia em sua língua nativa e ele com sorriso sarcástico me 

olhou carinhosamente e pediu que trouxesse um pouco de água, acendeu seu tabaco (cigarro) e 

começou suas orações com baforamento de fumaça sobre todo meu corpo. E assim, continuou 

por minutos. Ao finalizar suas orações, pediu-me que tomasse a água.  

Falou algo para minha cunhada que me repetiu em português “pra você trazer o que 

gosta de beber amanhã e depois de amanhã”. E assim o fiz com muita fé, levei água, suco, leite, 

refrigerante. E após o bahsese levava para casa e consumia até acabar os materiais benzidos. E 

durante 3 dias e no mesmo horário ele repetia o ritual de benzer os líquidos e baforar o meu 

corpo. 

Sempre risonho e muito atencioso, o especialista Kumu Diakuru me “abençoava”. Ao 

finalizar o bahsese, ele falou para mim que esperasse que meu menino estava chegando. Não 

perdi a fé, e continuei tomando os materiais benzidos.  

Vale ressaltar que o sábio Kumu Diakaru (in memorian) sempre esteve presente em 

minha vida, fez o ritual de passagem da menina moça com minha filha. E mesmo contrariando 

todas as normas étnicas do Alto Rio Negro, fez sua cerimonia, bahsese e deu o nome de sua 

linhagem a minha menina. A tornando sua filha menor. Desta maneira, minha menina tem seu 

nome em Dessana, quanto do meu povo Baré. Mas essa é uma outra narrativa, para outro 

momento. 

Seguindo todos os protocolos de mutawuarisá (benzimento), bahsese, juremeiros e 

com tamanha esperança e fé continuei minha vida e quando quase no esquecimento em 2009 



 

64 

 

me descobri grávida. Os 5 primeiros meses foram como toda grávida, enjoos, cansaço, desejos, 

e etc. Fiz os acompanhamentos médicos da gestação como uma regra.  

E no sexto mês, começou minha saga para me salvar e salvar meu filho, peguei malária 

e como não podia tomar a medicação, fui internada, e durante 1 mês fiquei hospitalizada, sob 

cuidados médicos. Minha angústia só aumentava com as normas hospitalares, minha filha não 

podia me fazer companhia, era menor de idade, minha mamita tampouco, já tinha idade 

avançada, meu companheiro tinha que trabalhar e era homem e não podia ficar na enfermaria. 

Meus irmãos na sua maioria, fora da cidade, só podia contar com minha irmã Aida que 

um dia estava em casa cuidado dos seus e no dia do seu trabalho que era no mesmo hospital me 

pajeava com muito carinho. Todos os dias somente no horário de visita podia ver minha mamita 

e minha filha. Que martírio ver meus amores sumindo naquele corredor vazio. O choro tomava 

conta.  

Meu companheiro durante o dia não podia. Conseguimos uma autorização para que 

pudesse me visitar no horário de 19:00h às 21:00h, porém, após sua ida, minha solidão era 

grande e mais uma vez o choro não se contia. E assim foi durante todo aquele mês. 

Porém, minha fé me ajudou a estar naquele lugar, rezava o terço para Nossa senhora 

Aparecida todos os dias e cantava os pontos de jurema para aliviar minha solidão. Um deles 

era, “No rosário de Maria, samba lá de artilharia, pra me livrar dos inimigos, credo em cruz Ave 

Maria”. O inimigo que hora se fazia era a doença.  

E outra, pedia ao meu mestre juremeiro, transitante de 7 falanges24, José Pilintra de 

Santana Igué para me ajudar a superar tudo aquilo clamando a ele e pedindo força dos meus 

irmãos de sangue. Mentalizando “No alto daquela serra, sete mapinguari cantou, um canta outro 

responde, meu mestre estou lhe chamando”. Como um mantra isso se repetia, buscando forças 

naquele momento e sempre. 

Ao se aproximar o sétimo mês, fui encaminhada a capital do estado Manaus, para 

continuar o tratamento, já que meu menino não aparecia mais no ultrassom por meu líquido 

amniótico estar muito espesso. E meus hematócritos estarem muito baixo, necessitando de uma 

transfusão. Mas, antes da transfusão tinha um último recurso, que era uma medicação que não 

tinha na cidade e que necessitava de acompanhamento mais profundo na capital. Desta forma 

fui removida, onde fui acompanhada semanalmente até o nascimento do meu bebê. 

 
24  São grupos de espíritos que agem em harmonia e sob um objetivo comum, com linhas energéticas, 

aproveitando as forças da natureza para trazer luz e força aos filhos de fé. 



 

65 

 

Durante toda a internação até o nascimento, também fui acompanhada pelo especialista 

Kumu Diakara com seus benzimentos em alimento e bahsese espiritual, quanto pelo meu povo 

de Jurema, que também faziam os preparos de ervas e banhos. E toda espiritualidade Juremeira 

me acompanhou com recados em sonhos, com orientações a minha mamita do que podia comer, 

beber para proteger a nós dois.  

No dia 18 de novembro de 2009, tive um desentendimento via telefone com minha 

cunhada que alterou meu sistema imunológico e neste mesmo dia tinha uma última consulta 

médica, que percebeu que estava muita agitada e com a pressão alta me encaminhou para a 

ultrassom, foi quando percebeu que já estava perdendo líquido amniótico e me internou.  

Durante toda a tarde, não senti dor, porém perdia líquido. No final da tarde iniciaram 

a medicação para acelerar o parto. Às 21:00 já cansada, mas sem dor, a médica fez a orientação 

que o parto seria cesariano, às 5:00 horas entraria na sala de parto. Muitas coisas se passavam 

pela minha cabeça, mas uma coisa não deixei de fazer, foi rezar e pedir forças a Deus, a Nossa 

senhora do Bom Parto, a Nossa senhora Aparecida e ao meu juremar que pudesse nos salvar. 

Já tinha sofrido bastante por aqueles meses, mas não perdi a fé. 

Assim, a presença da Jurema Sagrada e a sabedoria ancestral do Kumu Diakaru se 

entrelaçaram, aquecendo meu coração com sua essência espiritual. Às 5h25 do dia 19 de 

novembro de 2009, a vida se manifestou em sua plenitude: nasceu meu filho, a quem conferi o 

nome de Marupiara (nheengatu), aquele que, como os ventos favoráveis, traz consigo a boa 

sorte na caça e na pesca, e em todas as suas ações. 

Marupiara, com sua existência, infundiu minha vida de novos sentidos e propósitos, 

proporcionando-me a força necessária para enfrentar os desafios que o destino impõe. Em 

minha jornada junto à Jurema, prostro-me em reverência diante da imensidão dessa 

benevolência e da permissão do Criador. Fui guiada pela sabedoria dos especialistas da Jurema 

Sagrada e do Kumu Diakaru, cujas tradições, em harmoniosa sinergia, possibilitaram a 

concepção do meu filho, que se torna o último neto de Muraquisara.  

Assim, na intersecção do sagrado e do cotidiano, celebro a vida que brotou em mim, 

um testemunho do poder da ancestralidade e da união de conhecimentos que perpetuam a 

cultura e a esperança. E atualmente Marupiara tem 15 anos, faz o 1º ano do Ensino Médio 

Técnico em Administração, é goleiro de futebol e enche meu coração de alegria e gratidão a 

Deus em primeiro lugar, aos conhecimentos ancestrais da Jurema Sagrada e ao especialista 

Dessano Kumu Diakaru (in memorian). 

 



 

66 

 

 

2.3 - O anúncio da peste (COVID-19) 

 

É muito comum, a maioria dos Kariwa (não indígenas) não acreditarem em presságio 

ou previsões futuras dadas por nossos pajés e/ou sacacas ou no nosso caso pela espiritualidade 

juremeira. Quantas vezes somos indagados se nossas atividades de prevenção, cura e proteção 

funcionam. Como se nós fossemos responsáveis por dar certo ou não seus pedidos. Mas, uma 

doutrina fundamental para nós juremeiros é que tudo depende da fé que temos e do seguimento 

rigoroso das orientações espirituais. Pois, quem pede é que deve estar ciente do seu pedido e 

das consequências dele. 

Aprendemos na física que toda ação tem reação. Ou seja, depende do seu pedido, de 

como faz, os preceitos e a fé que tens. Não estou dizendo para você acreditar na fé que professo, 

mas que deve respeitar. Pois, tudo depende da crença que você tem. Existem muitas crenças e 

todas são importantes dentro da sua vivência. Desta maneira, não poderia relatar o anúncio da 

peste (covid-19) sem antes contar o nascimento de Antônia Lara Mel, minha filha. 

No dia 16 de junho de 2017 teve a festa de Santo Antônio no Recanto dos Orixás, 

como de costume toda a família foi. Geralmente são três dias de festa e ficamos por lá durante 

toda a festividade. No primeiro dia vai só a família e os filhos de fé, porque o ritual é de 

agradecimento e oferenda. No segundo dia é aberto ao público, pois é uma festa onde os mestres 

juremeiros, caboclos e os demais invocados vem à terra para confraternizar e agradecer as 

oferendas recebidas. São oferecidas comida e bebida a todos. No terceiro dia também é só a 

família que fecha a festa com a saída do ebó25. 

Fui ao recanto no primeiro dia e já estava esperando a chegada da minha menina. E ao 

chegar por lá, fomos nos acomodando e participando dos ritos iniciais da festa. E quando já 

estavam nos ritos a serem oferecidos, estava em terra a Erê (menina) Mariazinha, que veio até 

mim e falou “mamãezinha, volta pra casa que essa miririca (criança) já vai nascer, que a Jurema 

te guarde e a minha senhora esteja com vós”. 

Aconselhada por ela e por todos os mais velhos do clã, retornei para casa. Por volta 

das 14:00h comecei a sentir as dores abdominais e minhas pernas incharam, fui à emergência. 

 
25  Oferenda às entidades espirituais em agradecimento, cura e proteção para algum infortúnio superado. 

Que pode ser alimentos, ervas, objetos simbólicos, velas, flores. O que o filho ou consulente desejar oferecer. 



 

67 

 

Quando cheguei lá, a obstetra fez o toque e me disse que já estava com 8 centímetros de 

dilatação. Passei o resto do dia, a noite toda.  

E no dia 17 de junho de 2017, às 07:00h da manhã recebi a primeira medicação para 

ela nascer, recebi direto no colo do útero porquê estava transversa. Foi feita a segunda aplicação 

ao meio dia e a terceira às 15:00 horas, nessa última foi quando a obstetra rompeu a minha 

bolsa. 

Enquanto estava em sofrimento no hospital, no recanto às 14:00h estava em terra seu 

José Pilintra, que pediu ao seu cambone26 (tia Aurora) para vir à cidade e me dar a semente da 

jurema, porque estava correndo risco. E assim ela o fez.  

E nisso, no recanto, seu José pediu ao Ogan27 Fabrício Noberto para rufar os tambores 

como se estivesse chamando por alguém que ele tinha muito apreço. E ele fez com muito 

carinho e entusiasmo. Me lembro em lágrimas que depois de muito tempo, seu Zé falou que 

devia muito respeito ao Ogã, porque foi ele que rufou os tambores para ela acordar. Seu Zé 

Pilintra com sua sabedoria e Fabrício como Ogã são responsáveis pela vida da minha filha. 

Depois de Deus, claro. 

Com a chegada da tia Aurora, por volta das 15:30h, colocou em minha boca as 

sementes da jurema (comi), rezamos juntas e aguardamos as orientações. Porém, nada diziam. 

Orientada por minha outra tia Aida via telefone, a tia Aurora a cada contração massageava a 

minha barriga e fazia movimento para virar a nenê. Foram 6 horas perdendo líquido. 

Às 18:00h a médica veio até nós e disse que ia me preparar para a cesariana. Já cansada 

e com fé no mestre. Falei à minha tia que não iria fazer, que ela nasceria normal. Minha tia 

continuou massageando minha barriga no sentido do encaixe para nascer. Foi muito sofrimento, 

e nas minhas últimas forças, as 20:30 minha tia conseguiu encaixar e minha filha nasceu 

roxinha, roxinha, morta.  

Quando ela nasceu, eu não ouvi o choro, já era mãe de 3 filhos. Virei meu rosto para 

vê-la e a equipe desesperada tentavam reanimá-la. Me retiraram da sala e demorou muito para 

que pudesse ouvir seu chorinho. Pela hora que nasceu até me trazerem foram horas de angústia. 

 
26  Filho de fé que tem o posto para servir as entidades espirituais ou a uma entidade específica enquanto 

estão em terra, ou seja, neste plano terrestre. 

27  O Ogã é o intermediário entre o mundo terrestre e o espiritual, facilitando a comunicação durante os 

rituais cantando, tocando instrumentos musicais como o atabaque, pandeiro, agogô, etc. Que ajuda a estabelecer a 

vibração necessária para que as entidades possam se manifestar. Todos saudam o Ogã em reverencia por sua 

importância. Inclusive as entidades espirituais. 



 

68 

 

Não sei o que aconteceu lá dentro, só sei que quando veio ao meu encontro já estava bem. O 

medo que tive de minha filha ter sequelas foi grande, mas minha fé na Jurema Sagrada e na 

sabedoria de seu Zé, e em Deus me fez ter confiança e que tudo ficaria bem. Foi então que em 

agradecimento disse que faria uma feijoada para seu José.  

Aos 3 meses de vida de Antônia Lara Mel, ofereci a feijoada para seu José Pilintra e 

como combinado convidei minha família. Em clima de confraternização almoçamos, jantamos, 

foi uma festa só. Mas, este dia também foi marcado por grandes revelações que até hoje dói. 

Essas lembranças, me fazem compreender que jamais devemos desconsiderar um aviso dos 

mestres Juremeiros.  

Neste dia seu José Pilintra esteve conosco o dia todo, cantou, bebericou, fumou e numa 

das doutrinas daquele dia ele anunciou a vinda de uma peste onde muitos desencarnariam. Nos 

fez um pedido, todos os meus tios e minha vó Adelina Gama (Muraquisara) ouviram 

atentamente suas palavras, pediu que todos nós precisaríamos fazer nosso casuá (casa) no 

recanto porque nós iriamos precisar, pois a peste estava vindo e iria levar muitos pecadores28. 

Também, pediu que toda família cuidasse da velha Mapinguari e reforçou sobre a construção 

de nossas casas. 

Fez uma louvação ao final da comemoração e disse, não quero voltar aqui e fazer o 

babaxé (ritual fúnebre) de minha velha. Todos atentos, ouvimos chorosos, 

 

Adeus meus filhos eu vou embora, vou embora e voltarei se Deus quiser, vou 

embora e vou passar pela Aruanda. Quem me acompanha é o anjo São Gabriel. 

Adeus meus filhos eu vou embora, vou embora e voltarei se Deus quiser, vou 

embora e vou passar pela Aruanda. Quem me acompanha é o anjo São Gabriel. 

(Ponto de Jurema). 

 

 

Somos felizardos por termos um elo protetor com os encantados da Jurema Sagrada, 

sua sabedoria nos guia por caminhos que não consigo explicar, a sabedoria e a fé que minha 

avó nos deixou, nos ensinou sermos fortes, mas nunca nos ensinou a ficar sem ela. E por nossa 

desobediência, em não fazer nossas casas no Recanto dos Orixás em 20 de janeiro de 2021 ela 

fez sua transição a ancestralidade, em razão da peste (Covid-19). (Panã Panã, 37 anos, Baré). 

 

 

 
28  Os mestres juremeiros ou a espiritualidade encantada da Jurema se referem a todos nós que vivemos 

nesse plano terrestre. 



 

69 

 

2.4 - A fé inabalável de Muraquisara 

 

A presente narrativa aborda a fé que permeou a vida de Muraquisara, que a 

acompanhou até o momento de sua transição para a ancestralidade. Neste instante, com 

lágrimas nos olhos, rememoro os dias que precederam a data de sua cirurgia vesicular, um 

procedimento que nos foi alertado ser desnecessário. 

Em 2017, tanto Muraquisara quanto eu experimentava os sintomas associados à 

presença de cálculos vesiculares. Durante uma das giras de jurema, recebemos orientações 

acerca da importância de cuidarmos de nossa saúde. As entidades da Jurema Sagrada mestra 

Erundina e mestre José Pilintra recomendaram que preparássemos garrafadas (chá) com ervas 

específicas e ressaltaram a relevância de uma alimentação adequada. 

Inicialmente, elaborei algumas dessas garrafadas e as consumia em casa e durante 

nossas visitas ao recanto, nas festividades e nas giras destinadas aos consulentes. Entretanto, 

não dei continuidade a esse cuidado. Em contraste, minha mãe, "mamita", fez uso de todas as 

garrafadas que lhe foram indicadas. 

Em fevereiro de 2018, realizei todos os exames e avaliações necessários para a 

realização de uma colecistectomia, no entanto, devido a questões administrativas do hospital, 

fui forçado a adiar o procedimento cirúrgico. Durante esse período, minha mamita continuou a 

seguir as orientações dos espíritos juremeiros. 

No primeiro semestre do mesmo ano, minha mamita passou por uma cirurgia espiritual 

no Recanto dos Orixás, o espaço foi especialmente preparado para este tipo de intervenção, que 

incluía defumações. A participação no evento foi restrita a um grupo seleto de pessoas. 

Antecedendo a cirurgia espiritual, ela se submeteu a um ritual preparatório conhecido 

como "preceito", no qual abstendeu-se de ingerir carne, consumiu o chá recomendado e realizou 

banhos de descarrego (para limpeza) e de chama (para proteção), além de permanecer em 

contato com a natureza, onde foi ao recanto dias antes à intervenção. 

Durante o ritual cirúrgico espiritual, que foi conduzido pelo mestre juremeiro José 

Pilitra, minha mamita vestiu-se de branco, seguindo a tradição. O ritual foi caracterizado por 

orações realizadas em silêncio, e culminou na operação de mamita. Ao final do procedimento, 

o mestre pediu que ela mantivesse cuidado com a alimentação e evitasse esforços físicos 

excessivos. E ela seguiu rigorosamente as orientações com muita fé e dedicação. E mais uma 



 

70 

 

vez, o mestre reforçou que não seria necessário a intervenção dos homens de “capa branca” 

(médicos) e que se fizesse não seria bom para a saúde de mamita. 

Infelizmente, a compreensão dos desígnios divinos e dos conhecimentos ancestrais do 

povo do encanto da Jurema Sagrada se apresenta como um desafio complexo. Em agosto de 

2018, mamita/Muraquisara, foi submetida a diversos procedimentos médicos, mas, devido a 

intensas dores abdominais, foi encaminhada à emergência.  

Após a suspeita inicial de pancreatite, mamita foi transferida à capital do estado do 

Amazonas para uma unidade de saúde que oferecia melhores condições de atendimento, 

acompanhada por uma de minhas irmãs. Na nova instituição, os médicos confirmaram o 

diagnóstico de pancreatite, além de identificarem a presença de pedras na vesícula. Foram 

realizados todos os exames pré-operatórios, e minhas irmãs, a quarta e a quinta, foram 

convocadas para receber o prognóstico e para autorizar a cirurgia, considerando os riscos 

associados à idade avançada de mamita, que contava com 81 anos. 

Paralelamente, no final daquele mesmo mês, dirigi-me à capital do estado para 

procedimentos cirúrgicos relacionados à minha condição vesicular. No dia 2 de setembro de 

2018, fui submetida a uma cirurgia para a remoção da vesícula, na qual foram extraídas nove 

pedras de tamanho médio e pequeno. Enquanto isso, minha mamita permanecia internada, 

aguardando a sua intervenção cirúrgica. 

No dia 18 de setembro, em desacordo com as orientações do mestre juremeiro Zé 

Pilintra, uma de minhas irmãs autorizou a realização da cirurgia convencional. Para nossa 

surpresa, durante o procedimento, o cirurgião, que anteriormente havia diagnosticado a 

presença de cálculos na vesícula, constatou que não havia nenhuma pedra, resultando em um 

corte que demandou 13 pontos, realizados em vão. 

A perplexidade diante desse fenômeno é compreensível, uma vez que os exames 

apresentavam evidências claras da presença de cálculos, que inexplicavelmente não estavam 

mais presentes durante a cirurgia. Tal divergência entre a evidência médica e a experiência 

espiritual não possui explicação satisfatória em nenhum dos campos. A única resposta que 

encontramos reside na fé de mamita, que acreditava na eficácia de remédios caseiros e na 

cirurgia espiritual. Em contraste, ao não seguir as doutrinas que nos foram ensinadas, fui 

submetida à remoção da vesícula e à extração das pedras. 

Em síntese, é pertinente ressaltar que minha mamita, minha Muraquisara, foi guiada 

de maneira indelével por sua fé. Estou convencida de que ela contava com a assistência de um 

mentor espiritual, que a orientava e lhe revelava, por meio de sonhos, a antecipação de 



 

71 

 

determinados eventos em sua vida. Sua capacidade de premonição era notável, manifestando-

se em previsões que, embora não se concretizassem imediatamente, se materializavam em um 

horizonte temporal posterior.  

Contudo, cabe destacar que ela optou por manter em silêncio seus conhecimentos 

ancestrais relacionados à cura. Essa escolha reflete não apenas uma forma de proteção de 

saberes tradicionais, mas também uma atitude de respeito à complexidade e à profundidade de 

tais práticas espirituais. (Potira Yaci, 49 anos, etnia Baré). 

 

 

Fotografia 07. Último aniversário de Muraquisara, comemorado com uma Ladainha a São Pedro. Presente em 

terra: José Pilintra incorporado em Putira Pituna 

 

 

 

Fonte: Acervo da autora (2020) 

 

 

2.5 - A fé que mudou uma vida 

 

Venho expressar a minha eterna e imensa gratidão, a Deus, em primeiro lugar, e a 

Jurema Sagrada que me devolveu a vida, esperança e a minha fé. Pois, quando eu não tinha 

mais esperança de continuar a minha caminhada, Deus colocou em meu caminho a minha mãe 

de santo (zeladora do santo), Potira Pituna que me convidou para ir a uma gira. 



 

72 

 

Onde tive a honra de conhecer a minha mãe de cabeça29, a mestra juremeira Cabocla 

Herundina, que me acolheu e me abraçou com muito amor e disse que ia me ajudar. Estava 

muito doente e por anos vinha buscando ajuda e não encontrei. E nesse dia a minha esperança 

foi renovada ao ouvir que era sua filha e receberia a ajuda. Passou-me remédios caseiros com 

ervas para curar meu estômago e então comecei a tomar e melhorei. E foi neste mesmo dia que 

também conheci o mestre Zé Pilintra, que pediu ao seu cambone para preparar um caldo de 

caridade para mim, pois estava muito mal. 

A partir daquele dia comecei a participar e vi uma porta se abrindo para uma nova 

vida. Na época tinha três filhos pequenos que precisavam de mim e não podia desistir de lutar. 

Comecei a ir para as reuniões, festas, muitas vezes não tinha nem o que comer em casa e lá 

meus filhos comiam e bebiam. 

A pombogira Cigana30 me fez baiana do recanto dos orixás, onde passei a cozinhar nos 

festejos e trabalhos do barracão. Durante as atividades pensava que eu ainda tinha muitos 

dragões a derrotar como: a bebida, as saídas frequentes para as festas, as amizades de bebedeira, 

a dor de estômago que já estava tratando, e pior a depressão em razão dos traumas. 

Os mestres da Jurema Sagrada começaram a trabalhar espiritualmente e me afastaram 

das festas, de amizades que nada me ajudavam, isso não demorou meses, foram anos. Aprendi 

a enxergar as coisas de outro modo e ver que as amizades que tinha eram amigos de copo, que 

só eram amigos quando tinha dinheiro. Que na verdade a minha amiga de fato é minha mãe, 

que muitas vezes magoei e maltratei. 

Parei de sair para as festas, pois aprendi que aquilo não era vida pra mim. Percebi que 

a minha vida não era vida, mas sim um pesadelo. E todas as vezes que eu bebia tinha algo muito 

ruim dentro de mim que se apossava. Chegou o tempo, em que a mestra Herundina me disse 

que a partir daquele dia não me permitia mais eu beber nem uma lata de cerveja e qualquer 

outra bebida. 

E assim o fiz, por mais de 1 ano não bebi e com o passar do tempo fui percebendo que 

a bebida era meu maior dragão, que tinha que lutar para vencer, matar essa vontade. Em um 

certo dia, o tempo passou e numa gira o mestre Zé Pilintra me falou que ia me ajudar e trabalhar 

 
29  Espírito protetor que guia o filho de fé em sua jornada espiritual.  

30  Entidade feminina da Umbanda que atua como protetora das mulheres, está relacionada a força, 

sensualidade e ao amor. 



 

73 

 

para tirar tudo de ruim que estava em mim, feitiçaria, depressão, traumas, bebidas e outras que 

me afligiam. 

Pediu aos meus irmãos de fé, que levassem alguns materiais que seriam utilizados no 

dia do trabalho e todos levaram e ajudaram no dia indicado. Sou muito grata a cada um dos 

meus irmãos de fé, a minha mãe de santo, a minha mãe de sangue, todos se uniram numa só 

corrente de fé e de luz para me ajudar a sair daquele inferno, que só me causava dor e 

sofrimento. Não só a mim, mas a todos que me rodeavam e principalmente os meus filhos. 

Deste dia em diante, o mestre juremeiro e meu mestre de Jurema José Pilintra me falou 

que minha vida seria diferente. Fui renovada, hoje digo que sou uma mulher que renasceu. A 

minha vida estava caindo aos pedaços, não tinha direção no trabalho, faltava foco. E a partir 

daquele dia comecei a ver a vida com mais alegria, amor, tracei planos. 

Hoje reformei minha casa, tenho meus trabalhos, sou artesã indígena. Em 2024 seu 

José Pilintra pronunciou que me levaria para outros lugares. Eu sequer imaginava como seria, 

e aconteceu. Viajei para Brasília, Rio de Janeiro, Belo Horizonte levando minha arte indígena. 

Com a minha arte e da associação que faço parte ASSAI – Associação dos Artesãos 

Indígenas em São Gabriel da Cachoeira-AM, tive a oportunidade de conhecer o Rio de Janeiro, 

conheci a Lapa, subi o morro de Santa Tereza que é santuário de seu José. Fiquei sem palavras, 

nunca imaginei chegar lá, me emocionei e fiquei muito agradecida. 

Quanto à bebida, não me faz falta, os traumas superei, hoje são como fortalecimento e 

aprendizado. Continuo com minha devoção a Jurema Sagrada, eu irei seguir até onde Deus me 

permitir viver. Toda a minha família saiu daquela vida miserável.  

Minha mãe de sangue tem a sua casa do jeito que ela sonhou, meus filhos estão bem. 

O mais velho terminou o ensino médio e irá servir o exército Brasileiro. A minha segunda filha 

se uniu com seu esposo e construíram seu cantinho e se Deus e a Jurema Sagrada assim permitir, 

concluirá em 2025 o ensino médio técnico em administração e assim seguirá seus estudos e sua 

vida. Meu terceiro filho ainda pequeno me ajuda em casa e é meu companheiro para as giras da 

jurema e está aprendendo com os mestres as doutrinas da Jurema Sagrada. 

A Jurema Sagrada fez e faz parte da minha história sim, eu não estaria mais aqui para 

narrar minha vida. Os mestres de luz da jurema transformaram a minha vida e o mestre Jose 

Pilintra, mestra Mariana que é minha avó na Jurema, mestra Herudina minha mãe, os pretos 

velhos, como a vovó Maria Conga que me curou de um resguardo quebrado e todas a 7 falanges 

sempre lutaram e trabalharam muito espiritualmente para que eu superasse tudo que hoje faz 

parte do meu passado e que minha caminhada continua. 



 

74 

 

Sou grata à minha mãe de santo (zeladora do santo) Potira Pituna, que desde o começo 

até hoje, me aconselha, me corrigi e me diz sempre que nunca devo desistir da minha fé. Sou 

filha da Jurema Sagrada, filha de mestra Herundina (cabocla), neta de mestra Mariana (cabocla), 

sou filha do Encanto. Sou  juremeira e creio na Santíssima Trindade, nos encantados da Jurema 

Sagrada. E digo, a FÈ transforma vidas e através dela narro minha história. Gratidão por tudo. 

(Miriõ, 37 anos, etnia Dessana). 

 

Quando eu não tinha mais nada, quando eu chegava ao fim, quando não 

acreditava. Eu pedi ao meu pai Ogúm pra vim aqui lutar por mim. Ô lua de 

prata clareia sobre mim e sou filha de Ogúm e não posso viver assim. Foi 

numa bela. Foi na estrada sem fim. Foi sobre a luz numa estrada sem fim eu 

chamei Exu das almas e ele respondeu assim. Ô filha de fé, sou o seu protetor, 

mi chamo seu Tranca Ruas e foi Ogúm que mi mandou. (ponto de Umbanda). 

 

 

2.6 – Narrativas xamânicas e seus Orixás 

 

A diversidade étnica da população Gabrielense perpetua saberes ancestrais que foram 

fundamentais para sua sobrevivência ao longo do tempo. As particularidades de cada grupo 

conferem a eles características singulares, destacando, em sua essência, uma convivência 

harmoniosa com os elementos naturais. 

Os  rituais xamãnicos e/ou pajelança de prevenção, cura e proteção praticados por cada 

povo originário dessa região são realizados de maneira individual, refletindo seu conhecimento 

ancestral e sua cosmovisão. Esses rituais incorporam elementos como a água, tabaco, cuia, breu 

branco (xicantá), pariká, Kharpi, reza dentre outros que fazem parte do cotidiano dessas 

comunidades, evidenciando a interconexão entre suas práticas culturais e a realidade ambiental 

que as cerca. Na qual,  

 

Experiências extáticas como base do poder xamânico, possibilitando seu papel 

de mediação. As técnicas de êxtase são várias. Talvez o uso do tabaco como 

substancia para a mediação seja a mais comum, mais comum que as plantas 

psicoativas. Mas também sonhos, dança, canto e outras técnicas podem ser 

empregadas em conjunto ou em separado para atingir a mediação xâmanica 

(Langdon, 1996, p.28). 

 

 



 

75 

 

Desta forma, a Jurema Sagrada apresenta características xamânicas que além de usar 

alguns elementos citados acima, incluem a louvação aos Santos Orixás, os quais foram 

incorporados dos rituais umbandista.  

No Recanto dos Orixás, em seus rituais juremeiros de prevenção, cura e proteção 

fazem uso de uma variedade de elementos que, além de semelhantes incluem outros como: 

tabaco (mururõ/na língua tukano e pitima/nheengatu), cigarros, rezas (orações que são 

conhecidas somente pelo especialista), maracá, Cuité (cuia), água, ervas, vela, cachimbo, 

pemba (giz), panela de barro, cachaça, vinhos, cervejas, taças, canecas, defumações e as 

vestimentas de cada entidade espiritual. 

 

Fotografia 08. Ritual de consagração de um filho de jurema 

 

Fonte: Acervo da autora (2023) 

 

Sementes e vinho de Jurema somente quando extremamente necessário e a pedido de 

um mestre de Jurema para ajudar a um filho ou a um consulente. Para os rituais juremeiros são 



 

76 

 

feitos preparativos do espaço, dos filhos e dos materiais que serão usados. Segundo a zeladora 

do Santo,  

 

Primeiro nós descarregamos o barracão com as ervas, entendeu? Que é lavar 

o barracão com a erva batida, aí depois a gente faz a defumação, firmar o ponto 

que tem que firmar ao Santo Orixá do dia. Deixa a casa toda limpinha, pra 

quando for fazer as invocações a casa está descarregada. E o filho de fé tem 

que estar um dia antes no recanto, antes do dia do trabalho porque ele também 

precisa estar limpo. Se purifica para o dia da gira. A gente não pode estar com 

a energia de uma outra pessoa, no caso de casal pois, todos os filhos tomam 

banho de descarrego e de chama, assim também os materiais que serão usados. 

Porque é na hora de dormir que nossa alma descansa e nosso corpo também. 

Tanto que o corpo e a alma se purificam. (Potira Pituna, 56 anos, etnia Baré). 

 

 

Nos rituais relacionados à Jurema, é comum a invocação de diversas entidades 

espirituais, incluindo mestres juremeiros, caboclos, encantados, pretos velhos, Erês e boideiros, 

entre outros. Antes de proceder com as invocações ao povo de Jurema, realiza-se uma 

reverência aos Santos Orixás, cuja intercessão é considerada fundamental para a condução 

exitosa da gira.  

Entre os Santos Orixás do recanto, destacam-se Oxossí, Ogúm e Xangô, que atuam 

como intermediários junto a Deus em primeiro lugar e a seu filho, Jesus Cristo, o qual é 

reverenciado na tradição como Oxalá.  

Após a preparação do espaço, dos materiais e dos participantes, a gira é iniciada com 

a explicação de seus objetivos e a recitação de orações católicas, incluindo o Pai Nosso, a Ave 

Maria, o Credo e a Salve Rainha. Subsequentemente, faz-se a homenagem ao Santo Orixá, 

seguida pela veneração aos mestres juremeiros e às demais entidades espirituais envolvidas. 

A reverência aos Santos Orixás reveste-se de importância fundamental, uma vez que 

estas entidades espirituais são responsáveis por interceder na concretização das solicitações 

apresentadas em cada dia. Os Orixás atuam como agentes de luta e proteção em nosso favor. 

É pertinente destacar que os Santos Orixás representam energias imaculadas e divinais, 

constituindo forças espirituais intrinsecamente relacionadas à natureza. Estas entidades 

exercem influência significativa sobre o nosso desenvolvimento espiritual, sendo que cada 

Orixá possui princípios próprios e atua de maneira específica em consonância com suas 

características e domínios.  

Quando invocamos Oxóssi/São Sebastião, senhor das matas, estamos pedindo 

conhecimento, sabedoria, fartura, inteligência. Conhecemos como guerreiro de uma flecha só, 



 

77 

 

porque é o protetor da sua comunidade, e representa a arte da caça, a abundância, a riqueza das 

matas e a diversidade da fauna que nelas habita. 

Oxóssi se configura como a cabeça da falange dos caboclos, entidades que em sua 

essência se dedicam à cura, a limpeza corporal e a dissolução de encantamentos e a superação 

das amarras da magia. 

Sua presença nos faz refletir sobre a interconexão entre o humano e o natural, 

ressaltando a importância da harmonia entre o ser humano e os reinos que o cercam, numa 

dança sagrada que reverbera na busca por equilíbrio e saúde.  

Sua invocação consiste em saudá-lo. “Numa estrada de areia, onde a lua clareou, todos 

os caboclos desceram para ver a procissão de São Sebastião. Ôke, ôke caboclo, meu pai Oxóssí 

é são Sebastião. Ôke, ôke caboclo, meu pai Oxóssí é são Sebastião”(ponto de Jurema). 

 

Fotografia 09. Festa de Oxóssi (São Sebastião) 

 

             Fonte: Acervo da autora (2023) 

 

 

Destarte, a louvação para OGÚM, já nos diz quem é ele. “São Jorge é santo, protetor 

meu, ele é quem me livra dos inimigos meu. Seu capacete e sua lança na mão, em seu cavalo 

venceu o dragão, em seu cavalo venceu o dragão” (ponto de Jurema).  

 Ogúm, divindade que personifica a guerra e a liderança militar, emerge como um 

símbolo de força indomável e resiliência. Ele é a essência da agricultura, encarnando a coragem 

e a determinação que nos movem em nossas jornadas. Em sua presença, os caminhos se 

desobstruem, revelando possibilidades antes ocultas. 

Senhor das armas, do ferro e das ferramentas que moldam o labor humano, Ogúm é o 

patrono da tecnologia e do esforço diligente. Sua influência transcende as esferas materiais, 



 

78 

 

pois, invocamos sua proteção e orientação nas lutas que se desenrolam no plano espiritual. 

Assim, clamamos por sua força, buscando a vitória nas demandas que nos desafiam, confiantes 

de que sua sabedoria e poder nos guiarão na superação das adversidades. 

 

Fotografia 10. Ogúm (São Jorge do Recanto dos Orixás) 

 

             Fonte: Acervo do Recanto dos Orixás (2025) 

 

Desta maneira, me recordo da louvação a seguir como uma fortaleza e certeza que ele 

vai me valer. “No alto daquela serra, tem uma linda cachoeira, no alto daquela serra, tem uma 

linda cachoeira, é de meu pai Xangô, dono das sete pedreiras, é de meu pai Xangô, dono das 

sete pedreiras” (ponto de jurema).  

Xangô, figura emblemática que transcende as esferas do divino e do humano, é 

reverenciado como o Senhor da Justiça, patrono dos trovões, dos raios e do fogo. Sua essência 

resplandece como um farol de fortaleza, coragem e liderança, atributos que se entrelaçam em 

um caráter de inabalável bondade e equilíbrio. 

Neste panteão de virtudes, a mentira e o roubo não encontram abrigo, pois Xangô, em 

sua vigilância austera, não tolera a deslealdade em suas múltiplas formas. Sua aversão à 



 

79 

 

injustiça, que se manifesta em toda a sua complexidade, o torna um defensor incansável dos 

oprimidos e um símbolo de retidão em um mundo permeado por sombras.  

A sua presença é um chamado à integridade e à equidade, ecoando através dos tempos 

como um lembrete da importância de se cultivar a verdade e a justiça em cada ato e pensamento. 

“Meu pai São João Batista é Xangô, é dono do meu destino até o fim, e quando me faltar, a fé 

no meu senhor, derrube suas pedreiras sobre mim” (ponto de jurema). 

À luz das considerações apresentadas, emerge uma reflexão sobre as afinidades entre 

os rituais xamânicos juremeiros e as tradições dos povos originários gabrielenses. As 

particularidades que caracterizam cada uma dessas práticas, bem como suas semelhanças, 

revelam-se intrinsecamente ligadas ao contexto sociocultural em que estão imersas, e ao 

propósito que orienta suas realizações, seja na esfera da prevenção, da proteção ou da cura. 

Assim, ao adentrarmos nesse universo simbólico, é imperativo reconhecer a 

intersecção entre saberes ancestrais e a contemporaneidade, onde cada ritual se desvela como 

um elo vital na teia da espiritualidade e da saúde comunitária. 

E parafraseando Langdon (1996, p.23), a nova antropologia simbólica parte da 

premissa de que as representações servem como uma maneira de manifestar a visão de mundo, 

deixando de lado uma ênfase exclusiva no aspecto social. Isso abre espaço para reflexões mais 

abrangentes sobre a condição humana, incluindo a busca por compreender o destino e a 

necessidade de expressões rituais. Atualmente, a antropologia simbólica se preocupa com os 

sistemas ideológicos como códigos culturais, a análise dos símbolos que esses sistemas contêm 

e o aprofundamento dos processos rituais para elucidar as raízes das emoções e sentimentos. 

De acordo com essa abordagem, os rituais e outras formas de expressão simbólica são tão 

significativos quanto a visão de mundo que eles revelam, uma vez que os símbolos necessitam 

de uma manifestação externa para se comunicar efetivamente. 

 

 

TERCEIRO CAPÍTULO: CONHECIMENTOS  TRADICIONAIS DE 

CURA 

 

 

Jurema é um pau encantado. É um pau de ciência. Que todos querem saber. 

Jurema é um pau encantado. É um pau de ciência. Que todos querem saber. 

Vosmicê me pediu jurema, eu dou jurema a você. Vosmicê me pediu jurema, 

eu dou jurema a você (ponto de jurema). 



 

80 

 

Neste capítulo, abordaremos o poder curativo da natureza, representada por matérias-

primas extraídas e cultivadas por nossos ancestrais, e concedidas por nosso criador em sua 

majestosa magnitude. É evidente que, na contemporaneidade, também nos beneficiamos do 

manejo moderno, no qual a integração de conhecimentos tradicionais e atuais demonstram-se 

eficazes quando aplicada de forma apropriada. 

Está em pauta atualmente o profundo conhecimento que os povos originários possuem, 

cujos saberes se fundamentam em uma conexão inseparável da natureza. Mais do que em 

épocas anteriores, o reconhecimento por parte dos kariwas (não indígenas) acerca das mudanças 

climáticas evidencia que, há muito tempo, essas questões já eram abordadas pelos povos 

originários já enfatizavam a necessidade de um cuidado adequado com a preservação ambiental. 

Nós sempre demonstramos um compromisso com essa prática de cuidado e 

conservação. No entanto, a ascensão do capitalismo provocou uma cegueira nos kariwa, que, 

em nome da modernidade, negligenciaram essa relação harmoniosa com o meio ambiente. O 

resultado desse descaso é notório, e as consequências são sentidas não apenas na 

contemporaneidade, mas também se projetam de forma alarmante para as futuras gerações, caso 

não adotemos medidas corretivas imediatas.  

E dentro desse contexto, o manejo ambiental para os povos originários é fundamental 

pois, nossos territórios são vidas e nós somos vidas de nossos territórios. E na voz de Fontes 

(2019, p.32) reitero nossas verdades “nós e o mundo global, mundo envolvente não-indígena 

precisa entender que nós formamos uma riqueza dessa região: diversidade de povos, culturas, 

línguas, práticas culturais, saberes, conhecimento”. 

Neste capítulo, o item 3.1 discorre sobre os mestres de Jurema, entidades espirituais 

que orientam os juremeiros em sua trajetória terrena. Em 3.2, são apresentados os rituais de 

cura, que incluem práticas como banhos (descarrego e chama), defumações, garrafadas e o uso 

de alimentos. No item 3.3, está descrito o poder de cura da natureza, com foco em plantas e/ou 

ervas ensinadas por Muraquisara aos filhos e à própria Jurema Sagrada. 

A sabedoria dos mestres juremeiros e a eficácia dos rituais de cura são evidenciadas, 

destacando-se não apenas as propriedades curativas das plantas, mas também o âmago da fé em 

nossa vivência. Ressaltamos a importância vital do poder curativo da natureza, que é um legado 

de nossos ancestrais e uma dádiva do Criador, assim entendemos na Jurema. A intersecção 

desses conhecimentos tradicionais e técnicas modernas revela-se não apenas uma abordagem 

eficaz, mas uma necessidade premente em tempos de crise ambiental.  



 

81 

 

A sabedoria dos povos originários, que compreendem a natureza como parte de si 

mesmos, é um recurso inestimável que deve ser valorizado e respeitado. E o reconhecimento 

tardio dos kariwas sobre as questões climáticas, que sempre foram parte da cosmovisão 

indígena, nos alerta para a urgência de reestabelecer uma relação harmoniosa com o meio 

ambiente. E nesse sistema muitas vezes explicados através dos mitos, e de acordo com Fontes 

(2019, p.157), 

De uma forma geral, em todas as culturas indígenas, os mitos surgem como 

formas de explicar, compreender e dar sentido aos fatos e eventos da vida e 

do mundo. Muitos mitos explicam a origem das coisas, como certos alimentos; 

práticas culturais, como a agricultura, e fenômenos naturais, como o trovão e 

os lugares sagrados. Geralmente cada povo indígena tem seus mitos de 

origem, de como seu povo veio a ser. Estes são mitos cosmogônicos. Eles são 

transmitidos oralmente, de geração em geração, e são muito importantes na 

nossa formação, reforçando a nossa identidade étnica. Mas, é mais que isso. 

Desde tempos imemoriais, os mitos descrevem eventos que ocorrem no 

mundo indígena e a floresta é o elemento concreto, visível e tangível desse 

mundo. 

 

O capitalismo, ao priorizar o progresso material em detrimento do cuidado com a 

Terra, tem gerado um impacto devastador que ameaça não apenas nosso presente, mas também 

o futuro das próximas gerações. Diante disso, é crucial que adotemos práticas de manejo 

ambiental que respeitem e integrem os saberes tradicionais dos povos originários, pois seus 

territórios são intrinsecamente ligados à sua identidade e à sua sobrevivência. 

Os mestres de Jurema e os rituais de cura que praticam são exemplos claros de como 

a conexão espiritual e a sabedoria ancestral se entrelaçam com a cura física e emocional. A 

utilização de plantas e ervas, ensinadas com carinho e respeito, destaca a eficácia dos rituais e 

o poder de cura que a natureza nos oferece.  

Assim, a fé e a prática se unem em uma vivência que transcende o simples tratamento 

de doenças, promovendo um entendimento mais profundo sobre nossa relação com o mundo 

natural. E ao refletirmos sobre o conteúdo somos chamados a reavaliar nossas práticas e a 

buscar uma reconexão com a natureza, respeitando os ensinamentos dos mestres juremeiros e 

reconhecendo a importância dos saberes ancestrais na construção de um futuro mais sustentável 

e equilibrado. 

 

 

 



 

82 

 

3.1 – Mestres da Jurema Sagrada 

 

Fotografia 11. Mestra Herondina, Caboclo Tupiaçú, Mestra Mariana e Mestre José Pilintra (encabocados nos 

filhos de fé) na festa de Dona Herondina. 

.  
   Fonte: Solange Silva de Freitas (2025) 

 

Neste item, apresento aos senhores a figura dos mestres juremeiros, que se fazem 

presentes em nosso auxílio no Recanto dos Orixás durante os rituais de cura ou na recepção de 

doutrinas (fala dos mestres juremeiros) para a vida cotidiana. Cada um desses mestres possui 

um conjunto de fundamentos e mistérios que nos proporcionam conforto, proteção e 

direcionamento em nossas jornadas. 

A incorporação (encabocamento) dos mestres é realizada por Putira Pituna e por outros 

filhos de fé que estão desenvolvendo sua mediunidade. Durante os rituais, assim como em todos 

os demais, além das doutrinas que nos são transmitidas de forma direta, louvamos e absorvemos 

as doutrinas através de pontos cantados que permeiam toda a gira. Os “pontos” são músicas e 

possuem papel importante no sistema epistemológico da Jurema. 



 

83 

 

Os pontos cantados representam expressões do ser espiritual que está em Terra, bem 

como refletem as doutrinas que orientam nossa vivência em comunidade e em esferas pessoais. 

Essas louvações manifestam pedidos de cura, proteção, vitórias e abertura de caminhos, entre 

outros, conforme as solicitações individuais. E “na letra dos cantos as diversas vozes ali 

presentes, que apontam para a comunicação e a interação que se realiza entre os participantes e 

as divindades durante o ritual” (Montardo, 2002, p.201). 

Dentro dessa perspectiva de interação, destaca-se que, nas tradições da Jurema 

Sagrada, Umbanda e Candomblé, os pontos cantados desempenham um papel fundamental na 

conexão entre o mundo material e as entidades espirituais, as quais frequentemente nos 

transmitem mensagens que proporcionam alívio emocional.  

No entanto, é importante notar que essa comunicação nem sempre se dá de maneira 

tranquila; muitas vezes, as mensagens revelam verdades que preferiríamos não escutar, embora 

sejam reflexo do nosso merecimento. Todavia, as cantorias nos trazem recados que corroboram 

com que Fontes relata. 

 

As cantorias masculinas e femininas cantam a vida como ela é. Entre uma 

parada e outra, uma boa gargalhada. Ouvem-se as vozes inconfundíveis das 

tonalidades dos discursos dos velhos, dos mestres de danças, das gargalhadas 

de nossas mães, irmãs, cunhadas, tias e avós, etc. Os sons se ampliam. Após a 

festa, as falas, as músicas, as vozes, sons incorporam-se dentro de nós e 

ficamos curtindo a sonoridade interna por muitos dias (Fontes, 2019, p.32). 
 

Em 2025, as escolas de samba do Rio de Janeiro, em especial a Grande Rio, prestaram 

homenagem às três irmãs encantadas: Mariana, Herondina e Toya Jarina. Além disso, a escola 

Salgueiro destacou a figura de Zé Pilintra, um mestre que permeia as sete falanges. 

No contexto da espiritualidade afro-indígena, o Recanto dos Orixás se destaca como 

um espaço sagrado que reverencia as princesas da Turquia, reconhecendo-as como mestras 

encantadas da Jurema. Entre essas figuras etéreas, emergem Herondina e Mariana, que se 

configuram como entidades espirituais impregnadas de encanto e sabedoria. 

Elas assumem a responsabilidade de transmitir ensinamentos e oferecer diretrizes que 

orientam as práticas e rituais do local, perpetuando assim a conexão entre o mundo material e 

o sobrenatural, e promovendo um diálogo constante entre os saberes ancestrais e as experiências 

contemporâneas. Pois, para Mar; Souto; Cesar (2024, p. 150),  

 
...é coerente afirmar que as três princesas turcas são reverenciadas, em 

diversas dissidências da Encataria brasileira, como deusas que transcenderam 



 

84 

 

a morte e estariam na espiritualidade em prol de nortear a vida dos que nelas 

depositam fé, sendo a concepção imagética de cada uma delas a representação 

de seu caráter transcultural, sendo este alusivo à própria formação plural, 

étnica e culturalmente, da sociedade brasileira...  

 

 

Além dos mencionados mestres juremeiros, é importante ressaltar que a espiritualidade 

se manifesta também em outras falanges umbandista e dentro da Jurema Sagrada, como: 

1. Caboclos: Entidades espirituais que encarnam os ancestrais indígenas, cujas 

aparições vem trazendo sabedoria e proteção. 

2. Pretos Velhos: Espíritos que representam antigos escravizados, frequentemente 

convocados em práticas de cura e orientação, proporcionando consolo e 

sabedoria. 

3. Exus: Entidades que atuam como intermediários entre os mundos espiritual e 

físico, muitas vezes associadas à abertura de caminhos e à facilitação de 

processos. 

4. Pombas Giras: Entidades femininas que se ocupam de questões amorosas e de 

proteção, além de defender os direitos e a segurança das mulheres. 

5. Erês: Espíritos que simbolizam a infância, encarregados de proteger gestantes e 

suas famílias, cuidando da saúde das crianças e afastando influências negativas. 

Caracterizam-se por sua alegria, inocência e otimismo, refletindo a pureza de 

seus sentimentos. 

Assim, é com grande respeito que apresento a vocês os mestres juremeiros que 

norteiam os rituais da Jurema Sagrada do Recanto dos Orixás de São Gabriel da Cachoeira-

Amazonas. É no rufar do tambor que o Ogán chama os mestres, ele que também é figura 

importante, pois é ele quem puxa a cantoria.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

85 

 

Fotografia 12. Ogán Fabrício Noberto  

 

Fonte: Acervo da autora (2022) 

 

E na chegada dos mestres eles saúdam primeiro o congá e em seguida o Ogán, em sinal 

de respeito, pois é ele quem direciona os mestres em seus trabalhos, mantendo a vibração 

correspondente através dos diversos tipos de toques do atabaque e pontos cantados. Pois, de 

forma semelhante aos estudos de Deise Lucy Montardo sobre a música do povo Guarani: 

 
A música, o cantar, o executar os instrumentos tem caráter invocatório. Os 

instrumentos, principalmente, têm o papel de atingir a escuta dos Deuses “la” 

em sua morada. “A essa escuta eles respondem com o envio de seus batedores 

ou mensageiros (yvya’ija kuéra ou tembigúais kuera), que vêm assistir os 

cantos e danças e retornam para informa-los de quão alegres (ovy’a) estão os 

habitantes da terra (Montardo, 2002, p. 32). 

 

 

❖ Mestra Mariana (ou cabocla Mariana): Dona Mariana é a figura central na 

espiritualidade da jurema no Recanto dos Orixás, sendo a mestra de cabeça de Putira Pituna, 

entidade espiritual que possui um papel significativo nas práticas e ensinamentos dentro do 



 

86 

 

recanto. Ela é responsável pelas doutrinas de sua juremeira em sua orientação e proteção 

espiritual. Os pontos trazem a leveza e fortaleza da mestra, 

                                 Fotografia 13. Mestra Mariana 

 
 

 
 

Fonte: Acervo do Recanto dos Orixás (2024) 

 

 

 

No rio Negro mururú criaram flores, na mata virgem sabiá cantou, é ela uma 

princesa encantada, filha de um turco que aqui passou, arara, arara, arara 

cantadeira é ela dona Mariana, rainha das curandeiras. No rio Negro mururú 

criaram flores, na mata virgem sabiá cantou, é ela uma princesa encantada, 

filha de um turco que aqui passou, arara, arara cantadeira é ela dona Mariana, 

rainha das curandeiras (ponto de jurema). 

 

 

Seu azul, seu azul, é por Deus Nossa Senhora que haveremos de vencer. Trago 

no peito um coração emblema sou cabocla Mariana rainha suprema. Seu azul, 



 

87 

 

seu azul, é por Deus Nossa Senhora que haveremos de vencer. Trago no peito 

um coração emblema sou cabocla Mariana rainha suprema (ponto de jurema). 

 

O sino da Turquia já bateu, O sino da Turquia já bateu, bateu, amanheceu a 

bela turca apareceu. Bateu, amanheceu a bela turca apareceu. O sino da 

Turquia já bateu, O sino da Turquia já bateu, bateu, amanheceu a bela turca 

apareceu. Bateu, amanheceu a bela turca apareceu (ponto de jurema).  

 

 

Elas são três irmãs, da língua ferina, elas são três irmãs, da língua ferina, uma 

é mariana, a outra é Herondina, tem uma flor que é Toya Jarina. Elas são três 

irmãs, da língua ferina, elas são três irmãs, da língua ferina, uma é mariana, a 

outra é Herondina, tem uma flor que é Toya Jarina (ponto de jurema). 

 

 

❖ Mestra Herondina (ou cabocla Herondina): Dona Herondina é a mestra que rege 

a congá (casa/barracão), assumindo a função de liderança e regulamentação dos rituais. A sua 

autoridade é destacada, já que ela determina as regras, métodos e os dias em que os rituais 

devem ocorrer, o que sugere que sua presença é fundamental para a estrutura e funcionamento 

da comunidade espiritual. Raramente nos deixa registrar suas facetas doutrinárias e é muito 

rígida em seus princípios. Porém, age como mãe com seus filhos de fé.                     

Fotografia 14. Mestra Herondina. 

 

FONTE: Acervo da autora (2023) 



 

88 

 

No mar tem flores, tem rosário de Nossa senhora. No mar tem flores, tem 

rosário de Nossa senhora. O Valei-me meu São Benedito cabocla Herondina 

chegou agora. No mar tem flores, tem rosário de Nossa senhora. No mar tem 

flores, tem rosário de Nossa senhora. O Valei-me meu São Benedito cabocla 

Herondina chegou agora (ponto de jurema). 

 

Eu já mandei fazer um arco, da pena de um gavião, só para flechar seus 

inimigos na veia do coração. Ô não lhe toque não lhe bula, ela é Herondina, 

dança na ponta de agulha, ela é Herondina. Quantos trabalhos ela tem feito, 

ela é Herondina quantos trabalhos ela venceu, ela é Herondina (ponto de 

jurema). 

 

No rosário de Maria, samba lá de artilharia, pra te livrar dos inimigos, credo 

em cruz Ave Maria. Pra te livrar dos inimigos credo em cruz Ave Maria. No 

rosário de Maria, samba lá de artilharia, pra te livrar dos inimigos, credo em 

cruz Ave Maria. Pra te livrar dos inimigos credo em cruz Ave Maria. (ponto 

de jurema). 

 

Aô, ôôôô, Salve Herondina que chegou. Ela é faceira, feiticeira e turquiana. 

Ela é irmã de Jarina e Mariana. Aô, ôôôô, Salve Herondina que chegou. Ela é 

faceira, feiticeira e turquiana. Ela é irmã de Jarina e Mariana (ponto de 

Umbanda). 

 

 

❖ José Pilintra de Santana Igué (ou Zé Pilintra): Seu Zé é frequentemente 

associado a um guia boêmio, que traz ensinamentos e sabedoria. O respeito que ele tem entre 

as nações sugere um reconhecimento de sua importância e contribuição para a espiritualidade, 

possuindo conhecimentos que transcendem a compreensão comum. Ele simboliza uma conexão 

entre diferentes tradições e práticas. Em sua sabedoria e humildade ímpar ele nos fala, “Sou 

bem pequenininho, menor que um grão de areia”. Seu Zé é um mistério.  

 

           Fotografia 15. Mestre José Pilintra de Santana Igué 

 



 

89 

 

 

                 Fonte: Acervo da autora e do Recanto dos Orixás 

 

 

Sou mestre eu corro o mundo, corro a jurema primeiro. Está nessa cidade, 

Pilintra é Zé verdadeiro. Nasceu de 7 meses, se criou foi sem mamar. Mamou 

na teta de 7 vacas na porteira de um curral. Só tomo água ardente e meu mano 

não gosta dela. Tomei das 7 canecas e meu mano 7 tigelas. Saravá, saravá, sou 

eu Zé. Vem da gameleira sou eu zé, vem da gafieira sou eu Zé, sou do juremar, 

sou eu Zé (ponto de jurema). 

 

Seu Zé Pilintra, onde é que o senhor mora? Seu Zé Pilintra, onde é vossa 

morada? Eu não posso lhe dizer, que você, não vai compreender, minha 

morada é bem pertinho de Oxála. Seu Zé Pilintra, onde é que o senhor mora? 

Seu Zé Pilintra, onde é vossa morada? Eu não posso lhe dizer, que você, não 

vai compreender, minha morada é bem pertinho de Oxála (ponto de jurema). 

 

Zé Pilintra, Zé Pilintra, boêmio da madrugada. Vem na linha das Almas e 

também na encruzilhada. O amigo Zé Pilintra que nasceu lá no sertão. 

Enfrentou a Boêmia com seresta e violão. Hoje na lei de Umbanda acredito 

no Senhor. Pois, sou seu filho de fé, pois tem fama de doutor. Com magias e 

mirongas dando forças ao terreiro. Saravá, seu Zé Pilintra, o amigo 

verdadeiro! (ponto de jurema). 

 

Quem quiser lhe ver, suba em cima do barranco ô Zé, que Zé Pilintra é Tranca 

Rua de Embaré. É de cartola e de bengala, de anelão ele diz que é doutor. Seu 

Tranca Rua traga a tesoura, pra cortar a língua desse povo falador. Saravá, 

sarava, lá vem Zé, vem da gameleira, lá vem Zé, vem da gafieira, lá vem Zé, 

vem do Juremar. Lá vem Zé. 

 

Já plantou café de meia, café de meia não vai dar, café de meia não dá lucro. 

Sua Jurema é quem vai dar. Quem vai dar, quem vai dar, ô quem vai dar no 

bola preta, quem vai dar, quem vai dar. Seu Zé Pilintra tem um boi da cara 

preta, seu Zé Pilintra tem um boi da cara preta, tem uma estrela bahiana. Que 



 

90 

 

se chama Zé Pilintra. E só trabalha cantando. Veio de fala mudada, tocando 

seu violão. Ele tem uma pedra fina que só trabalha no pisa pilão. Ô pisa pilão 

(ponto de jurema). 

 

 

Essas entidades espirituais representam a riqueza, mistérios e a diversidade do 

universo espiritual da Jurema, refletindo a sincronicidade entre as tradições afro-brasileiras, a 

natureza e a cultura popular.  O que se confirma com o pensamento de Mar, et al., (2024, p. 

151) que,  

 

A Amazônia é uma região que, ao longo dos tempos, vem atravessando 

diferentes formas de conexão socioreligiosas e seu horizonte transcultural é 

marcado pela convivência e interação entre diferentes povos indígenas, 

migrantes e culturas que tiveram junção com as crenças indígenas. Esse 

sincretismo entre tradições religiosas, línguas e costumes contribui para a 

riqueza única dessa região, onde as fronteiras entre culturas muitas vezes se 

fundem, gerando um mosaico cultural fascinante. 

 

Em suma, é inegável a importância dos mestres juremeiros e seus mistérios em nosso 

cotidiano, especialmente no contexto do Recanto dos Orixás. Eles não apenas nos guiam 

durante os rituais de cura e na recepção de ensinamentos, mas também nos oferecem um alicerce 

de conforto, proteção e sabedoria para enfrentar os desafios da vida.  

Cada mestre, com seu conhecimento e experiência, contribui para o nosso crescimento 

espiritual e emocional, reforçando a conexão entre o sagrado e o mundano. Ao reconhecermos 

e valorizarmos essas figuras, fortalecemos nossa caminhada, permitindo que suas lições e 

orientações nos acompanhem em cada passo que damos. Que possamos sempre honrar e 

aprender com esses guias, incorporando suas sabedorias em nossa caminhada.  

 

 

3.2 – Os Rituais de Cura 

 

“Deus por ti, nada contra mim” 

 

Os rituais de cura associados à Jurema Sagrada apresentam variações que estão ligadas 

às especificidades essencialmente de cada tradição e casa. No Recanto dos Orixás, observa-se 

a presença de práticas ritualísticas que consideram fatores como a entidade espiritual invocada, 

o dia da semana, o horário, mês, participantes, e porque será aberta uma gira.  



 

91 

 

Durante os rituais, observa-se a onipresença da cantoria, a qual desempenha um papel 

fundamental na transmissão de doutrinas que orientam práticas e comportamentos, tanto do 

passado quanto no presente e para o futuro. Nas louvações, são expressas diretrizes, normas de 

conduta e posturas que as entidades espirituais adotam e que são solicitadas aos seus adeptos 

que as sigam. 

Essa prática não apenas reforça a conexão entre os participantes e as entidades, mas 

também serve como um mecanismo de socialização e perpetuação dos valores e ensinamentos 

espirituais. Legitimando assim com Fontes (2019, p.32) em “a participação nos rituais nos leva 

em contato com seres muito antigos, seres divinos, mitológicos e avós sábios. A casa ritual 

proporciona nossa própria transformação, gera vida”.     

              

Fotografia 16. Festa do Erês (Cosme e Damião) 

 

Fonte: Acervo da autora (2023). 

 

Cada processo de cura é concebido de forma individualizada, sendo pautado na 

utilização de pussangas (remédios à base de ervas medicinais), orações e na invocação de 

entidades espirituais que possuem a legitimidade necessária para abordar e tratar questões de 

natureza física, emocional ou espiritual. Destarte, um exemplo a ser citado está na crença do 

povo Baré, que de acordo com Lizardo (2016, p.51), 

 

Os Benzimentos podem ser vistos como atos de xamanismo, onde os 

benzedores elaboram um conhecimento classificatório distinto, diferenciando 

as enfermidades a partir da relação estabelecida com outros mundos, as quais 



 

92 

 

possuem um conhecimento próprio. O uso de diversas espécies da 

biodiversidade nas práticas de cura revela os mecanismos ritualísticos 

associados ao equilíbrio interno do doente com a natureza e com purificação 

da alma. 

 

Nesta mesma linha de raciocínio, Barreto (2021, p. 45) afirma que “a prática de 

bahsese era um gesto de intervenção e de cuidado com o corpo, além de tomá-lo como 

instrumento de produção da vida diária, de referência pelo qual se produzem ideias, valores 

éticos e estéticos”. Em consonância com essa perspectiva, Barreto (2021, p. 45) ressalta que, 

 
É a partir do conceito de elementos que constituem o corpo que os 

especialistas lançam mão de fórmulas de bahsese de produção de cuidado do 

corpo, acionam os elementos curativos contidos nos vegetais, nos animais, nos 

minerais e os fenômenos naturais para abrandar as dores, curar as doenças e 

proteção da pessoa.  

 

Diante do exposto, a seguir, apresento uma breve descrição de algumas das práticas 

curativas mais comumente empregadas neste contexto ritualístico do local observado. Segue: 

✔ Jurema (preta): A planta em si é respeitada como uma entidade sagrada, e seu uso 

nas práticas é somente pelos mestres de Jurema em seu formato de sementes, bebida, banho, 

lavagem de cabeça, nas enfermidades do corpo, depende muito da consulta espiritual e 

autorização do mestre juremeiro. É um momento de conexão espiritual, autoconhecimento e 

cura; 

✔ Banhos: Sempre são feitos dois banhos, um de descarrego e outro de chama, ambos 

têm significados distintos, visam a purificação e a proteção espiritual. Os banhos são rituais 

importantes dentro da prática da Jurema e são realizados com intenção e respeito às tradições 

espirituais. São sempre amasserados em água limpa; 

O banho de descarrego (limpeza/purificação) é utilizado para limpar energias 

negativas ou pesadas que a pessoa possa ter acumulado. É feito com ervas, flores e outros 

elementos naturais que têm propriedades purificadoras. O objetivo é promover um estado de 

leveza e renovação, afastando influências indesejadas e trazendo mais equilíbrio para a vida da 

pessoa. Usamos ervas e plantas como o caápitiu, cipó alho, arruda, alecrim, tabaco dentre 

outros. 



 

93 

 

                  Fotografia 17. A maceração das folhas para os banhos 

 

           Fonte: Acervo da autora e Recanto dos Orixás (2023). 

 



 

94 

 

Banho de Chama é frequentemente associado à proteção espirtiual. Ele pode envolver 

o uso de elementos como fogo ou vela, simbolizando a purificação e a transmutação das 

energias. O banho de chama é utilizado para fortalecer a espiritualidade da pessoa, protegendo-

a contra-ataques espirituais ou vibrações negativas. Focaliza em fortalecer a aura e proteger os 

participantes de influências negativas, muitas vezes utilizando amuletos e ervas específicas 

como vindicá, pacua catinga, afavacão, uriri, brilhantina, iwauawira caá, folha de arraia; caruru 

da roça (bravo); pau Santo, Erva-doce e outros. 

✔ Defumação: é outro processo importante, no qual ervas de limpeza, como arruda, 

palo santo, café, açúcar, canela, alecrim, anis e folha de alho, e outras são colocadas em um 

defumador ou fogareiro com carvão aceso, bem como no cachimbo que os mestres irão usar. 

Este ritual é realizado antes, durante e após os rituais, com o objetivo de limpar o ambiente e 

afastar energias negativas. Neste processo, usa-se também o cachimbo, cigarro (industrializado) 

ou murõrõ (tabaco) direto na pessoa; 

✔ Garrafadas (chá/infusão), as folhas, cascas de pau, são feitas cozidas ou sob 

infusão e servem para inflamação, onde usamos o sara tudo, corama, crajiru, etc; para diarreia 

usamos puxiri; marupá; e para pneumonia: jatobá, casca de caju; folha de pirarucu caá. Um dos 

mais usados durante a pandemia da Covid-19 foi o chá ou xarope a base de: limão, mangarataia, 

jambú, jatobá, mel, alho e açúcar. 

✔ Emplasto: as folhas são amasseradas e/ou misturadas com cebo de carneiro, óleo 

de sucuri e são postas em cima da quebradura e enfaixadas. Usamos carvão vegetal, folha de 

jacami, ovo de pata, osso ralado de macaco, corama; 

✔ Alimentação: esta é essencial para se alcançar a cura. Quando a pessoa está muito 

fraca usamos o caldo de caridade; outra pratica é a mistura de ovos de galinha caipira ou pata 

com mel e passamos nos pulsos e na planta dos pés (fraqueza); não se pode comer comida 

pesada, remosa, oleosa. 

Em síntese, as práticas de cura revelam um complexo encontro entre espiritualidade, medicina 

tradicional e práticas de cura, enfatizando a importância do respeito às tradições e à consulta 

aos mestres para a realização de rituais e tratamentos. Que correm gira31 para encontrar a 

solução para a enfermidade. 

 
31  O termo “correr gira”, significa que o mestre irá caminhar pela espiritualidade em busca de resposta. 



 

95 

 

Neste aturá32 constituem uma vasta rede de saberes e espiritualidade que ultrapassa as 

barreiras do tempo e do espaço. Essas práticas além do tratamento, funcionam também como 

manifestações de resistência cultural e afirmação da identidade.  

Na organização das práticas de cura, os processos se apresentam como convicções que 

dependem essencialmente da fé e de conhecimentos específicos do executor como as orações, 

rezas, mutawaurisá, cuidados com o corpo dentre outros. Que são essenciais para evolução 

espiritual por ter sido escolhido para tal função. 

Essas expressões culturais refletem a complexidade das interações entre crença, saúde 

e bem-estar, evidenciando a relevância do contexto sociocultural na eficácia dessas práticas.  

Visto que, “são nossas “teorias”, pois nelas encontramos explicações sobre “tudo 

quanto há”. São modos como nós povos indígenas interpretamos os fatos e agenciamos para 

“resolver” nossos problemas cotidianos” (Barreto, 2021, p. 184). 

 

3.3 – O Poder de cura e a Natureza 

 

De todo o amor que eu tenho 

Metade foi tu que me deu 

Salvando minh'alma da vida 

Sorrindo e fazendo o meu eu 

Se queres partir, ir embora 

Me olha da onde estiver 

Que eu vou te mostrar que eu tô pronta 

Me colha madura do pé 

Salve, salve essa nega 

Que axé ela tem 

Te carrego no colo e te dou minha mão 

Minha vida depende só do teu encanto 

Cila, pode ir tranquila 

Teu rebanho tá pronto 

Teu olho que brilha e não para 

Tuas mãos de fazer tudo e até 

A vida que chamo de minha 

Neguinha, te encontro na fé 

Me mostre um caminho agora 

Um jeito de estar sem você 

O apego não quer ir embora 

Diacho, ele tem que querer 

Ó, meu pai do céu, limpe tudo aí 

Vai chegar a rainha 

Precisando dormir 

 
32  Cesta feita de cipó para carregar mandioca, frutas e outros materiais da cultura indígena. 



 

96 

 

Quando ela chegar 

Tu me faça um favor 

Dê um banto a ela 

Que ela me benze aonde eu for 

O fardo pesado que levas 

Desagua na força que tens 

Teu lar é no reino divino 

Limpinho, cheirando alecrim (Maria Gadu) 

 

Ao elaborar esta dissertação, frequentemente as lágrimas de saudade escorriam pelo 

meu rosto, evocando memórias de minha querida mamita, minha Muraquisara. A canção acima 

é como se eu estivesse falando com ela. Em alguns momentos, um profundo arrependimento 

invadia meus pensamentos, uma vez que, ao rememorar seus passos e seus vastos 

conhecimentos, sou acometida pela dor de não ter formulado indagações acerca de suas práticas 

curativas e do legado de saber que meus avós me deixaram. 

Hoje, percebo-me a investigar o saber de terceiros, enquanto lamento a ausência da 

curiosidade que poderia ter me conduzido a explorar a sabedoria inerente à minha linhagem. 

Recordo com ternura as histórias que ela me contava ao cair da noite, e é impossível não 

reconhecer a profundidade de sua sabedoria, sua solidão e sua extraordinária coragem. Em seu 

silêncio, ela se protegia, e nas suas ações, revejo uma sabedoria que era, ao mesmo tempo, 

protetiva, curativa e preventiva. 

Adelina Gama, Muraquisara, é a força primordial que aqui se evoca. Seu legado, 

amplamente reconhecido por aqueles que tiveram a honra de conhecê-la, revela-se como uma 

luz perene em nossas memórias. O Recanto dos Orixás, local que irradia sua essência, torna-se 

um espaço sagrado onde sua energia continua a fluir, oferecendo-nos forças para enfrentar os 

desafios diários. 

 

 



 

97 

 

Fotografia 18. Muraquisara em suas diversas faces  

 

 

 



 

98 

 

 

Fonte: Acervo de Aurora Gama de Oliveira (2019) 

 

Seus vastos conhecimentos curativos, enraizados no poder da natureza, constituem um 

legado inestimável. Nesta escrita, apresento uma amostra desse saber, compartilhada em 

comum acordo com meus irmãos consanguíneos, que generosamente autorizaram sua 

divulgação. Vale ressaltar que a maioria dessas práticas é utilizada pelos juremeiros que 

frequentam este recanto, perpetuando assim a sabedoria de Muraquisara e honrando a tradição 

que ela tão magistralmente cultivou. 

Ao contemplar as lágrimas que escorriam pelo meu rosto, revivi sua trajetória de fé e 

cura. Seja na imagem que adornava a parede da sala dedicada a Iemanjá, retratada sob a luz do 

luar, pairando sobre as águas do mar, com o reflexo das estrelas cintilando na claridade, vestida 

de azul, com cabelos longos e uma beleza singular. Ou nas sessões (giras), às quais a 

acompanhava sem compreender plenamente o que ali se passava, atento às palavras dos 

espíritos incorporados em alguém que eu conhecia, sem noção exata do significado daquele 

fenômeno, mas percebendo sua escuta atenta às orientações espirituais transmitidas. 

Seja na devoção ao seu jacutá33 com o santo guerreiro, São Jorge (Ogum), Nossa 

Senhora Auxiliadora ou Nosso Senhor Jesus Cristo (Oxalá), e onde ao nascermos ela atribuiu 

um Santo Protetor a cada um de nós como nossos nomes Baré. Nas suas orações noturnas, 

 
33  Altar de orações 



 

99 

 

conduzidas por uma vela acesa e um copo de água, ela derramava suas lágrimas ao solicitar 

bênçãos e proteção para todos. 

Podem me indagar: Onde se encontra seu ritual juremeiro? Este manifesta-se no chá 

de mandacaru que ela me ofereceu para estancar o sangramento de um ovário policístico; no 

emplasto de corama utilizado para aliviar uma dor de dente; ou nas defumações realizadas 

dentro de casa, quando sentia o ambiente carregado. Também no pedido de licença aos seres da 

natureza para colher tucumã, nas orações para evitar encontros com cobras peçonhentas, ou nos 

banhos de alfazema e de cuia-mansa para proteger meu filho e prevenir que fosse uma criança 

chorona ou irritadiça. Além disso, no diálogo sincero e humilde com os mestres da Jurema, que 

ela reverenciava com profundo respeito e admiração. 

 

“O ser juremeira ultrapassa a compreensão racional do mundo não indígena, 

sentimos o que a natureza nos diz, extraímos dela o que precisamos e com os 

seres encantados aprendemos que o respeito é lei, não por imposição, mas 

porque somos parte dela. Minha matriarca, minha Muraquisara sempre nos 

ensinou a adentrar os limites das matas, das águas, do ar e do fogo, elementos 

essências para a nutrição da vida. E os ensinamentos dos mestres juremeiros 

norteiam nossas posturas terrenas para alcançar a benevolência do criador. 

Não escolhemos a Jurema Sagrada, ela nos escolheu” (Dinéia Gama - Potira 

Yaci – Povo Baré). 
 

Essas memórias remetem aos conceitos de Barreto (2021), que discorre sobre os 

cuidados com o corpo, prática que mamita realizava com consciência da força e do poder que 

esses rituais possuíam para promover o bem-estar. As histórias mitológicas que ela me contava 

para adormecer explicam as origens de tudo, alinhando-se aos mitos conforme retratados por 

Fontes (20) de seu povo porém, dentro de suas perspectivas e às andanças de Mamita pelo 

piaçabal, cipoal, seringal e pelos trabalhos na roça. 

Quando Lizardo (2016) aborda o mutawarisá e as festividades de santos, visualizo-me 

ao lado de minha Muraquisara, participando ou cumprindo promessas nas festas de Santo 

Alberto na ilha de Manacatari, ou na Festa de Santo Antônio no famoso clube chibé, no bairro 

da Praia, onde morávamos. Esses mutawarisá estão presentes em nossas vidas em todos os 

momentos: no saruã da primeira menstruação, no resguardo materno, no mal-olhado 

direcionado às crianças, na proteção contra os Mawiá. 

Essas práticas e memórias me revelam a profunda conexão entre fé, cultura e cotidiano, 

evidenciando a riqueza de uma tradição que permeia os aspectos espirituais e sociais de nossa 

identidade. Neste diálogo entre o passado e o presente, buscamos não apenas recordar, mas 



 

100 

 

também revigorar a sabedoria ancestral que nos conecta com a natureza e com as forças que 

nos cercam. Assim, a memória de Adelina Gama se transforma em um fio de continuidade, 

tecendo histórias de cura, resistência e amor que ecoarão por gerações. E, de acordo com 

Barreto (2021, p.185), 

 

Os especialistas como detentores e produtores de “teorias” constroem e 

reconstroem os conhecimentos e os discursos a todo momento, põem em 

dinâmica os discursos, ritos, e cerimônias, atualizam suas formulas de bahsese 

de acordo com a ampliação de seu novos contatos e hábitos. A atualização dos 

conhecimentos diante de novos contextos não significa abdicar dos 

conhecimentos clássicos adquiridos, antes pelo contrário, atualiza-se o corpus 

de conhecimento a cada dia, aprimorando-o incluindo, inclusive, novos 

elementos nas formulas de bahsese para produção do cuidado do corpo... 

 

As plantas, ervas e banhos desempenham um papel significativo no tratamento de 

diversas afecções. É possível afirmar, com fundamento, que esses recursos naturais foram, são 

e continuarão a ser utilizados pelos juremeiros no Recanto dos Orixás e pela própria Jurema 

Sagrada, conforme ensinamentos transmitidos por Muraquisara. Pois, muitos deles foram 

ensinados pela própria Muraquisara aos mestres juremeiros, que consagraram esses 

ensinamentos e são usados também por eles em seus rituais. 

 

Na região do alto rio negro existem vários tipos de plantas, tem para curar 

veneno, remédio para fazer bem e mal, para curar doenças, para estragar, 

porém somente irá identificá-las aqueles que são conhecedores, pois não são 

todos que conhecem (Salgado, 2016, p.110). 

 

É imperativo destacar que a prática da cura transcende o mero conhecimento sobre 

plantas, ervas e demais métodos curativos. Trata-se, na verdade, de um fenômeno que abrange 

a dimensão da fé e do cuidadoso preparo que precede e conclui o ritual de cura. Assim, 

questionamentos como o que fazer, como proceder, quando agir, por que agir e por quem se 

age, revelam-se como os mistérios profundos e pessoais de quem pratica a cura. Ou seja, um 

conhecimento que na visão de Barreto (2021, p.89) os especialistas, 

 

São pessoas com força de articular qualidades sensíveis curativas contidas nos 

tipos de vegetais, animais e de minerais para abrandar a dor e curar as doenças, 

de modo a transformar determinados elementos (água, tabaco, enzima vegetal, 

entre outros) portadores de agentes curativos e protetivos...Para manter o 

equilíbrio da pessoa sob seus cuidados, lançam mão de bahsese para equalizar 

os elementos constituintes do corpo e reorganizarem as dimensões que 

constituem a força vital da pessoa...Para manter o equilíbrio do cosmo, 



 

101 

 

estabelecem interlocução com os waimahsã, habitantes de diferentes espaços 

do mundo aquático, terra/floresta e aéreo. Todo esforço dos especialistas 

resulta no controle das doenças e desconfortos, no equilíbrio do mundo 

terrestre, das relações cosmopolíticas e interpessoais. 
 

 

Esses aspectos são individuais, imbuídos de uma intimidade que se manifesta nas 

orações, nas súplicas e na fé que cada curador professa. Tais elementos, muitas vezes envoltos 

em segredo, constituem a essência do ato de curar, conferindo-lhe um caráter sagrado e singular. 

“As palavras das orações são mantidas em segredo, atravessaram séculos e passaram de pai 

para filho, em forma de oração, com frases repetidas mentalmente” (Salgado, 2016, p. 72). 

No Recanto dos Orixás, a prática da cura se transforma em um ritual de comunhão 

entre o humano e o divino, onde cada gesto e intenção são permeados por uma espiritualidade 

única e profundamente enraizada na subjetividade do curador. “Para cada doença corresponde 

uma qualidade de remédio, na mata existem muitos remédios, mas é preciso identificar quais 

as plantas de uso terapêutico, há vários conhecedores na região desses remédios” (Salgado, 

2016, p. 110). Pois, de acordo com Barreto (2021, p.152), 

 

Como mediador entre o cosmo e o mundo terrestre, o especialista é portador 

da força e poder de bahseiko mahsã. Seu corpo é a própria fonte de bahsese, 

como dizem os kumuã. Para que o bahsese produza efeito desejado, além de 

verbalizar a fórmula correta, é necessário que o especialista adote certas 

etiquetas. Uma delas é a auto proteção, para que os bahsese não ataquem ou 

retirem sua força, ou ainda que a doença do paciente se volte contra seu 

próprio corpo. 
 

Assim se mostrava Muraquisara, para empregar suas habilidades, protegia-se por 

completo, mantendo-se em permanente alerta diante dos fenômenos que a rodeavam. O poder 

curativo que a natureza lhe proporcionava podia ser visto como um legado valioso, que ela 

transmitiu a seus herdeiros, perpetuando a sabedoria ancestral que se relaciona profundamente 

com os ritmos e as essências do mundo natural. “A floresta possui diversas plantas alimentícias, 

fármacos, plantas para desenvolver habilidades de pesca, caça, sedução e também plantas 

venenosas” (Barreto, 2021, p.125).  

No intrincado tecido do saber, Muraquisara revelou a força de sua essência feminina 

em um contexto dominado por estruturas patriarcais. O sagrado espaço do Recanto dos Orixás 

configurou-se como seu abrigo, onde sua sagacidade não apenas permeava as interações, mas 

também era reverenciada na qualidade de matriarca de um clã.  



 

102 

 

Assim, sua presença tornou-se um farol de sabedoria e respeito, iluminando os 

caminhos de sua linhagem e desafiando as convenções que a cercavam. “Nesse espectro a 

presença do sagrado feminino se firma no enredo de fé dos seus praticantes e simpatizantes” 

Mar, et al., (2024, p. 145). 

 
Desse modo, a relevância do sagrado feminino, na construção mítica e 

religiosa de qualquer sociedade, reside na garantia e justificativa da existência 

do ser e do mundo que o cerca, pois, o homem primitivo (enquanto antigo) 

respaldava a sacralidade de sua existência na reprodução e a continua 

atualização dos mitos, manifestada durante os rituais. Mar, et al., (2024, p. 

146). 

 

A seguir, apresento as pussangas conhecidas por ela e sem a intenção de incluir, neste 

momento, suas características botânicas ou científicas. Adoto, assim, uma abordagem que 

reflete sua humildade e praticidade, reservando a análise mais aprofundada para um momento 

posterior. 

✔ Mandacaru: Ela chamava de jaramacaru, cortava uns quatros dedos, esquentava no 

fogo, e em seguida espremia, tirava o sumo e dava ao enfermo. Administrava umas três vezes 

ao dia. Serve para hemorragia; 

✔ Mangarataia, alho e álcool: Esses elementos eram unidos dentro de uma garrafa de 

álcool, deixava apurar e posteriormente usava sempre que necessário. Serve para dores, 

luxações. Passa-se no local da dor. 

✔ Folhas de Arraia e corama: As folhas são esquentadas na brasa e emplastada com 

sebo de carneiro. Serve para desmentidura, inflamações, tumores; 

✔ Andiroba e copaíba: Antes da comercialização desses óleos, ela mesma retirava da 

própria árvore.  São antibióticos e servem para inflamação do ouvido, garganta, feridas. Podem 

ser usados tomando diretamente as gotinhas ou feito como xarope (lambedores) com flor de 

mata pasta para pneumonia; 

✔ Banha de Sucuri: Essa é extraída direto da cobra quando morta. Serve para 

quebradura e inflamação. Cicatrizante, pode ser administrado oralmente as gotas necessárias ou 

passado no local; 

✔ Folha de jacami e/ou osso de macaco serve para quebradura; fazer emplasto com a 

folha e sebo de carneiro ou óleos. Também pode-se fazer o chá/infusão e administrada três 

vezes ao dia, até sarar a enfermidade; 



 

103 

 

✔ Pele do Casco de jabuti: queimava, pilava e misturava com sebo de carneiro ou óleo 

de Copaiba/andiroba. Passa-se no peito do enfermo, serve para pneumonia; 

✔ Óleo de tamacuaré: extraído da própria planta. Serve para coceira brava (curuba); 

✔ Mucura-caá: amassera-se as folhas na água limpa e dá banho nas crianças para tirar 

choro de quebranto, mal olhado, perturbações de espíritos obsessores; 

✔ Pacua-catinga: amassera-se as folhas na água limpa e lava a cabeça da pessoa que 

está perturbada por espíritos obsessores. Dando força e proteção. 

✔ Folha de cuia-mansa: amassera-se as folhas na água limpa e dá banho nas crianças 

para não ser chorona, teimosa, mal criada. 

Em face do exposto, é pertinente ressaltar o legado de vida que Adelina 

Gama/Muraquisara legou a seus filhos, netos e bisnetos, os quais se encarregarão de perpetuar 

os conhecimentos ancestrais oriundos de seu matriarcado. Sua força enquanto mulher indígena, 

atuando como provedora de seu lar, mantenedora de sua fé e protetora de sua família, ressalta 

a importância de sua figura na transmissão cultural e na transmissão das tradições familiares.  

Muraquisara não se limitou a ser a matriarca que sustentou o lar com suas mãos 

laboriosas, ela erigiu-se como uma orientadora sábia, moldando em seus filhos a autonomia 

necessária para que se tornassem não apenas capazes de cuidar de si mesmos, mas também de 

zelar por aqueles que lhes são queridos.  

Sua presença transcendeu a mera funcionalidade do cotidiano, tornando-se um farol 

de fé que iluminava os caminhos de sua prole, guiando-os com a luz da esperança e da 

determinação. Igualmente, Muraquisara se inscreve na ancestralidade como arquétipo da 

maternidade que, em sua essência, é também um ato de amor e responsabilidade, um 

testemunho da força que emana da sabedoria parental. 

E para mais conhecimento de seu legado e para finalizar este item, deixo os relatos de 

respeito, admiração, amor, carinho, e saudades de Muraquisara, na voz de seus filhos, netos e 

bisnetos. Onde foi feita a seguinte pergunta: Qual o maior legado deixado por Muraquisara 

(Adelina Gama-in memorian) e que você leva para a vida? 

 
É difícil escolher somente um, mas a persistência e a fé foram fundamentais 

para conseguir sobreviver(por ser indígena) na cidade grande. Mesmo longe, 

desenvolvi a minha cosmovisão e  adquiri conhecimento sobre a cura  e isso é 

uma forma de manter o legado deixado por ela, preservando a nossa cultura e 

a origem da família(Putira Murutinga, 43 anos, Baré, Neta) 

 



 

104 

 

Lembro que em alguma ida dela à Manaus, eu deveria ter uns 5 anos e 

inocentemente perguntei sobre os pais dela. Mas sem pensar muito ela disse 

que era filha da flor. Nunca vou esquecer disso. Por anos acreditava nisso. Até 

porque eu não tinha conhecimento de biologia. Então essa história fixou na 

minha mente. Quando fomos para São Gabriel em 2006, eu já tinha 12/13 anos 

e ainda acreditava que ela era filha da flor. Até que uma vez ela me levou para 

o sítio e na hora de tomar banho, bem na beira do rio mesmo, eu perguntei 

como que nascia da flor. Aí ela disse que vivia dentro da flor, e quando ela 

ficou um "pouquinho grande" ela não cabia mais dentro e tinha que sair da 

flor. Mais uma vez alimentando a história de ser filha da flor. Eu imaginava a 

cena dela saindo e caindo no chão, me perguntava quem que tinha pegado ela. 

Se ela tinha roupa. Era tão inocente da minha parte.  Mas isso sem dúvidas me 

proporcionou uma infância saudável. Poder usar a imaginação para sair da tão 

sofrida realidade, foi a maior forma de defesa que ela encontrou e não quis 

repassar seu sofrimento. Somente a força dela. Hoje tenho conhecimento de 

como nascem os bebês, mas se um dia tiver filhos, vou dizer que são bisnetos 

de uma flor também. Lembro de que uma vez até disse pra ela: vó, eu sei que 

a senhora não nasceu da flor, que foi um tio ou padrinho que criou a senhora. 

Aí ela disse que ele criou ela porque na hora que ela saiu da flor, o curupira ia 

pegar ela. Hoje sei da história dos pais terem morrido, mas Não sei o que a 

vovó passou na infância, mas com certeza não deve ter sido fácil ser órfã tão 

nova. Lembro também de quando a vovó me levou para o sítio da dona 

Luciana e quando elas limpavam lá, derrubavam árvore e mandava a gente 

ficar olhando das pedras na beira do rio as árvores caindo, e a gente só ouvia 

eles gritando: madeiraaaaa!!!Era tão divertido. Lembro da primeira vez que 

ela me levou no sítio da dona Luciana, meu primeiro dente estava mole, aí no 

meio do trajeto, dentro na canoa no rio, fui mexer no dente e ele caiu dentro 

da água, aí vovó disse que a dona da água estava seguindo a gente e viu meu 

dente mole, aí ela disse que estava esperando cair pra fazer um colar pra ela. 

Kkkkkkk essa vovó era cheia de histórias. (Cris, Baré, Neta). 

 

 

Ao fazer uma imersão sobre lembranças e memórias acerca de Adelina Gama, 

minha avó, precisei abrir portas do meu passado. Em um primeiro momento, 

voltei para minha infância. As primeiras recordações envolvem uma relação 

de sabor e cuidado. Recordo-me de alguns momentos em que, ao entrar em 

seu ambiente de trabalho, um hospital próximo à escola em que estudava, 

sentei em uma cadeira e logo próximo estava um cacau. O cacau sempre esteve 

presente, em outros momentos ela catou os que estavam no chão e nos 

ofereceu. No dia em questão, ao perceber que notei o fruto, ela o ofereceu. 

Após dizermos que sim, ela quebrou a casca, dividiu o fruto e entregou aos 

netos, falando para comermos. Sempre me recordo dessa cena. Parecia ser um 

dia comum, para todos os outros, mas para mim, não foi. Hoje, com 37 anos, 

me emociono e choro ao contar este fato. Guardo e levo para onde vou. 

Obviamente, a partir de muitas memórias, teria condições de relatar outros 

fatos. Momentos que envolvem risos, tristeza, um puxão de orelha, zelo e 

cuidados com as pessoas à sua volta. Ainda que no limite do cansaço, sentia 

que Adelina Gama buscou cuidar das pessoas próximas a ela. Talvez, eu ainda 

esteja aprendendo a cuidar das outras pessoas e, certamente, ela, é uma das 

pessoas que posso tomar como referência. (Esteves, 37 anos, Dessano, Neto). 

 

 



 

105 

 

Levo a lição de junção de família.  Sempre foi na casa da vovó o lugar onde a 

gente se juntava para datas comemorativas, almoços de domingo, sempre foi 

um lugar de paz. Um lugar de trégua.  Um lugar onde todo mundo sabia que 

tinha um ombro amigo e tinha alguém pra contar. E acima de qualquer coisa 

sempre respeitar os mais velhos. Quero levar isso pra vida e pra minha família. 

Saber que meu lar vai ser o lugar seguro deles. Isso me deixaria muito 

realizada (Putira Pituna, 30 anos, Baré, Neta). 

 

 

Era o amor genuíno e incondicional por nós e não media esforços para sempre 

ter a família unida. E em qualquer circunstância ela ali estava como se fosse 

um anjo de guarda mais em forma de ser humano, do nada ela já estava ali do 

nosso lado (rsrs). Que levo para a vida é cultivar o amor, compreensão, 

sabedoria, aceitação e ajudar o próximo sem receber nada em troca esse foi o 

legado que ela deixou para nós que se resume em uma só palavra "Adelina" 

um ser que jamais será esquecido (Jacitara, 40 anos, Baré, Neta). 

 

 

A maior lição que pude aprender com minha avó é sempre partilhar a comida 

com toda a família, manter a família unida mesmo que alguns estejam 

distantes fisicamente. E respeitar os mais velhos e agradecer pelo que temos 

(Diâ Kurú, 34 anos, Dessano,Neto). 

 

 

É pra frente que se anda, não importa o percalço que tenhamos que enfrentar. 

O que levo pra vida: Não fraquejar diante das dificuldades que a vida nos 

oferece (Curaci, 59 anos, Baré, filha). 

 

 

O legado deixado por Muraquisara para mim, foi o incentivo de levar em 

frente a Jurema Sagrada. De ter me ensinado valores e ter me tornado uma 

Ialorixá de responsabilidade com todos os conhecimentos de jurema que aderi. 

E por ter me tornado uma mãe compreensiva, e uma mulher trabalhadeira. 

Esse foi o maior legado de minha mãe comigo (Putira Pituna, 56 anos, Baré, 

filha). 

Muraquisara (trabalhadeira) foi e sempre será meu norte, minha inspiração, os 

valores que trago comigo e ensino a meus filhos e sobrinhos veio dos 

exemplos de sua vida. Minha mamita foi piaçabeira, balateira, cipoalzeira, 

roceira. Fazia sua farinha, beiju, tapioca e maçoca. Fez jus a seu nome. 

Quando veio morar em Tawa (sede de SGC) trouxe consigo a esperança e sua 

grande e inabalável fé. E o que levo para vida? Todos esses valores. E se eu 

conseguir ser 1/3 do que foi Muraquisara, me dou por satisfeita. Seu amor, 

seus cuidados, sua provisão nos encheram de vida, força, coragem, 

determinação e em sua fé nos sustentou e sustenta. (Putira Yaci, 49 anos, 

Baré). 

 

 



 

106 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Considerando os objetivos desta pesquisa, destacou-se a relevância de aprofundar a 

compreensão acerca do conhecimento tradicional relacionado à Jurema Sagrada e ao 

xamanismo, especialmente no contexto de São Gabriel da Cachoeira-AM. A investigação 

identificou elementos culturais, analisou práticas de cura e distinguiu rituais do conhecimento 

de cura, contribuindo para valorizar e preservar essas manifestações culturais de grande 

expressão.  

Além disso, evidenciou-se o papel dessas práticas na resistência e resiliência do 

Recanto dos Orixás, diante de preconceitos enfrentados pelos juremeiros. De tal modo, a 

pesquisa reforça a importância do reconhecimento das práticas tradicionais como componentes 

essenciais à diversidade cultural e à saúde integral de que procura essa prática ritualística, 

promovendo uma compreensão mais ampla e respeitosa dessas tradições no cenário 

contemporâneo. 

O estudo revelou a riqueza cultural e espiritual presente na região de São Gabriel da 

Cachoeira, destacando a complexidade e diversidade das tradições afro-indígenas que 

permeiam a história e o cotidiano dessa comunidade.  

A reflexão acerca dos encontros espirituais, especialmente aqueles relacionados à 

Jurema Sagrada, permitiu compreender que tais práticas representam não somente meios de 

cura, mas também mecanismos de resistência cultural e afirmação identitária frente a processos 

históricos de colonização, marginalização e preconceito. 

Observou-se ainda, que as práticas realizadas no Recanto dos Orixás e a residência de 

Dona Jóia demonstram uma continuidade e adaptação dos saberes ancestrais, que se entrelaçam 

com influências de outras culturas, inclusive a diaspórica, formando uma rede de significados 

que reforça a resistência e a criatividade dessas comunidades. 

Embora muitas dessas manifestações ocorram de forma reservada, tal reserva 

evidencia o cuidado e a valorização do sagrado, além da necessidade de proteger suas tradições 

diante de contextos de marginalização social e cultural. Reconhecer e valorizar as identidades 

afro-indígenas na Amazônia é fundamental para promover uma sociedade mais inclusiva, plural 

e respeitosa.  



 

107 

 

As práticas religiosas, os saberes tradicionais e as manifestações culturais representam 

não apenas heranças ancestrais, mas também formas de resistência e afirmação de direitos, 

contribuindo para o fortalecimento da diversidade cultural brasileira. 

Compreender a complexidade desses contextos evidencia a necessidade de políticas 

públicas sensíveis às especificidades locais e do reconhecimento do papel ativo dessas 

comunidades na construção do patrimônio cultural regional. Assim, é possível valorizar suas 

contribuições, fomentar o diálogo intercultural e assegurar o exercício pleno e respeitoso de 

suas práticas religiosas. 

Espera-se que este estudo tenha incentivado uma reflexão aprofundada acerca da 

importância do respeito às diferenças culturais e espirituais, ressaltando que a diversidade 

constitui uma riqueza a ser preservada e celebrada. Reconhecer a força dessas tradições equivale 

a reconhecer a resistência de um povo que, ao longo dos séculos, preservou suas identidades e 

contribuiu significativamente para a pluralidade cultural do país.  

Analisando o conjunto, evidencia-se que o papel dos especialistas e xamãs nas culturas 

tradicionais, especialmente nas práticas de Jurema Sagrada e no xamanismo brasileiro, é crucial 

para manter o equilíbrio, a saúde e a harmonia entre o humano, o espiritual e o natural. Esses 

indivíduos atuam como pontes entre diferentes mundos, transmitindo conhecimentos ancestrais, 

realizando rituais sagrados e promovendo uma conexão profunda com a natureza e as forças 

espirituais que regem a vida. 

Sua atuação vai além da cura física, abrangendo aspectos culturais, sociais e 

espirituais, fortalecendo a identidade coletiva e preservando um patrimônio de sabedoria oral e 

crítica.  

A reverência às plantas sagradas, aos Orixás e às entidades espirituais revela uma 

cosmologia integrada, na qual cada elemento possui significado e função dentro de um sistema 

de relações voltado ao bem-estar da comunidade. É fundamental reconhecer que esse 

conhecimento, construído culturalmente e transmitido de geração em geração, deve ser 

protegido e respeitado, sempre mediante a permissão e orientação dos povos originários e de 

seus especialistas. 

Dessa forma, a valorização dessas práticas tradicionais contribui para uma 

compreensão mais ampla do mundo, promovendo o respeito à diversidade cultural e espiritual, 

além de fortalecer o diálogo intercultural e o reconhecimento das sabedorias indígenas.  

A importância de integrar os saberes tradicionais dos povos originários, especialmente 

a sabedoria dos mestres de Jurema, reside na sua contribuição para a preservação do meio 



 

108 

 

ambiente e a promoção de uma saúde integral. Os conhecimentos ancestrais, transmitidos por 

mitos, rituais e práticas espirituais, oferecem uma compreensão profunda da relação entre 

humanidade e natureza, demonstrando que o cuidado com o planeta constitui uma questão de 

respeito, identidade e sobrevivência coletiva. 

Diante dos impactos do capitalismo e da crise ambiental global, torna-se imperativo 

valorizar a riqueza cultural e ecológica das comunidades indígenas, adotando práticas de 

manejo ambiental sustentáveis e respeitosas às suas tradições. A integração entre ciência 

moderna e saberes tradicionais potencializa ações de cura e conservação, além de fortalecer 

uma ética de convivência harmônica com o planeta.  

Reaprender com os mestres de Jurema e valorizar seus ensinamentos é um passo 

fundamental para construir um futuro mais equilibrado, no qual o cuidado com a Terra seja uma 

prática coletiva e um compromisso social, garantindo às próximas gerações o acesso à 

sabedoria, ao poder curativo da natureza e à riqueza cultural oferecida pelos povos originários 

e afrodiaspóricos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

109 

 

REFERÊNCIAS 

ABU-LUGHOD, Lila. A escrita contra a cultura. In: Equatorial–Revista do Programa de Pós-

Graduação em Antropologia Social, v. 5, n. 8, p. 193-226, 2018. 

 

AMAZONAS, Manaus. Lei Nº. 5.796, de 12 de janeiro de 2022. Declara São Gabriel da 

Cachoeira-AM, como a Capital dos Povos Indígenas. Disponível em: 

https://sapl.al.am.leg.br/media/sapl/public/normajuridica/2022/11757/5796.pdf. Acesso em: 23 

de jan de 2024. 

 

ARAÚJO, Carlos Eduardo de. Xamanismo hoje: diálogos com uma sabedoria arcaica. Tese 

(Doutorado) – Universidade Federal do Rio Grande do Norte, Centro de Educação, Programa 

de Pós-graduação em Educação. Natal, RN, 2022. Disponível em: 

https://repositorio.ufrn.br/bitstream/123456789/47219/1/Xamanismohojedialogos_Araujo_20

22.pdf. Acesso em: 10 de jan de 2024. 

 

BRASIL, MEC/SEF. Referencial curricular para as escolas indígenas/Ministério da Educação 

e do Desporto, Secretaria de Educação Fundamental. Brasília, 1998. Disponível em: 

http://portal.mec.gov.br/cne/arquivos/pdf/1999/pceb014_99.pdf. Acesso em: 13 de jan de 2024. 

 

BARRETO, João Paulo Lima. Bahserikowi - Centro de Medicina Indígena da Amazônia: 

concepções e práticas de saúde. Amazônica - Revista de Antropologia, [S.l.], v. 9, n. 2, p. 594-

612, abr. 2018. ISSN 2176-0675. Disponível em: 

<https://periodicos.ufpa.br/index.php/amazonica/article/view/5665>. Acesso em: 20 mar. 

2024. doi:http://dx.doi.org/10.18542/amazonica.v9i2.5665. 

 

__________ João Paulo Lima. Kumuã na Kahtiroti-ukuse: uma “teoria” sobre o corpo e o 

conhecimento-prático dos especialistas indigenas do Alto Rio Negro. Tese de Doutorado em 

Antropologia Social – Universidade Federal do Amazonas-UFAM, 2021.Disponível em: 

https://tede.ufam.edu.br/bitstream/tede/8289/5/Tese_João%20Paulo_PPGAS.pdf. Acesso em 

25 mar. 2024. 

 

CUNHA, Manuela Carneiro da. Cultura com aspas e outros ensaios/Manuela Carneiro da 

Cunha. São Paulo: Cosac Naify, 2009. 

 

DESCOLA, Philippe, 1949. Outras naturezas, outras culturas/Philippe Descola; tradução de 

Cecilia Ciscato – São Paulo: Editora 34, 2016 (1ª Edição) 64p. (Coleção Fábula). 

ELIADE, Mircea. O Xamanismo e as Técnicas Arcaicas o Êxtase. São Paulo – Martins, 2002. 

Fontes. Trad. Beatriz Perrone-Moisé, Ivone Castilho Benedetti.  

ELIAS, Norbert, 1897-1990. O Processo Civilizador/Norbert Elias; tradução Ruy Jungman; 

revisão e apresentação, Renato Janine Ribeiro. – 2.ed. – Rio de Janeiro: Jorge Zabar ed., 1994 

2v. 

https://repositorio.ufrn.br/bitstream/123456789/47219/1/Xamanismohojedialogos_Araujo_2022.pdf
https://repositorio.ufrn.br/bitstream/123456789/47219/1/Xamanismohojedialogos_Araujo_2022.pdf
http://dx.doi.org/10.18542/amazonica.v9i2.5665
https://tede.ufam.edu.br/bitstream/tede/8289/5/Tese_Jo%C3%A3o%20Paulo_PPGAS.pdf


 

110 

 

__________________Tecnização. In Neiburg, F.; Waizbort, L. (Org). Estado, processo, 

opinião pública. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2006. Cap. 2, p.35-68. (Escritos e Ensaios, v.1). 

FONTES, Francineia Bitencourt. Hiipana, Eeno Hiepolekoa: Construindo um pensamento 

antropológico a partir da mitologia Baniwa e de suas transformações. Dissertação de Mestrado 

em Antropologia Social. Universidade Federal do Rio de Janeiro, 2019. 

GALVÃO, Pedro. Filosofia: uma introdução por disciplinas/Pedro Galvão.[et al.].-(Extra 

coleção). Edições 70, setembro de 2012. 

GRANDO, Beleni Saléte. Esporte, lazer e povos indígenas [recurso eletrônico] /Beleni Saléte 

Grando, Khellen Cristina Pires Soares. – Belo Horizonte: Editora UFMG, 2023.  

HERRERO Marina. FERNANDES Ulysses (org.). Baré: Povo do rio. Edições Sesc São Paulo. 

2015. 

KOPENAWA, ALBERT, Bruce, Davi. A queda do ceú: Palavras de um xamã yanomami/Davi 

Kopenawa e Bruce Albert: tradução Beatris Perrone-Moisés: prefácio de Eduardo Viveiros de 

Castro – 1ª ed.  

LANGDON, E. Jean Matteson. Xamanismo no Brasil: Novas Pespectivas. Organizadora. – 

Florianópolis: Ed. da UFSC, 1996. 

GOLDMAN, Marcio. A relação afroindígena. Caderno de campo, São Paulo, n.23, p.1-381, 

2014 – DOI: 10.11606/issn.2316-9133.v23ip213-222. 

GOLDMAN, Marcio. Nada é igual. Variações sobre a relação afroindígena. Mana 27(2): 1-39, 

2021 – http://doi.org/10.1590/1678-49442021v27n2a200. 

MAR, SOUTO, CÉSAR, Alex Araújo, Caio Augusto Teixeira, Waldimiro Maximino Tavares. 

Mariana, Herondina e Toya Jarina: Transculturalidade nas figurações do Sagrado feminino na 

encantaria Amazônica. Sacrilegens, Juiz de Fora, v.21, n.1, p.136-154, jan./jun.2024.    

 MIRANDA, Carla. E a Jurema se abriu toda em flor. A luta por Reconhecimento do Povo de 

Jurema como Povo Tradicional de Matriz Afro-indígena. Tese de Doutorado pela Universidade 

de Brasília – Faculdade de Direito, 2018. Disponível em: 

http://www.realp.unb.br/jspui/handle/10482/34064. 13. de jan de 2024. 

MONTEIRO, Luana Karen de Lira. Educação e ancestralidade na casa de Jurema São 

Sebastião: "Quem tem sangue de Caboclo ta na hora de arriar". Dissertação de Mestrado - 

Universidade Federal do Rio Grande do Norte, 2020. 

http://doi.org/10.1590/1678-49442021v27n2a200


 

111 

 

REZENDE, Justino Sarmento. A festa das frutas: uma abordagem antropológica das cerimonias 

rituais entre os Utãpinopona (Tuyuka) do alto rio Negro. Tese de Doutorado em Antropologia 

Social – Universidade Federal do Amazonas-UFAM, 2021. 

SILVA JUNIOR, Luiz Francisco da. A Jurema, o Culto e a Missa: disputas pela identidade 

religiosa em Alhandra PB. Dissertação de Mestrado em História – Universidade Federal de 

Campina Grande, Centro de Humanidades, 2011.  

ROHDE, Bruno Faria. A umbanda tem fundamento, e é preciso preparar: abertura e movimento 

no universo umbandista. 154 f. 2010. Dissertação (Mestrado em Cultura e Sociedade) - Instituto 

de Humanidades, Artes e Ciências Prof. Milton Santos, Universidade Federal da Bahia, 

Salvador, 2010. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

112 

 

 

APÊNDICE A – ARTIGO  DO INTERCÂMBIO BRASIL/BOLÍVIA 
 

 

RITUAIS DA PACHAMAMA E DO XAMANISMO NA JUREMA SAGRADA: 

Ancestralidade indígena entre Brasil e Bolívia 

 

Dinéia Gama Albuquerque34 

Agenor Cavalcanti de Vasconcelos Neto35 

Maria do Socorro da Silva Arantes36 

 

 

 

Palavras Chaves: Pachamama, Xamanismo, Jurema Sagrada. 

 

INTRODUÇÃO  

 

A presente pesquisa busca compreender e valorizar os rituais sagrados da Pachamama 

e do Xamanismo como expressões de uma cultura ancestral indígena presente nos povos 

originários da Bolívia e do Brasil. Essas práticas espirituais, que permeiam a relação do homem 

com a natureza e o cosmos, representam não apenas manifestações religiosas, mas também 

elementos fundamentais na construção de identidades culturais, resistência e transmissão de 

conhecimentos tradicionais.  

 
34  Mestranda do Curso de Pós-Graduação em Sociedade e Cultura na Amazônia da Universidade Federal 

do Amazonas (PPGSCA/UFAM). Bolsista CAPES do Intercâmbio Sanduiche Brasil/Bolívia do Programa de 

Desenvolvimento Acadêmico Abdias Nascimento. Pedagoga da Rede Estadual de Ensino do Amazonas. E-mail: 

dineiasgc@gmail.com.  
 
35  Doutor em Antropologia Social. Especialista em etnologia indígena do Noroeste Amazônico/Alto Rio 

Negro. Foi convidado para dançar kuximawara uma vez e fez dessa experiência uma tese premiada. Professor 

colaborador do PPGSCA-UFAM. Participa dos grupos de estudos NEAI e Maracá.  

 
36  Docente da Universidade Federal do Piauí(UFPI). Doutora em Educação, coordenadora do Projeto 

Internacional Ciência Indígena financiado pela CAPES, e coordenadora do Núcelo de Pesquisa NEPEECDES. 

mailto:dineiasgc@gmail.com


 

113 

 

 O problema central aqui é responder como esses rituais se manifestam nos elementos 

da cultura indígena, especialmente na Jurema Sagrada, analisando de que forma esses sistemas 

de crenças fortalecem o pertencimento étnico e a memória ancestral dos povos, promovendo 

uma conexão viva com suas raízes e com o meio ambiente. A metodologia adotada, baseada 

em trabalho de campo qualitativo, entrevistas, etnografia e autoetnografia, aliada ao diálogo 

com uma bibliografia especializada, possibilitou uma imersão nas práticas e saberes 

tradicionais, além de uma troca intercultural durante o intercâmbio realizado na Bolívia, 

enriquecidas em atividades de campo e vivências com a cultura dos povos indígenas da Bolívia.  

Ao analisar essas manifestações culturais e vivências, pretende-se evidenciar a 

importância da transmissão e valorização desses conhecimentos ancestrais frente às ameaças      

do “desenvolvimento” capitalista, reafirmando a resistência cultural e espiritual dos povos 

indígenas e afro-indígenas. Assim, este estudo pode contribuir para a compreensão da relação 

intrínseca entre cultura indígena e sustentabilidade, ressaltando o papel fundamental dos rituais      

ancestrais na construção de uma sociedade mais plural e sustentável, consciente e respeitosa 

com a biodiversidade e a diversidade cultural. 

 

ANCESTRALIDADE INDÍGENA NAS FRONTEIRAS BRASIL E BOLÍVIA 

Na atualidade, a temática das mudanças climáticas constitui uma pauta de repercussão 

global. No entanto, é pertinente recordar que os povos originários de todas as regiões do planeta 

já discutiam e transmitiam conhecimentos acerca dos cuidados necessários com o meio 

ambiente, uma vez que dele deriva toda a vida. 

No âmbito do contexto intercultural, destaca-se São Gabriel da Cachoeira, localizada 

no Estado do Amazonas, Brasil. Em 2022, foi oficialmente reconhecida como a Capital dos 

Povos Indígenas por meio da Lei nº 5.796, de 12 de janeiro, promulgada pelo Governo do 

Amazonas. Tal distinção se deve à sua diversidade étnica e aos conhecimentos ancestrais que 

preservaram a existência dessas comunidades ao longo do tempo. O que corrobora com 

Quinteiro, Fonseca (apud. Morin,1996), em, 

 

O saber tradicional pode ser observado como aquele oriundo das comunidades 

tradicionais – grupos indígenas, quilombolas, caiçaras, ribeirinhos, 

extrativistas etc. –, percorrendo caminhos por vezes coincidentes e por outros 

concorrentes com o saber acadêmico, pois os diferentes conhecimentos são 

fruto de um processo de “circularidade” influenciando e sendo influenciados 

mutuamente. 

 



 

114 

 

 

E dentro desse contexto, os conhecimentos tradicionais do povo rio-negrino37 

despertam interesse por parte dos kariwas38, que ao longo de décadas têm explorado o território 

e os recursos culturais, materiais e imateriais sem oferecer a devida compensação.  Esses 

saberes representam significados ancestrais, transmitidos oralmente de uma geração para outra, 

e merecem ser respeitados por sua singularidade e relevância. Na qual, em sua maioria são 

transmitidos através dos mitos, que nos ensinam e explicam sobre diversos saberes. Sobre essa 

questão, para Wright,  

 

[...]o mito tem uma importância central na cultura Baniwa, explicando 

pelo menos quatro questões maiores sobre a natureza do mundo: como 

a ordem e os modos de vida dos antepassados são reproduzidos para 

todas as gerações futuras; como as crianças devem ser instruídas sobre 

a natureza do mundo; como as doenças e o infortúnio entraram no 

mundo; e qual a natureza da relação entre seres humanos, espíritos e 

animais, que é a herança do mundo primordial (Wright, 1996, p. 87). 

 

 

Nessa mesma perspectiva, Fontes (2019, p.28) nos relata que “o mito não é do passado, 

um mito é uma narrativa presente é vida”. Pois, está presente em nosso cotidiano e norteia os 

ciclos da vida, suas condutas, seus modos de ver o mundo terreno e espiritual. De modo que “o 

mito comporta uma multiplicidade. Dentro das narrativas sempre há descobertas sobre coisas 

diferentes” (Fontes, 2019, p.28). Tais conhecimentos, entrelaçam-se com crenças e rituais 

próprios, formando uma teia de significados sagrados que reforçam a memória coletiva e o 

pertencimento. Nessa tessitura, Barreto (2017) nos revela com sensibilidade e profundidade 

que,      

      

Entre os povos do Alto Rio Negro, conhecer o mundo significa 

necessariamente estabelecer relações cosmo-politicas, sem dividi-las em 

relações sociais e meio natural. Consideramos que todos os “ambientes” dos 

espaços aquáticos, terra/floresta e aéreo são habitados por outros seres 

humanos denominados de waimahsã, na língua yepamahsã, que doravante são 

traduzidos como espíritos. Essa noção de espaços mais inclusiva está 

articulada com bahsese (benzimentos) e a intenção dos humanos como 

waimahsã, habitantes dos respectivos “ambientes” (Barreto, 2017, p. 603). 

 
37  Povos que vivem ao longo do Rio Negro, localizado no Estado do Amazonas-Brasil.  
38  Não indígenas, na língua Nheengatú (língua geral) falada atualmente pelo povo Baré 



 

115 

 

 

Nesta conjuntura, em conformidade com os ditames da ancestralidade, a Pachamama, 

o Xamanismo e a Jurema Sagrada emergem como manifestações eloquentes do pertencimento 

étnico indígena que perpassa toda a vasta extensão da América Latina. Essas expressões 

culturais e espirituais, enraizadas na cosmovisão de povos originários e afro-diaspóricos tecem 

uma rede de sentidos que transcende a temporalidade e a espacialidade, influenciando 

profundamente suas crenças, rituais e tradições.  

E como pesquisadora do povo indígena Baré e contemplativa praticante da Jurema 

Sagrada em meu território, São Gabriel da Cachoeira, situado nas terras indígenas do Rio Negro 

no Estado do Amazonas, manifesto que a força ancestral de minhas raízes me guiou rumo ao 

espaço acadêmico e à realização do mestrado sanduíche na Bolívia.  Sou Potira Yaci (Flor da 

Lua), tenho 49 anos, proveniente de um clã cuja tradição de saber repousa no 

xamanismo/pajelança, conhecimentos estes reservados aos homens em meu território. Porém, 

minha mamita39, com sua astúcia e sensibilidade, assimilou, por meio da observação cuidadosa, 

as práticas de cura através do poder da natureza (plantas e ervas). 

É a partir dessa sabedoria, transmitida pela ancestralidade materna, que nasce o meu 

desejo de narrar e defender os rituais e o mundo do xamanismo no contexto da Jurema Sagrada, 

especialmente no Recanto dos Orixás, em São Gabriel da Cachoeira-Amazonas, tema de minha 

dissertação. 

Guiada por um sonho, cujo sussurro etéreo despertou minha alma para a jornada do 

saber, o tema de minha dissertação emergiu das palavras sagradas de Mestra Herondina40. No 

silêncio do sonho, ela falou sobre “A força de um clã”, uma força que entrelaça raízes ancestrais 

e pulsa através da linhagem materna, reverberando no culto à Jurema Sagrada, símbolo de 

resistência, de conexão com o sagrado, de memória viva e eterna. 

Assim, sob essa inspiração mística, iniciei minha trajetória no mestrado no Programa 

de Pós-Graduação em Sociedade e Cultura na Amazônia (PPGSCA), vinculado ao Instituto de 

Filosofia, Ciências Humanas e Sociais da Universidade Federal do Amazonas (UFAM). Nesse 

espaço de reflexão e descoberta, estou inserida na Linha de Pesquisa 2: Redes, Processos e 

Formas de Conhecimento, onde os enredos invisíveis do saber se conectam, revelando a 

complexidade das relações humanas e culturais na vastidão amazônica. 

 
39  Assim é conhecida a matriarca do clã referido acima, também conhecida como Muraquisara. 
40  Entidade espiritual da Jurema Sagrada e outras religiões de matriz africana. Conhecida também por 

cabocla Herondina. 



 

116 

 

Dentro desse cenário, tive a oportunidade de participar      do programa de intercâmbio 

de mestrado sanduíche, fomentado pela CAPES, por meio do Programa de Desenvolvimento 

Acadêmico Abdias Nascimento. Essa experiência me possibilitou vivenciar, ao longo de dez 

meses, as particularidades da Bolívia e a Universidade Pública de El Alto (UPEA). Assim como 

minha cidade, São Gabriel da Cachoeira, a Bolívia tem também muito forte esse traço indígena. 

A vasta heterogeneidade cultural e as paisagens deslumbrantes do país proporcionaram 

uma experiência singular, que transcende fronteiras. O intercâmbio na Bolívia revelou-se uma 

experiência transformadora, expondo um país repleto de contrastes, desde suas belezas naturais 

até a diversidade cultural de suas comunidades. 

A convivência com a população local e a imersão em suas tradições proporcionaram 

uma nova perspectiva acerca da vida e das realidades sociais. Essa vivência fomentou uma 

valorização das diferenças e uma busca por uma compreensão mais aprofundada das questões 

sociais e econômicas que permeiam a sociedade boliviana. 

Ademais, a experiência estimulou uma reflexão acerca do nosso próprio contexto 

social e das desigualdades existentes em nossa sociedade. Em síntese, o intercâmbio contribuiu 

para a ampliação dos nossos horizontes e me motivou a atuar de maneira mais consciente e 

crítica em relação ao mundo ao nosso redor. A Bolívia nos ensinou que, apesar dos contrastes, 

a empatia e o diálogo são essenciais para a construção de pontes entre culturas e para a 

promoção do entendimento mútuo. 

Dessa forma, minha trajetória se conecta ao legado ancestral de Muraquisara41, minha 

matriarca e do clã Mapinguari42, buscando dar voz às práticas que sustentam minha cultura, 

saúde e identidade, promovendo um diálogo entre o saber tradicional e o espaço acadêmico. 

Nesse conjunto, o tema do artigo se revela ao evidenciar a intersecção entre o xamanismo, a 

Jurema Sagrada e a Pachamama. 

 

CONEXÃO ANCESTRAL: PACHAMAMA, XAMANISMO E JUREMA SAGRADA      

Como já descrito, o interesse acadêmico concernente ao xamanismo, inscrito nos 

saberes tradicionais da Jurema Sagrada e em suas práticas, emergiu de maneira multifacetada, 

partindo de minha apreensão particular, em razão da vivência nos rituais com os mestres da 

 
41  Trabalhadeira na língua Nheengatu e matriarca do clã Mapinguari que trabalha com a Jurema Sagrada 

em São Gabriel da Cachoeira, Estado do Amazonas. 
42  Nome dado pelos mestres da Jurema Sagrada ao clã de Muraquisara, por seu vasto conhecimento dentro 

das matas. Mapinguari um dos curupiras do Alto Rio Negro, cuja figura encantada é protetor das matas e seus 

moradores. 



 

117 

 

Jurema Sagrada. Mas, não tinha a devida compreensão da Religião afro-indígena da Jurema 

Sagrada. E com as atividades de pesquisa, sinto-me no caminho certo. 

E ao participar do intercâmbio sanduíche na Bolívia, a reflexão sobre a Jurema me fez 

perceber que ela se articula ao conhecimento da Pachamama. A busca por conhecimentos 

voltados à cura, proteção, êxito na caça ou na pesca, aplacar males, prever o futuro, preparar o 

corpo, reforça a interdependência desses elementos, evidenciando a relevância dos valores 

humanos e de suas relações com o cosmos. Essa interconexão entre essas crenças indígenas nos 

revela uma irmandade com objetivos semelhantes; rituais parecidos. 

Ademais, é imprescindível permanecer vigilante quanto à possibilidade de inversão      

desses valores, sobretudo com a lógica colonial, a qual pode afetar de modo deletério nossa 

relação com a espiritualidade, a natureza e até mesmo conosco mesmos.  

De tal modo, torna-se necessário valorizar e preservar tais conexões, a fim de assegurar 

a saúde do corpo-território indígena, bem como manter viva a sabedoria ancestral que nos 

orienta na jornada da existência. Ambos são indispensáveis para o respeito do divino, do meio 

ambiente e para a transmissão das interações sociais, no âmbito da valorização da herança 

cultural e da biodiversidade, garantindo a continuidade de uma sabedoria ancestral que orienta 

a experiência da vida. 

Neste sentido, procederemos a uma exposição sucinta de determinados aspectos 

referentes à Pachamama e à Jurema Sagrada, dialogando com a literatura especializada sobre o 

xamanismo, os quais se revelaram pertinentes para o desenvolvimento deste estudo: 

 

PACHAMAMA: Deusa da terra na espiritualidade dos povos indígenas da Bolívia 

 

No cerne das cosmovisões de diversas comunidades indígenas (campesinos43) da 

região andina, a figura da Pachamama, ou Mãe Terra, ocupa uma posição de destaque como 

símbolo de conexão sagrada entre o ser humano e o cosmos. “A terra ou a Pachamama é vida, 

assim como a mulher, tem força geradora e criadora, ambas são fecundas e vitais” (Torres, 

2021, p.15).  

 

 
43  “Campesinos: Termo em castelhano para se referir ao camponês no idioma português. No caso boliviano, 

o "campesino" foi implementado como categoria identitária dos povos indígenas situados nas áreas rurais nas 

políticas da Revolução Nacional de 1952. Assim, essa categoria, até hoje, além de se referir à pessoa que trabalha 

a terra, pode ser entendida também como sinônimo de indígena” (Roger Chambi Maita – Advogado). 



 

118 

 

Por serem assim, nascidos da terra, os povos indígenas se relacionam com a 

terra como uma “mãe”. A mãe cuida dos filhos desde a concepção, desde o 

nascimento, cuida do crescimento, cuida durante a velhice e quando isso 

acontece, ela cuida novamente, pois quando se chega ao final da vida, a pessoa 

volta novamente para dentro da terra, em seus cuidados (Fontes, 2019, p. 34) 

 

Originária das línguas nativas do Quéchua e do Aymara, cujo significado remete ao 

conceito de "mundo" ou "planeta", pacha e à ideia de "mãe", mama, esse termo encapsula uma 

entidade que transcende o mero simbolismo, sendo percebida como uma força vital e pulsante 

que sustenta toda forma de existência. Sua importância e respeito é grande que, 

 

Los campesinos aymaras ofrecen diversas "comidas" a la tierra en diferentes 

periodos del ciclo agricola. La ofrenda compleja recibe la denominacion de 

mesa y es el tratamiento culinario preciso cuando la tierra "harnbrea" cada 

primero de agosto. Del mismo modo, es la mesa el plato predilecto de la 

pachamama con el que hay que servirle en los casos en 1os que la tierra 

"agarra" a la gente haciendoles enfermar (Juárez, 1994, p.53). 

 

A Pachamama é reverenciada como uma entidade viva, uma deidade que encarna a 

essência da natureza em sua plenitude: as montanhas imponentes, os rios serpenteantes, a flora 

exuberante e a fauna diversificada. “Essa entidade evoca no imaginário dos povos indígenas da 

região o sentimento de que somos filhos de uma Grande Mãe, nossa primeira morada, e que a 

ela devemos respeito durante nosso trajeto pelas veredas da existência” (Bulhões, 2021, p.127). 

Para os povos que a reverenciam, ela representa a fonte primordial de vida e de 

equilíbrio cósmico, cuja harmonia é condição sine qua non para o bem-estar coletivo. De tal 

modo, sua presença permeia rituais de gratidão, oferendas e cerimônias que visam assegurar 

boas colheitas, saúde e uma convivência harmoniosa com o meio ambiente. E qual o significado 

dos rituais sagrados da Pachamama? 

 

Os significados são muito importantes e determinantes para o cotidiano. O 

ritual que pratico é a oferenda, ou mais conhecida como “mesa”, que consiste 

em um preparo especial, uma comida para Pachamama, com insumos como 

ervas medicinais, doces, gordura e lã de lhama, folhas de coca, entre outros. 

Por isso, há um mês especifico para que os Aymaras façam rituais a 

Pachamama, esse mês é agosto, em que a mãe descansa  e abre a boca para 

que a alimentemos. Cada ritual tem protocolos que devem ser seguidos à risca, 

caso contrário, serão mal recebidos. Isso evidencia o significado dos rituais. É 

algo sério, que envolve fé e dedicação, independentemente dos custos de 

tempo e dinheiro. (Mayta, Aymara, 34 años, 2025. Entrevista em 27 de abril). 

 

 



 

119 

 

Entre esses, destaca-se o ritual do "Pago a la Tierra", uma oferenda de alimentos, 

bebidas, folhas de coca e objetos simbólicos às montanhas ou ao solo, numa tentativa de 

estabelecer uma relação de reciprocidade e respeito com a Mãe Terra. 

Na visão indígena andina (campesinos), a relação com a Pachamama é marcada por 

um princípio de troca mútua: cuidar da terra é, na essência, cuidar de si e das futuras gerações. 

Tal perspectiva contrasta com as abordagens econômicas convencionais, muitas vezes 

orientadas à exploração desenfreada dos recursos naturais, promovendo uma visão mais 

sustentável e respeitosa do meio ambiente. Na qual as mulheres têm um cuidado maior com a 

terra,  

Na visão de mundo personificada pelas mulheres ameríndias, toda natureza é 

parte da Pachamama, Ele/Ela Criador/a é fonte de toda riqueza; as mulheres 

agricultoras – camponesa e indígena – que vivem e se alimentam da natureza, 

tem um profundo conhecimento dos processos do modo de vida sustentável 

que se encontra estreitamente relacionado com a floresta, com os rios, com a 

várzea e com o movimento das águas. (Bulhões, 2021, p. 128). 

 

 

Essa filosofia de preservação e reverência destaca-se como uma alternativa ao 

paradigma destrutivo, propondo uma convivência harmônica e equilibrada com o planeta. 

Contudo, a Pachamama encontra-se ameaçada por atividades extrativistas, mineração 

predatória, desmatamento e as mudanças climáticas que aceleram sua vulnerabilidade. Neste 

sentido, se 

...evidencia que a sabedoria secular herdada pelas mulheres traduz em suas 

práticas ecológicas a relação de alteridade no conviver com a Mãe-Terra, 

dedicando-lhe respeito, amor e profundo zelo. Na visão dos povos 

ameríndios, a terra é mais do que simplesmente o lugar onde se vive. Ela é 

sagrada, é capaz de fazer germinar e de acolher plantas, animais e uma 

infinidade de seres vivos, além dos humanos, compondo assim ambientes 

onde a vida frutifica em todo o seu esplendor.  (Bulhões, 2021, p. 129-130). 

 

Com isso, diversos povos indígenas andinos, continuam na luta para defender suas 

terras ancestrais e suas tradições, reconhecendo na figura da Mãe Terra uma força vital que 

necessita de proteção e respeito. “La pachamama es picdra, grasas animales, metales, resinas, dulces 

pero igualmente, ese mundo del querer que los hombres anhclan y del que tambien forman parte” 

(Juárez, 1994, p.70). 

Nos últimos anos, essa entidade passou a simbolizar a resistência indígena e a luta por 

direitos ambientais, sendo incorporada por movimentos ecológicos e pelos direitos dos povos 



 

120 

 

originários, que veem nela um símbolo de esperança para uma relação mais justa e equilibrada 

com o planeta. Pois, qual a relação entre Pachamama e a espiritualidade Ayamara? 

 

Yo, como persona social, formo parte de la Pachamama, yo habito en ella, mi 

vida depende de ella, mi existencia es convivial com la Pachamama y com 

otros entes, formo parte de esse sistema de vidas. Cuando se habla de 

Pachamama, no sólo es tierra ni territorio, sino, va más allá, abarca de maneira 

holística, “vuelo”, “suelo” y “subsbuelo” (alax pacha, aka pacha y manqha 

pacha). Dicho de outro modo, yo habito em la Pachamama, soy parte de ella. 

Por lo tanto, tengo uma relación convivial del mundo pluriverso. (Osco, 

Ayamara, 69 años, 2025. Entrevista      em 27 de abril). 
 

 

A      Pachamama representa um conceito filosófico e ético que fundamenta uma visão 

de mundo pautada na harmonia, no respeito e na reciprocidade com a natureza. Sua 

compreensão e valorização oferecem uma alternativa às práticas destrutivas advindas do 

modelo econômico atual, propondo uma reflexão profunda sobre nossa relação com o meio 

ambiente. 

 
É conferida à natureza uma dimensão de valor ético, as práticas realizadas 

pelas mulheres, batizadas hoje de sustentáveis, têm demonstrado ao longo do 

processo histórico sua conexão e interação com a natureza, pois ambas estão 

interligadas por linhas invisíveis, todas lutam, constroem estratégias e 

delimitam objetivos (Bulhões, 2021, p.130) 

 

 

Assim sendo, ela se configura como um símbolo de resistência e uma inspiração para 

a construção de um futuro onde a coexistência com a Terra seja pautada pela consciência 

ecológica e pelo cuidado mútuo. Neste sentido, qual a relação entre Pachamama e a natureza? 

 

São conceitos diferentes. O conceito de natureza é ocidental. No idioma 

Aymara não existe uma palavra que signifique o ambiente natural como algo 

separado do mundo Aymara. Não existe a relação “homem e natureza”. A 

relação é homem-mulher (sempre em paridade) e mãe, Pachamama, avôs e 

avós montanhas, ou seja, um entorno vivo com o qual se interage. Hoje em 

dia, com constituições políticas com a do Equador, fala-se em direitos da Mãe 

natureza, ou seja, tenta-se dar um sentido materno à natureza, mas ainda 

permanece como algo externo. No caso Aymara, o sentido é outro: a 

Pachamama é mãe (Mayta, Aymara, 34 años, 2025. Entrevista em 27 de abril). 

 

 

 

 



 

121 

 

XAMANISMO: Espiritualidade afro-indígena 

 

O município mais indígena do Brasil, São Gabriel da Cachoeira-Amazonas, manifesta-

se, na região do Alto Rio Negro, como um núcleo de predominância religiosa, tanto na vertente 

católica quanto protestante, e a cultura espiritual originária dos povos indígenas passou a ser 

progressivamente substituída por essas duas tradições. 

No que concerne à prática do xamanismo/pajelança, observa-se um fenômeno de 

metamorfose cultural, no qual a transmissão discreta e oral das tradições xamânicas às gerações 

mais jovens foi substituída por um sistema de liderança centralizada, simbolizado pelo termo 

“capitão”. Este líder assume o papel de principal decisor, ouvindo as lideranças religiosas 

institucionais que se estabeleceram nas comunidades indígenas, em um gesto de adaptação ao 

processo de “civilização” e integração social do invasor colonial. 

Desta maneira, essa mudança pode ser atribuída à influência da cultura ocidental, que 

trazia consigo diferentes valores e costumes em encontro com os das comunidades indígenas. 

Nesse contexto, a substituição do termo “xamã” pelo termo “capitão” reflete uma 

reconfiguração das práticas tradicionais, em favor de um sistema de poder mais centralizado e 

hierárquico, no qual a autoridade religiosa é subjugada à autoridade civil. 

No âmbito do xamanismo, destacam-se as crenças relacionadas aos antepassados e às 

cerimônias de chamamento, voltadas a estabelecer uma conexão com o plano divino. O xamã 

e/ou pajé é reconhecido como o detentor do conhecimento essencial, capaz de acessar estados 

de transe e de navegar por outras realidades, assumindo diversas formas e entidades na busca 

por respostas que possam facilitar a cura de enfermidades, futuros e direcionamentos terrenos. 

“As manifestações xamânicas formam parte de um padrão lógico de representações dentro de 

uma determinada cultura, onde a vocação individual da pessoa está de acordo com o papel 

previsto” (Langdon, 1996, pg,15). 

Parafraseando Ester Langdon, o xamanismo, conhecido no Brasil como pajelança, 

representa ao longo do tempo um desafio para a antropologia. Desde os primeiros estudos 

etnográficos, os xamãs e suas práticas despertaram o interesse dos “civilizados” devido às suas 

crenças místicas, ao comportamento de êxtase e às ações consideradas “mágicas”.  

Como essas características se afastam de uma visão racional e científica, a 

antropologia, até há pouco tempo, não dispunha de instrumentos adequados para compreender 

o xamanismo como uma força dinâmica no mundo contemporâneo ou para desenvolver 

modelos teóricos eficazes para sua análise. No entanto, os acontecimentos das últimas três 



 

122 

 

décadas nos obrigaram a reconhecer a relevância desse fenômeno e a criar novas abordagens 

para entendê-lo (Langdon, 1996, p.09). 

Nesse mesmo aspecto que Davi Kopenawa, nos relata que é possível compreender o 

saber xamânico yanomami e de outros povos como uma fonte de conhecimento      ancestral, 

um elo entre o mundo humano e o sagrado, cuja essência reside na compreensão profunda da 

harmonia universal e na preservação do equilíbrio entre os planos da existência. Tendo em vista 

que, o xamã, acessa espaços transcendentais, 

 

Com estes espíritos, você protegera os humanos e seus filhos, por mais numerosos 

que sejam. Não deixe que os seres maléficos e as onças venham devorá-los. Impeça 

as cobras e escorpiões de picá-los. Afaste deles as fumaças de epidemia xawara. 

Proteja também a floresta. Não deixe que se transforme em caos. Impeça as águas dos 

rios de afunda-la e a chuva de inundá-la sem trégua. Afaste o tempo encoberto e a 

escuridão. Segure o céu, para que não desabe. Não deixe os raios caírem na terra e 

acalme a gritaria dos trovoes! Impeça o ser tatu-canastra Wakari de cortar as raízes 

das arvores e o ser do vendaval Yariporari de vir flechá-las e derruba-las!”. Essas 

foram as palavras que Omama deu ao filho. Por isso, até hoje os xamãs continuam 

defendendo os seus e a floresta. Mas também protegem os brancos, apesar de serem 

outra gente, e todas as terras, até as mais imensas e distantes (Kopenawa, 2015, p.85 

e 86). 
 

Muito interessante que apesar de toda violência e morte causada pelo Kariwa (não 

indígena), os xamãs yanomamis diariamente trabalham para a proteção de todos. Bem diferente 

de uma família de colonos do sul (Brasil) que se mudam para a floresta amazônica e só pensam 

em derrubar a floresta e em eliminar a presença indígena. Tal contraste ressalta a importância 

das tradições e saberes indígenas, evidenciando a responsabilidade dos xamãs yanomamis e de 

outros povos em preservar a segurança e o bem-estar de sua comunidade em meio às 

adversidades enfrentadas pelos povos indígenas frente à colonização e exploração desmedida 

de recursos naturais.  

Langdon (1996), nos mostra que o xamanismo não conhece fronteiras. Durante o 

processo de colonização no Brasil, a religião foi grandemente afetada, resultando na tentativa 

de repressão dos conhecimentos tradicionais e das influências das matrizes religiosas que 

envolvem o encontro dos indígenas e da cultura africana. A falta de visibilidade dessas crenças 

é consequência de uma estratégia histórica do cristianismo dominante, que procurou extinguir, 

tanto fisicamente quanto simbolicamente, as manifestações religiosas discordantes presentes no 

país. 

Destarte, é crucial destacar que as religiões autóctones e africanas possuem uma vasta 

riqueza cultural e espiritual, que deve ser estudada e transmitida. Por meio da análise destas 



 

123 

 

crenças, é viável compreender melhor a diversidade religiosa e as formas de resistência cultural 

desses povos. Contudo, é imprescindível superar o viés eurocêntrico presente na academia, que 

muitas vezes prioriza o estudo das religiões44 ocidentais em detrimento das práticas tradicionais 

indígenas e africanas (práticas de cura).  

Essencialmente ampliando os espaços de diálogo e valorização destas tradições, 

reconhecendo sua seriedade para a construção de uma sociedade mais diversa e abrangente. Até 

porque, na perspectiva de Langdon (1996), falar de xamanismo em várias sociedades, implica 

em falar de política, de medicina, de organização social e de estética. 

A atuação do xamã transcende o mero papel de líder nos ritos sagrados coletivos, 

englobando também funções específicas relacionadas às suas manifestações e representações 

dentro de uma determinada cultura. Segundo Langdon (1996, p. 15), as manifestações 

xamânicas constituem parte de um padrão lógico de representações culturais, no qual a vocação 

individual do praticante está alinhada às funções previstas para o seu papel social e ritualístico. 

Para Barreto (2021, p. 38), os especialistas indígenas (xamãs/pajés), podem ser 

considerados fenomenólogos natos, uma vez que demonstram uma atenção aguda às 

transformações no conhecimento humano e no mundo exterior. Esses indivíduos investigam e 

descrevem os fatos enquanto experiências, estabelecendo uma compreensão do mundo 

fundamentada na vivência e na observação direta. 

Adicionalmente, Barreto destaca que esses especialistas fazem uso de taxonomias 

vegetais, assim como de conhecimentos sobre as qualidades dos animais e dos fenômenos 

naturais. Essas qualidades são empregadas de maneira estratégica, com o objetivo de aliviar 

dores, proteger o corpo ou promover transformações no indivíduo, evidenciando uma 

compreensão holística e pragmática do ambiente natural (Barreto, 2021, p. 37). 

Destarte, a riqueza étnica dos povos originários rio negrino, manifesta-se na sua 

diversidade cultural que coexiste harmoniosamente com outras formas de saberes, donde 

emerge uma multiplicidade de particularidades espirituais. De tal modo, nessa tessitura de 

saberes e espiritualidades revela-se como um testemunho vivo da diversidade humana, onde 

cada expressão cultural ressoa a essência de uma história milenar, celebrando a singularidade 

de cada povo na grande tapeçaria da existência. Onde,  

 

 
44  Religião não seria o termo mais adequado para expressar a crença indígena, por isso, usaremos práticas 

de cura.  

 



 

124 

 

Os Baré se autoidentificam benzedor que é aquele que benze e cura o doente, 

pois existem outras categorias no rio negro. O rezador é aquele que reza 

somente nas festas de santo; pajé é aquele que joga água e chupa o que causa 

mal ao doente; feiticeiro é aquele que causa feitiçarias (Lizardo, 2016, p.51). 

 

Cada povo indígena, imerso na profundidade de suas raízes ancestrais, nutre suas 

crenças que brotam do ventre da ancestralidade, perpetuando um legado sagrado que entrelaça 

passado e presente. Para Lizardo (2016, p.51) relata que  

 

Os benzimentos podem ser vistos como atos de xamanismo, onde os 

benzedores elaboram conhecimentos classificatórios distintos, diferenciando 

as enfermidades a partir da relação estabelecida com outros mundos, as quais 

possuem um conhecimento próprio. O uso de diversas espécies da 

biodiversidade nas práticas de cura revela os mecanismos ritualísticos 

associados ao equilíbrio interno do doente com a natureza e com a purificação 

da alma. 
 

Desta feita, tais saberes ancestrais e contemporâneos revelam-nos uma verdade 

fundamental: que cada povo, em sua singularidade, constrói modos próprios de pensar, de 

ensinar e de prevenir. Esses conhecimentos, intrincados intrinsecamente aos seus costumes, 

crenças e tradições, configuram uma teia complexa de práticas de cura e proteção. Assim, cada 

cultura, como uma sinfonia de experiências e valores, expressa-se através de uma lógica própria, 

refletindo a essência de sua existência e a profundidade de sua identidade. 

 

JUREMA SAGRADA: Terreiro como território ancestral e guia espiritual 

 

Considerando a pluralidade étnica que caracteriza o município de São Gabriel da 

Cachoeira-Amazonas, reconhecido por sua expressiva presença de comunidades indígenas, 

evidencia-se a convivência harmoniosa de múltiplas tradições culturais que se conectam à 

cultura ancestral indígena. Nesse cenário, de forma ínfima está o culto da Jurema Sagrada 

cultuado no Recanto dos Orixás, localizado no Ramal 1, dentro do Assentamento Teotônio 

Ferreira, na região do Alto Rio Negro. Que congrega diversas correntes religiosas numa 

convivência singular, impregnada de significado sagrado e misticismo. 

O clã Mapinguari45, que prática a tradição espiritual da Jurema Sagrada em São Gabriel 

da Cachoeira-AM, iniciou suas atividades com a junção de saber da matriarca do clã 

 
45  Mapinguari, para os indígenas, é um ser sobrenatural protetor da floresta, um dos tipos de curupira. 



 

125 

 

Muraquisara (Trabalhadeira) com as feitorias46 de sua filha Potira Pituna (Flor da Noite). Já 

que, “muito da força que se busca na jurema está na sua bebida ritual, o vinho da jurema, tomado 

com intuito de curar-se, fortalecer-se, de proteger-se (Acselrad, 2024, p.114). 

Essa prática foi inicialmente instaurada por Muraquisara e posteriormente transmitida 

a seus descendentes, incluindo filho, filhas, netos e bisnetos, na maioria dotados de habilidades 

naturais para a incorporação47 e cura por meio de rituais sagrados e o uso de plantas medicinais. 

A finalidade principal do núcleo familiar é promover a recuperação de feridas físicas, 

emocionais e espirituais daqueles que buscam sua ajuda. 

Nesse contexto, os conhecimentos de Muraquisara em conjunto com a Jurema 

Sagrada, integrou-se às práticas tradicionais de xamanismo/pajelança, praticadas pelos povos 

indígenas da região (Mutawarisá/benzimentos, Bahsese, inserção de bebida psicoativas). Na 

qual, a Jurema Sagrada também aciona outros elementos umbandistas, espiritistas e do 

catolicismo. No ambiente diminuto, do Recanto dos Orixás, ergueu-se um espaço de significado 

profundo, situado num contexto de singularidade, muitas vezes considerado distinto pelos olhos 

alheios e marcado por olhares preconceituosos e julgamentos precipitados. Que por sua vez o 

núcleo familiar tenta se erguer sob a fé, força, coragem e determinação de Muraquisara. 

Envolto pela mata silenciosa e discreta, este refúgio abriga um poder de cura que pulsa 

através do saber ancestral, transmitido com reverência e sabedoria por sua matriarca indígena, 

Muraquisara, cuja presença transcende o tempo, pois, habita uma dimensão além da matéria 

(ancestralizou em 2021), onde sua força feminina permanece intensamente vivaz e sentida.  

Aqui, a incorporação dos mestres juremeiros, caboclos, erês, boiadeiros, pretos velhos, 

exus, encantados e outros elementos sagrados da Jurema e da Umbanda se despontam como 

manifestações de uma espiritualidade enraizada na tradição, revelando a essência de uma 

cultura que preserva seus segredos e sua força no silêncio contemplativo e na força do 

conhecimento ancestral. Visto que, a 

 

Jurema pode ser dar no sentido largo, como conjunto de práticas rituais 

realizados em terreiro que as conciliam com outras práticas religiosas e, no 

sentido estrito, como uma ciência de caráter fitolátrico, isto é, fundamentada 

no culto às árvores e aos espíritos que as habitam, prática existente desde 

tempos imemoriais (Acselrad, 2024, p.100). 

 

 
46  Processos de aprendizagem dos rituais sagrados da Jurema Sagrada e Umbandistas. 
47  Dom de receber espíritos desencarnados que vem em auxílio para ajudar nos infortúnios da vida terrena 

e espiritual. 



 

126 

 

Cantados durante as giras48, as melodias se revestem de significados profundos e 

orientação futura. Como, “A Jurema é minha madrinha, Jesus é meu protetor. A jurema é um 

pau sagrado, aonde Jesus orou. Eu vou pedir a meu mestre para me ensinar a trabalhar, com a 

força da Jurema o Angico e o Vajucá” (Ponto da Jurema Sagrada49). 

 

Os pontos cantados, no contexto ritual da Jurema, respeitam a seguinte 

estrutura: um adepto, de dentro da gira ou de fora, da assistência, entoa o ponto 

uma vez sozinho. Na segunda vez, já o faz acompanhado pelos demais 

participantes da gira e dos instrumentos que compõe a batucada: dois ilús e 

um maracá ou agbê. Assim, segue-se uma estrutura de pergunta e resposta 

(Acselrad, 2024, p.116). 

 

 

Na cerne dessas incorporações estão os cavalos50 que por sua vez são os elos de ligação 

entre o espiritual e humano, que nos rituais da Jurema são importantíssimos, visto que eles 

precisam estar com o corpo, mente e alma limpos para os rituais, seja de prevenção, cura e 

proteção, e assim sejam alcançados com êxito.  

 

O processo de incorporação dos caboclos tem suas peculiaridades, também no 

que diz respeito ao que ele vem fazer em terra. Quando invocados, cantam, 

dançam e trazem recados. A sabedoria a eles atribuída no contexto das giras é 

compartilhada com os presentes, na medida de sua iniciação ou dos seus 

propósitos ali. (Acselrad, 2024, p.105). 

 

Desta forma, buscou-se entender a lógica da jurema a partir dos seus praticantes. Não 

se pensou aqui em classificar as ações dos interlocutores da pesquisa a partir de teorias 

europeias-hegemônicas. 

 

 

A emergência contemporânea da Jurema não é, portanto, uma simples 

diferenciação das outras religiões de matriz africana. Nas ações públicas, os 

juremeiros constituem-se como sujeito coletivo e se expressam através da 

identidade “Povo de Jurema”. É através dessa identidade que o sujeito coletivo 

reformula democraticamente o direito, quando impulsiona a transformação da 

categoria de reconhecimento dos povos de terreiro para “Povos Tradicionais 

de Matriz Afro-Indígena”. É, portanto, uma categoria jurídica nova, ainda que 

em construção, desenvolvida na atuação político-jurídica do “Povo de 

Jurema” nas suas ações públicas, ou seja, na sua luta por reconhecimento 

(Miranda, 2018, p. 188). 

 
48  Encontros realizados para se conectarem com os mestres juremeiros. 
49  Melodias cantadas que trazem um significado, um recado, um ensinamento, um chamado as entidades 

espirituais. 
50  Filhos de fé que tem o dom de incorporar/receber os espíritos desencarnados que vem para ajudar. 



 

127 

 

 

 

De acordo com Miranda (2018, p. 17), a Jurema Sagrada constitui-se como um culto 

contemporâneo resultado do processo secular de trocas e reelaborações das tradições indígenas, 

aliado às mais recentes influências dos cultos afro-brasileiros na região, notadamente a 

Umbanda e o Candomblé. 

Assim como outros conhecimentos tradicionais indígenas, a Jurema Sagrada é 

transmitida oralmente e praticada por meio de rituais e cerimônias, mantendo-se viva até os 

dias atuais. Ela é vivenciada e preservada por comunidades que sustentam essa forma de 

religiosidade e sua relação com a natureza, como é o caso do recanto. Em seus atos ritualísticos 

juremeiros são utilizados diversos subsídios como: tabaco ((mururõ/na língua tukano e 

pitima/nheengatu), plantas, ervas, cascas de árvores, velas, bebidas, depende muito qual rito e 

para que fins. 

Nesse conjunto, a religião de matriz africana, como a Umbanda, e a Jurema Sagrada 

de tradição indígena, tiveram uma abordagem intercultural que considerou os aspectos 

socioculturais, históricos e simbólicos que envolvem essas práticas religiosas. Visto que, as 

religiões aqui citadas, são exemplos claros do processo colonizador, e que por sua vez inseriram 

em seus contextos novos conhecimentos que se entrelaçaram e se fortificaram. Mas, ainda 

assim, são diferentes uma da outra. 

A presença e o valor dos saberes indígenas, representados pelos juremeiros e 

juremeiras, além do uso de elementos culturais como o cachimbo, maracá, banhos, ervas, 

plantas, velas e os cuidados com o corpo, demonstram a complexidade e a riqueza dessa 

tradição espiritual que em seu amago se dá no respeito aos elementos da natureza. “Onde você 

não escolhe a Jurema, a Jurema Sagrada escolhe você”. 

Seus rituais de prevenção, cura e proteção emergem de um chamado ancestral aos 

espíritos desencarnados, mestres juremeiros, caboclos, encantados, pretos velhos, Oxóssi e 

demais entidades sagradas, cuja invocação é o elo que conecta o mundo material ao espiritual. 

São estas vozes invisíveis que, em sussurros de sabedoria, revelam as doutrinas necessárias, 

orientando o caminho diante dos males físicos e espirituais que afligem os seus devotados. 

“Dentre as semelhanças, no entanto, pode-se verificar uma existência marcada pela 

visceralidade, isto é, por uma intensidade corporal associada ao poder, ao prazer e ao risco” 

(Acselrad, 2024, p.104).  



 

128 

 

Assim, tais rituais, qual orquestra harmoniosa, entrelaçam-se profundamente com o 

respeito e o cuidado à natureza, seus seres e seus reinos. Antes de adentrar esses espaços 

sagrados, pede-se permissão, reverência silenciosa que reconhece a sacralidade do solo, das 

águas e do ar, buscando assim a sintonia necessária para que as mensagens divinas possam ser 

recebidas com pureza e clareza. Nesse ciclo sagrado, a natureza não é mero pano de fundo, mas 

uma parceira vital na busca por cura e proteção, uma ponte que une o mundo visível ao invisível, 

em uma dança de harmonia e respeito mútuo. 

 

A PESQUISA EM SANDUÍCHE NA BOLÍVIA: Rituais da Pachamama e sua confluência 

com os ritos da Jurema Sagrada. 

Ao adentrar o território andino, e ao avistar suas montanhas de gelo perpetuamente 

imaculado, uma lembrança ancestral emergiu de minhas profundezas: um ponto de jurema que 

ressoa na memória, dizendo: “Terra alheia, pisa no chão devagar. Anda no massapé, escorrega, 

quem não sabe andar leva queda”.  

Este cântico, ao mesmo tempo instrutivo e reverente, revela a sabedoria de respeitar 

os espaços sagrados, de reconhecer a importância de solicitar permissão ao entrar em territórios 

que não nos pertencem. Em humildade e reverência, dirigi minhas orações à Pachamama, às 

majestosas montanhas, aos seres visíveis e invisíveis que habitam esse espaço sagrado. Pedi, 

com coração sincero, o consentimento para adentrar suas terras, confiando que minha entrada 

seria acolhida e que meus propósitos seriam alcançados com harmonia e sucesso.  

A convivência no território andino revelou-se como um espelho de semelhanças e 

contrastes que, ao mesmo tempo em que acalmavam a saudade de casa, despertavam uma 

profunda reflexão sobre as manifestações culturais do cotidiano. Nesse cenário de elevadas 

cimeiras e horizontes amplos, minha percepção se ampliava, permitindo-me entrelaçar as 

nuances do viver local com minhas próprias raízes, enquanto buscava, com olhos ávidos de 

conhecimento, captar os traços singulares de uma cultura ancestral.  

Assim, entre o sentimento de pertencimento e a sede de aprender, a experiência se 

configurava como uma ponte poética entre o eu e o outro, entre o passado e o presente, 

enriquecendo minha alma com a essência vibrante do mundo andino. E dentro dessa perspectiva 

indígena-ameríndia, o animismo entendido como cultura e alma, nos remete a uma visão 

holística das relações entre seres, natureza e cosmos. Essa abordagem contempla a compreensão 

das alianças e pactos políticos entre a natureza e a cultura, onde a natureza simboliza as 



 

129 

 

múltiplas conexões com o cósmico, enquanto a cultura reflete as relações humanas e o 

significado atribuído às vivências culturais. A conexão entre seres, corpo e mente é, portanto, 

intrinsecamente entrelaçada. 

Segundo Descola (2016), ao estudar os Achuar, verificou-se que animais e plantas 

possuem wakan (alma, ou mais precisamente, intencionalidade, faculdade de comunicação ou 

inteligência). Assim, a diversidade do mundo e as relações entre natureza e cultura, no âmbito 

do animismo, revelam-se como categorias ontológicas, onde tudo o que existe está associado à 

prática, ao ser e à vida. Essa identificação ocorre no plano da interioridade da alma, do espírito 

ou da subjetividade (Descola, 2016, p. 13). 

Ressalta-se que, embora exista uma afinidade na essência do espírito, as diferenças do 

corpo moldam nossas vivências no mundo sensível. Nesse panorama, cultura e natureza se 

apresentam como forças primordiais na compreensão do elo entre espiritualidade, corporeidade 

e mente. Nesse horizonte, a preservação do meio ambiente surge como uma extensão fluida 

dessa herança cultural, envolvendo-se de forma contínua com o saber ancestral das plantas 

medicinais, as artes de cuidar dos recursos naturais de modo sustentável e as maneiras de 

conviver em paz com a terra.  

Essas manifestações não apenas simbolizam a resistência e a transmissão de uma 

identidade única, mas também celebram a harmonia entre o homem, a natureza e o sagrado, 

revelando uma poesia que pulsa na diversidade cultural.   

Tendo em vista que, “a compreensão da Amazônia antes de ser científica, biológica ou 

geológica, é indígena. É na compreensão mais profunda da relação entre seres humanos e 

natureza, captada e vivida pela sabedoria indígena, que se pode perceber a visão da Amazônia” 

(Castro, 2021, p. 42). Desta forma, os conhecimentos ancestrais da Pachamama e as práticas 

xamânicas revelam a profunda união entre o mundo tangível e o reino invisível na tradição 

sagrada da Jurema, assim como na visão cósmica dos povos indígenas do Noroeste amazônico 

e das civilizações andinas. 

A união sagrada entre Pachamama e Jurema revela uma sinfonia de reverência e 

comunhão com a essência da vida. Ambas as tradições, raízes profundas de culturas ancestrais, 

celebram o divino escondido na mãe Terra e na planta sagrada, tecendo uma tapeçaria de 

sabedoria, cura e autoconhecimento.  Nessa conjuntura, na Jurema Sagrada e “na Pacha não 

existe a dicotomia entre seres vivos e corpos inertes, todos eles têm vida, e a vida é entendida 

como a relação entre as partes do todo. E em especial, não há uma separação entre seres 



 

130 

 

humanos e natureza. Tudo forma parte da Pacha, como uma totalidade, tem vidas” (Bulhões, 

2021, p. 134). 

Cada uma, com seus símbolos únicos e histórias ancestrais, compartilha uma visão de 

mundo onde os elementos naturais, terra, vegetal, ar, água, são manifestações do sagrado, fontes 

inesgotáveis de energia, luz e espiritualidade. No coração da cosmologia andina, pulsa a deidade 

mãe, Pachamama, a guardiã da fertilidade e do equilíbrio ecológico. Ela é a mãe terra generosa, 

que nutre e sustenta toda a criação. Sua veneração é um ato de gratidão e respeito, um ritual de 

reciprocidade que celebra a vida e o ciclo da natureza. 

Seus rituais, carregados de oferendas e preces, são canções de agradecimento à mãe 

que sustenta o universo, um convite ao reconhecimento da conexão sagrada entre o homem e a 

terra. “As energias Pachamama engendram uma espiritualidade de bem viver e de pertença dos 

povos ameríndios com a terra. Pachamama é a terra, equivalente à mãe, a mãe terra. Está 

associado ao sentido da vida, envolvendo o nascimento e a maternidade” (Torres, 2021, p.45). 

Na alma das tradições indígenas e afro-brasileiras, reside a Jurema, uma planta sagrada 

que atua como ponte entre os mundos. Seus rituais de cura e comunicação com o invisível 

utilizam a força da planta, que, com suas propriedades psicoativas, abre portas para o 

autoconhecimento e o diálogo espiritual. Cantos, danças e meditações envolvem os praticantes, 

que buscam na Jurema Sagrada a mediadora divina, a chave para entender os mistérios do eu e 

do cosmos. 

Essas tradições, distintas em suas origens, convergem na reverência pela natureza e na 

compreensão de forças espirituais que habitam o mundo natural. Ambas veem na terra e nas 

plantas fontes de poder, sabedoria e cura, promovendo uma harmonia sagrada entre o humano 

e o divino. Sua essência reside na busca pelo equilíbrio interior e pela união com o sagrado, 

nutrindo uma relação de respeito e amor pelo planeta e por si mesmo. 

Em um tempo de renovação espiritual, comunidades e praticantes tecem esses saberes 

ancestrais, entrelaçando diversidade cultural e espiritualidade, para ampliar a compreensão do 

elo profundo entre humanidade, natureza e espírito. Em suma, a confluência entre Pachamama 

e Jurema Sagrada é uma dança de veneração à divindade da criação, uma jornada de cura e 

autodescoberta através de ritos e práticas ancestrais, que celebram a conexão sagrada com o 

mundo natural como fonte eterna de sabedoria, força e luz interior. Onde,  

 

As práticas ecológicas realizadas pelos povos indígenas, pelas mulheres em 

particular, fazem aumentar, ao invés de reduzir, a biodiversidade florestal; elas 



 

131 

 

tendem a modificar sutilmente os ecossistemas amazônicos, gerando 

ecologias induzidas e localizadas, ilhas de recursos cuja diversidade biológica 

é manejada e modelada em benefício das gerações presentes e futuras 

(Bulhões, 2021, p. 131). 

 

 

 

ANCESTRALIDADES DE CONFLUÊNCIA ENTRE OS POVOS INDÍGENAS DOS 

ANDES BOLIVIANO E DA AMAZÔNIA BRASILEIRA 

 

 A herança ancestral de união entre os povos indígenas e a resistência às imposições 

da religiosidade cristã nos faz refletir sobre as dinâmicas culturais, sociais e espirituais que 

permeiam o cenário latino-americano, especialmente no Brasil. Essa temática atravessa 

questões de identidade, resistência cultural e o enfrentamento às tentativas de homogeneização 

e anulação das tradições indígenas promovidas pela colonização ocidental. 

Estudos acadêmicos revelam que a ancestralidade indígena é marcada por uma ligação 

profunda com suas terras sagradas, mitos ancestrais, rituais sagrados e cosmovisões milenares. 

Essa herança constitui uma matriz de resistência às tentativas de homogeneização cultural 

promovidas pelo cristianismo colonial e, posteriormente, pela sociedade eurocêntrica. 

 

Nas nossas expressões religiosas, espirituais, celebrativas e místicas é 

importante valorizar as formas mitológicas do povo, os rituais que ajudam a 

valorização do corpo e da terra, que lembrem constantemente o valor sagrado 

de todos os tipos de vida e de nossa dependência da terra e um dos outros. 

Vivemos numa teia de vida. Tornamo-nos humanos na medida em que 

descobrimos e nos ligamos a essa maravilhosa cadeia de vida que é o planeta 

terra, manifestado aqui na Amazônia (Castro, 2024, p.43) 

 

A religiosidade indígena, muitas vezes, é compreendida não apenas como uma prática 

espiritual, mas como uma expressão de resistência política e cultural, preservando saberes 

ancestrais e modos de vida que desafiam a narrativa hegemônica eurocêntrica. Pois,  

 

No âmbito religioso o ambiente amazônico é o lugar dos sincretismos, da 

mestiçagem e do hibridismo. Ainda estamos por desvendar, interpretar suas 

representações e significados traduzidos aqui pelas religiões, mitologias 

indígenas e africanas, pelas práticas de pajelança desenvolvidas pelas 

comunidades rurais e urbanas, pelas visões de santos e de visagens, pelos 

encantados e pelos círios e procissões dedicadas à Nossa Senhora, pela 



 

132 

 

religião do Daime com sua beberagem, pelos cultos afro -amozônico e as 

experiências de possessão diabólica e do Espírito Santo nos cultos 

pentecostais (Castro, 2024, p. 40). 

 

 

Ao longo das análises, percebemos que a ciência ocidental, ao extenso da história, 

frequentemente marginalizou ou patologizou as religiões indígenas, considerando-as primitivas 

ou inferiores. Essa visão reforçou o apagamento de práticas espirituais que, na essência, 

representam formas complexas de relação com o mundo e de resistência cultural. Essa postura 

eurocêntrica, aponta para a necessidade de uma epistemologia que reconheça a validade e a 

riqueza das cosmovisões indígenas, abandonando o paradigma colonizador que busca 

homogeneizar a diversidade. 

Na qual um dos principais dilemas refere-se à dificuldade de incorporar conhecimentos 

indígenas ao escopo da ciência ocidental sem desconsiderar suas particularidades. Existe uma 

tensão entre valorizar o saber tradicional e impor categorias científicas que tendem a 

desqualificar esses saberes. Além disso, há o risco de apropriação cultural ou de 

instrumentalizar esses conhecimentos para interesses externos, fragilizando a autonomia e a 

integridade das comunidades indígenas.  

Os povos indígenas resistiram às tentativas de colonização cultural e religiosa desde o 

primeiro contato com os europeus. Sua resistência se traduziu na preservação de línguas, rituais, 

cosmologias e formas de organização social. A colonização cristã buscou deslegitimar essas 

práticas, muitas vezes por meio de catequese forçada, repressão e apagamento cultural. 

Onde “o que se pensou foi que este processo teria como resultado uma 

homogeneização cultural, mas o que ocorreu foi um processo de interação e influência entre 

culturas, umas com as outras, em que as diferenças permanecem e ao mesmo tempo evoluem” 

(Castro, 2024, p.40). Contudo, essa resistência persiste até os dias atuais, manifestando-se em 

movimentos de revitalização cultural, na luta pela demarcação de terras e na afirmação de suas 

religiões tradicionais como alicerces de sua identidade. 

Na contemporaneidade, há um reconhecimento crescente da importância de respeitar 

e valorizar as religiosidades indígenas, incluindo suas formas de resistência e ancestralidade. 

Ainda assim, obstáculos permanecem, sobretudo no que tange à descolonização do 

conhecimento, ao reconhecimento de direitos e à superação de visões eurocêntricas que tentam 

reduzir as religiões indígenas a uma “prática primitiva”. 

A herança ancestral de resistência indígena às imposições cristãs revela uma história 

de luta pela preservação cultural e espiritual. Compreender esse fenômeno exige uma postura 



 

133 

 

crítica diante das epistemologias ocidentais e uma valorização do saber indígena como fonte 

legítima de conhecimento. O reconhecimento dessa ancestralidade é fundamental para 

promover uma sociedade mais plural, aberta ao diálogo com a diversidade cultural e espiritual 

dos povos originários. 

 

Enfim, somos pequenos diante das coisas que acontecem nas grandes cidades 

e no mundo. A dita civilização chegou a muito tempo. Enquanto civilização 

nós precisamos os produtos da floresta, reconhecendo o seu espaço e trabalho, 

por sem a floresta a nossa vida não tem sentido. Se a destruirmos jamais ela 

voltará a ser o que era antes, pois as feridas se cicatrizam, mas deixam as 

marcas. Ensinemos aos que vem depois de nós qual é o melhor trabalho e o 

mais digno que existe no mundo. Não sabemos, mas sabemos que da terra 

brota tudo o que nós queremos como sustento, como o nosso alimento, mas 

também brota: o ouro, a prata, o petróleo, o ferro, a água, o sal, as plantas e os 

animais. Nascem da terra, alguns são produtos caros e outros pouco valores. 

Vamos cuidar da nossa floresta, pois ela é o planeta que existe para nós. 

(Fontes, 2019, p. 33) 

 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

 

Com base no que foi apresentado, o texto revela que os rituais sagrados da Pachamama, 

do Xamanismo e da Jurema Sagrada representam expressões profundas de uma cultura ancestral 

indígena e afro-indígena, cuja essência está enraizada na relação harmoniosa e respeitosa com 

a natureza e o cosmos. Essas práticas, além de manifestações religiosas, consolidam identidades 

culturais, resistem às pressões da modernidade capitalista e reafirmam a resistência frente às 

tentativas de homogeneização cultural e apagamento de saberes tradicionais. Assim como, a 

preservação do meio ambiente, especialmente na região amazônica e andina, objetos de estudo 

e reverência. 

A conexão entre esses saberes revela uma cosmovisão que considera a Terra como 

uma entidade viva, mãe e parceira, cuja preservação é fundamental para a sustentação da vida. 

A Pachamama, por exemplo, simboliza uma força vital que exige reciprocidade e respeito, 

enquanto o Xamanismo e a Jurema Sagrada atuam como canais de comunicação com o sagrado, 

promovendo cura, proteção e autoconhecimento, reforçando a resistência cultural e espiritual 

desses povos. 



 

134 

 

Os rituais sagrados da Pachamama, do Xamanismo e da Jurema Sagrada representam 

mais do que manifestações religiosas, são expressões de resistência cultural, identitária e 

ecológica que reafirmam a relação sagrada do homem com a natureza e o cosmos. Destarte, o 

texto também destaca o impacto das ações colonizadoras e do eurocentrismo na marginalização 

e patologização desses saberes, reforçando a importância de um reconhecimento 

epistemológico que valorize a diversidade cultural e espiritual. A experiência intercultural na 

Bolívia e os conhecimentos transmitidos oralmente reforçam a necessidade de perpetuar e 

valorizar essas tradições, que carregam uma sabedoria ancestral capaz de oferecer alternativas 

sustentáveis e éticas diante dos desafios ambientais e sociais contemporâneos. 

Essas tradições, transmitidas no cotidiano e praticadas com reverência, sustentam uma 

visão holística do mundo, na qual tudo é parte de um todo vivo, interdependente e sagrado. A 

valorização e o reconhecimento dessas práticas na atualidade são essenciais para fortalecer a 

identidade dos povos originários, promovendo a sustentabilidade do bem viver e combatendo a 

homogeneização cultural imposta por processos coloniais e hegemônicos. 

Por fim, conclui-se que a confluência entre Pachamama, Xamanismo e Jurema Sagrada 

revela uma profunda interdependência entre cultura, espiritualidade e sustentabilidade. Essas 

práticas representam uma resistência viva, uma memória coletiva que fomenta uma relação 

mais consciente, justa e equilibrada com o meio ambiente e com as próprias comunidades, 

contribuindo para a construção de uma sociedade diversa, respeitosa e sustentável. 

Assim, valorizar esses saberes é fundamental não apenas para a transmissão cultural, 

mas também para a promoção de um mundo mais harmônico e em sintonia com a sabedoria 

ancestral. Reafirmando a importância de uma epistemologia que valorize e integre as diversas 

formas de conhecimento, reconhecendo a ancestralidade como fonte de resistência e esperança 

para o futuro do planeta. 

 

 

  

 

 

 

 

 

 



 

135 

 

REFERÊNCIAS 

 

ACSELRAD, Maria. Jurema é corpo, não é cabeça: Encantamento. Aprendizagem e 

transformação entre caboclos e caboclinhos. Locus: Revista de História, 30, n.2 (2024): 97 – 

120. 

AMAZONAS, Manaus. Lei Nº. 5.796, de 12 de janeiro de 2022. Declara São Gabriel da 

Cachoeira-AM, como a Capital dos Povos Indígenas. 

BARRETO, João Paulo Lima. Bahserikowi - Centro de Medicina Indígena da Amazônia: 

concepções e práticas de saúde. Amazônica - Revista de Antropologia, [S.l.], v. 9, n. 2, p. 594-

612, abr. 2018. ISSN 2176-0675. Disponível em: 

<https://periodicos.ufpa.br/index.php/amazonica/article/view/5665>. Acesso em: 20 mar. 

2024. doi:http://dx.doi.org/10.18542/amazonica.v9i2.5665. 

 

BARRETO, João Paulo Lima. Kumuã na Kahtiroti-ukuse: uma “teoria” sobre o corpo e o 

conhecimento-prático dos especialistas indígenas do Alto Rio Negro. Tese de Doutorado em 

Antroplogia Social – UFAM, 2021. 

BULHÕES, Adson Manoel. A alma feminina e a poética da vida na Amazônia, Adson Manoel 

Bulhões. Manaus: EDUA; São Paulo: Alexa Cultural, 2021. 

 

CASTRO, Ricardo Gonçalves. Princípios contextuais, de gênero, interculturais e pós-coloniais 

pajelança, bem-viver e sincretismo religioso. Revista Ecotologia. Brasilia – DF, 2021, 1ª 

Edição, 36-43.  

 

DESCOLA, Philippe, 1949. Outras naturezas, outras culturasTradução de Cecilia Ciscato – São 

Paulo: Editora 34, 2016 (1ª Edição) 64p. (Coleção Fábula). 

FONTES, Francineia Bitencourt. Hipana. Eeno Hiepolekoa. Construindo um pensamento 

antropológico a partir da mitologia Baniwa e de suas Transformaçoes. Dissertação de Mestrado 

em Antropologia Social. Universidade Federal do Rio de Janeiro. 2019. 

JUÁREZ, Geraldo Fernández. Tinku y Taipi: Dos recursos culinários pertinentes em los 

ofrendas Aymaras a la Pachamama. Universidad Complutense – Madrid. Antropologica nº 11- 

Enero 1994. 

KOPENAWA, Davi, ALBERT, Bruce. A queda do ceú: Palavras de um xamã yanomami. São 

Paulo: Companhia das letras, 2015. 

LANGDON, E. Jean Matteson. Xamanismo no Brasil: Novas Pespectivas. Organizadora. – 

Florianópolis: Ed. da UFSC, 1996. 



 

136 

 

LIZARDO, Liliane Salgado. Mutawarisá: Benzimento entre os Baré de São Gabriel da 

Cachoeira – Alto Rio Negro. Dissertação de mestrado em Antropologia Social da Universidade 

Federal do Amazonas – UFAM, 2016. 

MIRANDA, Carla. E a Jurema se abriu toda em flor. A luta por Reconhecimento do Povo de 

Jurema como Povo Tradicional de Matriz Afro-indígena. Tese de Doutorado pela Universidade 

de Brasília – Faculdade de Direito, 2018. 

QUINTEIRO, M.M.C., and FONSECA, L.C. Saberes tradicionais e o desafio da 

multiculturalidade nas instituições de ensino. In: SANTOS, M.G., and QUINTERO, M., comps. 

Saberes tradicionais e locais: reflexões etnobiológicas [online]. Rio de Janeiro: EDUERJ, 2018, 

pp. 148-167. ISBN: 978-85-7511-485- 8. https://doi.org/10.7476/9788575114858.0009. 

TORRES, Iraildes Caldas. As práticas sociais das mulheres da floresta. Revista Ecotologia. 

Brasilia – DF, 2021, 1ª Edição, 44-47.  

 

WRIGHT, M. Robin. Os guardiões do Cosmo: Pajés e Profetas entre os Baniwa. Xamanismo 

no Brasil: Novas Perspectivas – Florianópolis: Ed. da UFSC, 1996. 

 

https://doi.org/10.7476/9788575114858.0009

