UNIVERSIDADE FEDERAL DO AMAZONAS
INSTITUTO DE FILOSOFIA, CIENCIAS HUMANAS E SOCIAIS
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO SOCIEDADE E CULTURA NA &5
AMAZONIA PPGSCA
MESTRADO EM SOCIEDADE E CULTURA NA AMAZONIA

NARRATIVAS DE XAMANISMO NA JUREMA SAGRADA EM SAO
GABRIEL DA CACHOEIRA-AM

DINEIA GAMA ALBUQUERQUE

Sdo Gabriel da Cachoeira-AM
2025



UNIVERSIDADE FEDERAL DO AMAZONAS
INSTITUTO DE FILOSOFIA, CIENCIAS HUMANAS E SOCIAIS
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO SOCIEDADE E CULTURA NA

AMAZONIA PPGSCA
MESTRADO EM SOCIEDADE E CULTURA NA AMAZONIA

DINEIA GAMA ALBUQUERQUE

NARRATIVAS DE XAMANISMO NA JUREMA SAGRADA EM SAO GABRIEL DA
CACHOEIRA-AM

Dissertacdo de Mestrado apresentada ao Programa de Pos-Graduagao
Sociedade e Cultura na Amazonia, da Universidade Federal do
Amazonas, como requisito para a obten¢do do grau de Mestre em
Sociedade e Cultura na Amazonia.

Orientador: Professor Dr. Agenor Cavalcanti de Vasconcelos Neto
Coorientadora: Professora Dra. Maria do Socorro da Silva Arantes
(UFPI)

Sdo Gabriel da Cachoeira-AM
2025



Ficha Catalografica

Elaborada automaticamenic dc acordo com os dados fomecidos pclo(a) autor(a).

A345n Albuquerque, Dinéia Gama
Narrativas de xamanismo na Jurema Sagrada em Siao Gabriel da
Cachoeira-AM / Dinéia Gama Albuquerque. - 2025.
137 £, :il., color. . 31 cm.

Oricntador(a): Agenor Cavalcanti de Vasconcelos Nceto.

Cooricntador(a): Maria do Socorro da Silva Arantcs.

Disscriagao (mestrado) - Universidade Federal do Amazonas, Programa
de Pés-Graduagdo em Soc. ¢ Cultura na Amazoénia. Sdo Gabriel da
Cachocira - AM. 2025,

l. Xamanismo. 2. Jurcma Sagrada. 3. Sdo Gabricl da Cachocira. 4. Cura.
5. Conhecimentos tradicionais. I. Vasconcelos Neto, Agenor Cavalcant de.
IT. Arantes, Mana do Socorro da Silva. 11T. Umversidade Federal do
Amazonas. Programa de Pos-Graduagao em Soc. ¢ Cultura na Amazonia.
IV. Titulo




DINEIA GAMA ALBUQUERQUE

NARRATIVAS DE XAMANISMO NA JUREMA SAGRADA EM SAO GABRIEL DA
CACHOEIRA-AM

Data de aprovagao: 11/09/2025

BANCA EXAMINADORA

Prof°. Dr. Agenor Cavalcanti de Vasconcelos Neto
Universidade Federal do Amazonas — UFAM
Presidente

Prof®. Dr. Caio Augusto Teixeira Souto
Universidade Federal do Amazonas - UFAM
Membro

Prof®. Dra. Danielle Gonzaga de Brito
Membro

Sdo Gabriel da Cachoeira-AM
2025



“Somos iguais e diferentes. Iguais no corpo, na inteligéncia e no respeito. Diferentes
na lingua, no jeito, no costume. Somos todos iguais e diferentes: indios, negros e brancos”
(Professores indigenas do Acre, RCNEI - 1998).



A minha preciosa mamita, Adelina Gama, minha Muraquisara, cuja memdéria
perdura na eternidade;, aos meus amados filhos, Francisco e Tifane,
portadores de esperancga e luz, aos meus irmados, sobrinhos, e ao Recanto dos
Orixas, santudrio sagrado que preencheu meu coragdo de espiritualidade e
harmonia com a natureza. Que suas almas permanecam eternamente
entrelagadas na tessitura do meu ser, e que a conexdo com o divino e o
universo continue a iluminar meu caminho, guardando, em cada batida, a
lembrancga de suas presencgas transcendentais.



AGRADECIMENTOS

Por louvor de uma gratidao que transcende o tempo € o espago, ergo minhas palavras
em uma tessitura de reveréncia, iniciando pelo supremo Senhor Deus, cuja grandeza ¢
inigualavel, pois maior que Ele, ndo ha. Sua divindade ¢ luz que ilumina meus passos e guia
meus caminhos, fonte eterna de esperanga e fé.

A minha querida mamita, Adelina Gama (in memorian), minha Muraquisara, cuja
memoria permanece viva em meu coragdo, meu amor eterno, que foi e serd sempre meu norte,
minha inspira¢do maior. Sua esséncia permanece como chama que aquece minha alma e ilumina
minhas noites, ensinando-me a resistir € a amar incondicionalmente.

Aos meus filhos, Francisco e Tifane, estrelas que brilham intensamente na vastidao do
meu existir. Vocé€s, com sua presenca constante, suportaram as auséncias e se tornaram a
fortaleza nos momentos de angustia. S3o a razdo do meu viver, o pulso que mantém meu
coragao pulsante na incessante busca por um amanha melhor.

Aos irmaos de sangue e de fé, Eli, Aida, Aurora, Jorge e Valdiza, minha base sdlida,
pilares de sustentagdo e unido. Com voces, encontrei fundamentos na jornada, forca na
adversidade, e amor incondicional que sustenta minha esséncia.

Aos meus sobrinhos, que representam minha for¢a renovada, minha esperanca
continua, recebo de cada um deles a energia vital que me impulsiona a seguir adiante, mesmo
nas horas mais sombrias.

Aos Orixas, mestres, caboclos, Pretos Velhos, Encantados, Boiadeiros, Erés e Exus da
Jurema Sagrada, veneraveis guardides da doutrina e do saber ancestral, agradego pela luz e pelo
ensinamento que me permitem ser melhor a cada dia, superando o ontem com fé renovada. Em
especial, ao Mestre de Jurema, Jose Pilintra de Santana Igué, cuja luz ilumina minha existéncia
€, como pai espiritual, sustenta-me com sabedoria e amor incondicional.

Aos professores doutores da Universidade Federal do Amazonas - UFAM, que com
dedicagdo e altivez compartilharam seus conhecimentos, ofereco minha gratiddo profunda.

Sou igualmente grata a professora Maria do Socorro, da Universidade Federal do Piaui
(UFPI), coordenadora do intercambio na Bolivia. Sua presenga foi mais do que institucional,
foi amizade que acolhe e sabedoria que guia. Durante minha estada em solo boliviano, foi ela
farol e companhia, oferecendo direcdo segura e afetos sinceros em um percurso de descobertas

€ crescimento.



Destaco, com sincero reconhecimento, o Dr. Agenor Cavalcanti de Vasconcelos Neto,
cuja paciéncia serena e sapiéncia generosa constituiram-se em luz orientadora ao longo desta
jornada. Em uma relagdo marcada por respeito mituo e humanidade, sua presenca ultrapassou
os limites formais da orientacdo académica. Ainda que tenha idade para ser meu filho, acolheu-
me com escuta atenta, alentando minhas inquietacdes e celebrando, com genuina alegria, cada
conquista alcancada. Sua postura ética e afetuosa foi, em muitos momentos, a forca silenciosa
que me impulsionou a seguir adiante.

A meus colegas de jornada, companheiros de caminhada, que dividiram comigo os
passos do aprendizado, deixo minha homenagem pela convivéncia e amizade que
engrandeceram minha trajetoria.

Ao meu ex-companheiro, Fabricio Noberto, que foi amigo, confidente e apoio nos
momentos de necessidade, registro minha gratidao por sua presenca solidaria e compreensao.

Ao meu Juremar, refigio de paz e esperanga, entrego meu coracao, pois nele encontro
forca e serenidade para seguir em frente.

Por fim, ndo poderia deixar de agradecer a CAPES — Coordenacdo de
Aperfeicoamento de Pessoal de Nivel Superior, que fomentou a experiéncia enriquecedora do
intercambio Sanduiche Brasil/Bolivia, que abriu portas para o saber e o crescimento, tornando
possivel o sonho de uma formagao mais ampla e profunda.

Kuekatureté! (Obrigada!) a todos por todas as for¢as € momentos que me moldaram

nesta caminhada de evolugao.



RESUMO

Este trabalho investiga o universo cultural e espiritual do povo rio negrino de Sao Gabriel
da Cachoeira-AM, com foco na Jurema Sagrada e suas praticas rituais. A pesquisa destaca
a importancia dos saberes ancestrais, que promovem preveng¢do, cura, protecdo € conexao
com o mundo espiritual, desafiando perspectivas ocidentais e preservando a identidade
indigena e afrodiasporica. Utilizando métodos de campo, entrevistas, autoetonografia e
etnografia, o estudo analisa os rituais, os mestres e as entidades espirituais, evidenciando a
resisténcia cultural frente a preconceitos. Os capitulos abordam o contexto afro-indigena,
o papel dos especialistas e a aplicacao dos conhecimentos tradicionais de cura, ressaltando
a relevancia da Jurema Sagrada como uma expressao de resisténcia e transmissao cultural.
O trabalho revela a profundidade dessas préaticas e sua continuidade no Recanto dos Orixas
e os saberes de Muraquisara na pratica de cura pelo poder da natureza, como um simbolo
de esperanga, fé e resisténcia pelos seus descendentes de seu matriarcado.

Palavras-chave: xamanismo, jurema sagrada, Sao Gabriel da Cachoeira, cura,
conhecimentos tradicionais.



ABSTRACT

This work investigates the cultural and spiritual universe of the Rio Negro people of Sao Gabriel
da Cachoeira (AM), with a focus on the Sacred Jurema and its ritual practices. The research
highlights the importance of ancestral knowledge, which fosters prevention, healing, protection,
and connection with the spiritual world, while challenging Western perspectives and preserving
both Indigenous and afrodiasporic identities. Drawing on fieldwork, interviews,
autoethnography, and ethnography, the study examines the rituals, the masters, and the spiritual
entities, shedding light on cultural resistance in the face of prejudice. The chapters address the
Afro-Indigenous context, the role of specialists, and the application of traditional healing
knowledge, emphasizing the relevance of the Sacred Jurema as an expression of resistance and
cultural transmission. The work reveals the depth of these practices and their continuity at the
Recanto dos Orixas and through the wisdom of Muraquisara in the practice of healing through
the power of Nature, as a symbol of hope, faith, and resistance for the descendants of its
matriarchal lineage.

Keywords: shamanism, sacred jurema, Sdao Gabriel da Cachoeira, healing, traditional
knowledge.



RESUMO

Kua muraki yamunha waa mayé¢ kua mundo upé mayé¢ yaiku yane Tupana irti panhé€ miraita irli
parana pixuna Tawa upé maa Jurema umunha wad, may¢é Taikti wad, tamunha maye kuxiima
yara itd. Kwaa murakisa yamunha yakua ard may¢ yane resewara yandé¢ ike yara ita ya rasura
yané rend¢é kiti lanhe maa yakuasa. May¢é yamunhara puraga Murakisa umbéu mayé Jurema
unhe€ may¢é ha munhara yakuasa waa. Maa yamunhara yakuasd resewara mamé yaiku ara
purangasa panh¢é yané amama ta irdi.

Yapuriiguitasa retewa: Payé Ubuesawa, Jurema tupanasa, Tawa, Ikatisawa, Yakusa
Kuximasiwara



Fotografia 01.
Fotografia 02.
Fotografia 03.
Fotografia 04.
Fotografia 05.
Fotografia 06.
Fotografia 07.

Fotografia 08.
Fotografia 09.
Fotografia 10.
Fotografia 11.

Fotografia 12.
Fotografia 13.
Fotografia 14.
Fotografia 15.
Fotografia 16.
Fotografia 17.
Fotografia 18.

LISTA DE FOTOGRAFIAS

ReCanto dOS OFIXAS......eruveriiiiiriieiieieriiesitete ettt sttt sb et 42
Barracao do Recanto dos OTIXAS .......ceverieierieniiiienienieeieeiesie e 43
Festa de Cosme e Damido - Bisnetas de Muraquisara e Sua Filha Pixu........... 43
Consagracao de um filho de Jurema - A primeira filha de Muraquisara........... 43
Muraquisara/Matriarca do Cla Mapinguari. .........cccveeeruveeriureerieeeeririeesreeeneveeens 50
Filhos de Muraquisara, € ela Propria.........cccceeecveeeiiieeiieeeiiee e eereeeevee e 58
Ultimo aniversario de Muraquisara, comemorado com uma Ladainha a So

Pedro. Presente em terra: José Pilintra incorporado em Putira Pituna.............. 71
Ritual de consagracao de um filho de jurema ...........cccoeevveciieniieniieniieieee, 75
Festa de Ox0ssi (SA0 Sebastif)......c.cevvveeruierieiiiieniieiieeieeieeeee e sereeeee e e 77
Ogim (Sao Jorge do Recanto dos OriXAS) .....ccveevveeeeveeniieniienieeeieeieeeee e 78
Mestra Herondina, Caboclo Tupiacti, Mestra Mariana e Mestre José Pilintra

(encabocados nos filhos de fé) na festa de Dona Herondina............................. 82
Ogéan Fabricio NODETtO........c.ccoeiiiriiriiiiieeccececeetce s 85
MESIIA IMATIANA ....c..vveeeiiiieciieeciie ettt e et e et e e e e sve e e s beeesnreeeessee e sseeeaseessseeens 86
Mestra Herondina............oc.eeeuieiiiiniiiniieeieeiieee et 87
Mestre José Pilintra de Santana Igueé............ccooeviiniiiiniininiieeeeee, 88
Festa do Erés (Cosme € Dami@o) ........cccceeeviieeiiieeeiiieeiieeeieeeeiee et 91
A maceracao das folhas para 0s banhos..........ccccceevvieeiiiiniiieiee e 93
Muraquisara em suas diversas faces.........cccvvveeriieeriieiiieeeieeeee e 97



LISTA DE ABREVIACOES E SIGLAS

CAPES — Coordenagao de Aperfeigoamento de Pessoal de Nivel Superior
SGC — Sao Gabriel da Cachoeira
AM - Amazonas



SUMARIO

INTRODUQGAO . ......coverererererereseresesesesesesesesesesesssesesssesesssssssssesssssesssssssssssssesssssesssssssesssssssssssens 14
PRIMEIRO CAPi~TULO: O CONTEXTO AFRO-INDIGENA DA JUREMA

SAGRADA EM SAO GABRIEL DA CACHOEIRA-AM.......uuiinieniissnissssssssssssssssssossasons 16

1.1. Xamanismo, pajelanca ou eSpecialiStas? ..........cceevueerieeiiierieeiiienieeieeeee e eeeevee e 20

1.2. Conhecimento tradicional doS pOVOS 110 NEGIINOS ........eevrereierireriieeiieniieerireneeereenenes 30

1.3. Jurema Sagrada: Recanto dos OTIXAS..........ccceerieriiieriieeiiienieeieeneeereesneeseeseeeseenenes 37

1.3.1 — Localizacao do Recanto dos OIiXAS........cccueeeeuveeeiueeeeiiieeeiieeeieeeereeeevee e 40

1.3.2 — COMO SUIZIU O TECANTO? ...vveevieeniieeirieiieeireeieeeteesteeeseesseeeseessnessseessseenseensseenne 44

1.3.3 — Quando fUNCIONA? ..........ccoviieiiieeiie ettt e et e et e e 45

1.3.4 — PriINCIPAIS @VENTOS ...vvieieiieiieeiiieiieeieeteeeteenteeeseesseeeseesssesseessseesseessseesesssseenns 46

1.3.5 — Quem compde a comunidade? ...........cceeevieeeiiieeniieeniieeeie e 47

1.3.6 — Como iniciou @ comuNIidade?..........c.eeruieeiieiiriiieieeieeie e 47

1.3.7 — Como iniciou a relagdo com a Jurema? .............cccceeeeevieeeiieeerie e 48

1.3.8 — Quem faz uso da JUrema? ............cceeevviiieiiiiiciie e 51

1.3.9 — Quem realiza a cura € ProteCA0T? .......cevueeevierieecieeniieeteeseeereesereereessneeseeseneenne 52

SEGUNDO CAPIiTULO: XAMANISMO E SEUS NARRADORES...........ccocvuererrerrerenees 54

2.1 — Especialistas € suas performances..........c.ccecveeervieerieeeriveeeiieesieeeeieeesneeeeereeesveeenne 57

2.2 -0 nascer de Um filN0.......c.coeiiuiiiiiiieie e e e 61

2.3 - O antincio da peste (COVID=19) ...cciiiiiiiiiieeiieeeee et 66

2.4 - A fé inabalavel de MUraquiSara............cccueeerveeerieeeiieeeiieeeieeeeieeeeieeesaeeeeaeeennreeenne 69

2.5 - A fé que MUAOU UMA VIdA.......ccoiiiiieiiiieiiie et e 71

2.6 — Narrativas Xamanicas € SEUS OTIXAS......ccuuierrieerieeerireerireeerreesrreesseeesneeesseeensseesnns 74

TERCEIRO CAPIiTULO: CONHECIMENTOS TRADICIONAIS DE CURA. ............. 79

3.1 — Mestres da Jurema Sagrada............ccceeecueieriiieiiiieeriie e e 82

3.2 =08 RitUAIS A€ CUTA ....ooeuviiiiiiieciieece ettt st sb e e e e enbeeenneas 90

3.3 — O Poder de cura € @ NatUIeZa............ccocuvieriiieiiie ettt e e 95

CONSIDERACOES FINAIS .....uoueeeeeneeeereerenesesesesesssesesesesesesesesssesesesssssesssssssessssssssssssseses 106

REFERENCIAS ......oureureurenserssessssesssesssesssesssessssssssssssssssssssasssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssess 109

APENDICE A — ARTIGO DO INTERCAMBIO BRASIL/BOLIVIA ...uooveeeeeeeeeeeeenes 112



INTRODUCAO

Este trabalho se propde a mergulhar nas profundezas de um universo cultural e
espiritual que pulsa com ancestralidade, resisténcia e mistério do povo rio negrino de SGC (Sao
Gabriel da Cachoeira-AM), com énfase na Jurema Sagrada e suas praticas de cura. Como uma
poesia viva, esses saberes ancestrais entrelacam-se as narrativas de prevengao, protecao, cura e
conexdao com o mundo espiritual, revelando uma cosmovisao propria que desafia os olhares
ocidentais e ¢ continuidade de uma cultura indigena e afrodiaspoérica vibrante.

Ao etnografar os rituais, os mestres e as entidades espirituais que habitam essa
tradicdo, busca-se compreender ndo apenas suas praticas, mas também as historias de
resisténcia que se escondem por tras de cada gesto, cada cantico e cada planta sagrada.

O proposito em descrever as narrativas do xamanismo no ambito do conhecimento
tradicional da Jurema Sagrada, visa compreender um conjunto de crengas sobre a organizagao
do mundo, bem como as praticas de cura enquanto estratégias de resiliéncia e resisténcia diante
dos diversos preconceitos enfrentados pelos praticantes, conhecidos como juremeiros, na
cidade de Sdo Gabriel da Cachoeira, no estado do Amazonas.

A pesquisa se prop0s a investigar, os elementos culturais e as tradigdes que constituem
o complexo ritual da Jurema Sagrada e do xamanismo em um Jocus especifico, além de analisar
como esses conhecimentos sao aplicados pelos mestres dessas praticas na realizagdo de curas.
Ainda, procuramos distinguir os diferentes rituais utilizados nessas praticas tradicionais,
contribuindo para uma compreensdo mais ampla de suas especificidades e intercambios.

Para tanto, a coleta de dados foi efetuada por meio de uma etnografia do particular
(Abu-Lughod, 2018), durante as atividades de aconselhamento espiritual e/ou eventos festivos,
sempre respeitando as normativas €ticas e legais vigentes no Brasil.

A abordagem metodoldgica fundamentou-se em trabalho de campo, entrevistas,
etnografia e auto-etnografia, dialogando com a literatura especializada de autores como: Esther
Jean Matteson Langdon (1996); Robin Michael Wright (1996); Manuela Carneiro da Cunha
(2009) Davi Kopenawa e Bruce Albert (2015), Philippe Descola (2016); Liliane Salgado
Lizardo (2016), Jodao Paulo Barreto (2017, 2021), Francineia Bitencourt Fontes (2019) dentre

outros.

14



No primeiro capitulo, serd apresentado o contexto afro-indigena que permeia a
reveréncia da Jurema na regido, abordando trés topicos essenciais. Inicialmente, discutiremos
o conceito de xamanismo, a pajelanca e a atuagdo dos especialistas, destacando seus
significados e nomenclaturas dentro da cultura local.

Em seguida, serd enfatizado o conhecimento tradicional dos povos rio negrinos,
ressaltando a importancia para a preservagdo de seus corpos e praticas culturais. Por fim,
abordaremos a Jurema Sagrada no Recanto dos Orixas, analisando seu significado, a etnografia
do local de culto e a atuagao dos juremeiros.

No segundo capitulo, aprofundar-se-4 a compreensao sobre os especialistas que atuam
na tradi¢do da Jurema, explorando suas fungdes e identificagdo, propositos e caracteristicas
desses individuos. Serdo apresentadas também algumas narrativas que ilustram os processos de
prevencao, cura e protecao realizados por esses especialistas (incorporados pelos mestres da
Jurema). Além disso, serdo descritos de forma sucinta os rituais de Jurema e os Orixas
cultuados, possibilitando uma compreensdo mais ampla das praticas rituais no contexto
estudado.

O terceiro capitulo centra-se nos saberes tradicionais de cura, destacando os mestres
da Jurema Sagrada, considerados entidades espirituais que orientam os juremeiros em sua
trajetoria. Serdo abordadas as praticas dos rituais de cura, incluindo banhos, defumacgdes,
garrafadas e o uso de alimentos, além do poder de cura da natureza, especialmente das plantas
e ervas ensinadas por Muraquisara aos seus descendentes e a propria Jurema Sagrada.

Este percurso busca revelar a profundidade e a riqueza desses saberes tradicionais,
evidenciando sua importancia para a manuten¢do da satde espiritual e fisica na comunidade rio
negrinha do Recanto dos Orixas, situado no Ramal 1, do Assentamento Teotonio Ferreira em
Sao Gabriel da Cachoeira-Amazonas.

Assim, como a jurema que desabrocha na floresta, este estudo pretende iluminar os
caminhos pelos quais o saber tradicional se mantém vivo, resplandecente, mesmo diante das
adversidades e preconceitos. Em uma jornada de descoberta, convidamos o leitor a perceber a
Jurema Sagrada como uma ponte entre o invisivel e o visivel, entre o passado ancestral e o

presente de luta e esperancga dessa comunidade amazonica.

15



PRIMEIRO CAPITULO: O CONTEXTO AFRO-INDIGENA DA
JUREMA SAGRADA EM SAO GABRIEL DA CACHOEIRA-AM

O tema abordado neste trabalho surgiu a partir de uma reflexdo pessoal sobre a
participagdo em encontros espirituais frequentados junto com a matriarca da minha familia.
Durante a infancia e adolescéncia, as atividades realizadas nessas reunides, que ela chamava de
sessdo, pareciam desconexas e sem sentido, mas, ao longo do tempo, passaram a adquirir
significado quando a cura era necessaria para si mesma ou para outros familiares.

Foi através da observagdo e da pratica de ensinamentos nos rituais com bebida, fumo
e cantoria que o entendimento acerca da sabedoria ancestral contida nessas praticas foi se
consolidando.

A figura materna de Muraquisara, que se diferencia pelo seu matriarcado, num Alto
Rio Negro patriarcal, demonstrou uma conexdo espiritual profunda através das rezas e dos
rituais, transmitiu uma heranca cultural valiosa que proporcionou o aprendizado sobre as
tradi¢des e praticas de cura, tornando-se uma juremeira inata, no contexto afro-indigena da
jurema sagrada em Sao Gabriel da Cachoeira-AM.

A colonizagdo e a miscigenagdo cultural foram aspectos fundamentais para a
construgdo desse conhecimento, que se enriqueceu através da incorporagdo de novos saberes,
mantendo sempre a esséncia dos valores culturais originarios.

Um exemplo disso ¢ a fusdo de saberes na medicina tradicional. Os povos indigenas
integraram remédios trazidos pelos colonizadores, mesclando-os com suas plantas medicinais
e rituais de cura. Dessa forma, o conhecimento indigena foi ampliado com novas substancias e
métodos, mantendo, contudo, sua ligagdo com as raizes espirituais e culturais.

O contexto afro-indigena na regido Norte do Brasil ¢ cheio de diferentes culturas,
historias e formas de viver, resultado de convivéncia, resisténcia e mistura entre povos
indigenas e comunidades negras.

A regido Norte, que inclui estados como Amazonas, Acre, Rondonia, Roraima,
Amapd, Pard, Tocantins e Maranhdo, tem muitas florestas, rios e animais Uinicos, que foram o
lar e a base cultural de varias comunidades tradicionais.

Desde os primdrdios, os povos indigenas vivem nessa regido, criando suas proprias

formas de organizagdo social, religido e economia. Com a chegada dos europeus e a

16



colonizagdo, essas populacdes enfrentaram resisténcia, deslocamentos e, as vezes, perderam
partes de suas culturas, mas conseguiram manter suas identidades e partes de suas terras.

A presenca de pessoas negras na regido vem do periodo em que muitos africanos foram
trazidos como escravos para trabalhar na extragdo de recursos, na agricultura e na construgao
de infraestruturas. Essas culturas negras ajudaram a formar a identidade local, principalmente

na musica, religido e comida, deixando um legado de resisténcia e criatividade. Pois,

Os grandes acontecimentos sdo conhecidos por todos. Ainda que os nimeros
sejam algo controversos, ndo ¢ nada improvavel que ao longo de cerca de 300
anos, quase 10 milhdes de pessoas tenham sido embarcadas a forga da Africa
para as Américas, na maior migragao transocednica da historia. Desses, uns 4
milhdes chegaram ao que hoje chamamos de Brasil — onde, sabemos, ja viviam
milhdes de indigenas, vitimas de um genocidio que, nunca ¢ demasiado
lembrar, ao lado da diaspora africana sustenta a constituigdo do mundo
moderno. Nessa historia que € a de todos nds coexistem poderes mortais de
aniquilag@o e potencias vitais de criatividade (Goldman, 2014, p.215)

No mundo afro-indigena, ha uma ligacao forte entre identidades, culturas e formas de
resisténcia que tornam a diversidade da regido ainda maior. Grupos que se identificam como
afro-indigenas lutam pelo reconhecimento de seus direitos de terra, cultura e sociedade,
enfrentando dificuldades para demarcar suas terras, preservar suas tradicdes e combater as
desigualdades.

E parafraseando Marcio Goldman (2014, p.217) por outro lado, a atengdo estd na
defini¢do e na comparagdo entre os principios cosmolodgicos indigenas e afro-brasileiros,
levando em consideracdo tanto suas caracteristicas especificas quanto as circunstancias
historicas que marcaram seu contato.

Governos, movimentos sociais e ONGs tém ajudado a valorizar essas identidades e
lutar por seus direitos. Hoje, reconhecemos mais a importancia dos afro-indigenas na historia,
cultura e desenvolvimento sustentavel da Amazonia, fortalecendo a diversidade e resistindo as
ameacas de explora¢ao econdmica e destruicao do meio ambiente.

E de acordo com Goldman (2014, p. 215), “neste sentido, ndo ¢ exagerado afirmar que
o encontro entre “afros” e “indigenas” nas Américas ¢ o resultado do maior processo de
desterritorializagao e reterritorializagao da histéria da humanidade”

Ou seja, o povo afro-indigena da regido Norte ¢ uma prova viva de resisténcia, raizes
antigas e criatividade, que enriquece a cultura brasileira e mostra a importancia de politicas que

protejam seus direitos € promovam sua valorizagao.

17



E SGC-AM, localizada no amago da regido amazonica, ¢ uma cidade singular no
cenario brasileiro devido a sua forte presenca de comunidades indigenas e a diversidade cultural
que caracteriza a regiao.

Situada no noroeste do estado do Amazonas, proxima as fronteiras com a Colombia e
a Venezuela, a cidade ¢ um importante territorio de resisténcia e preservagdo das identidades
dos povos origindrios e porque ndo dizer afro-indigena, que ¢ o contexto da Jurema Sagrada,
objeto de estudo desta dissertacao.

A regiao de Sao Gabriel da Cachoeira ¢ marcada por uma diversidade étnica e cultural
profunda. Os povos originarios que habitam o territdrio pertencem a diversas etnias, como 0s
Yanomami, Baniwa, Tukano, Bar¢, Arapasso, Dessana, Piratapuia, Cubeo, entre outros, cada
um com suas linguas, tradi¢des e formas de organizagdo social.

No presente estudo, foram identificadas dois congas (casas) que atuam no campo das
religides afro-indigenas. A primeira refere-se ao Recanto dos Orixas, uma casa espiritual que
promove praticas vinculadas & Umbanda e a Jurema Sagrada, ligadas ao cla de Muraquisara
(Adelina Gama, in memorian).

Este conga caracteriza-se por sua estrutura de ntcleo familiar, na qual a matriarca
Muraquisara (Tukana/Yepamahsa) desempenha papel central, juntamente com seus
descendentes de etnia Bar¢, sendo que o pai de seus filhos também pertencia a essa etnia. Os
rituais praticados nesta casa concentram-se na Jurema Sagrada e Umbanda, objeto de
investigagdo central deste estudo.

A segunda, consiste em uma casa localizada no centro da cidade, cuja denominagao
especifica ndo ¢ amplamente conhecida, sendo referida apenas pelo nome da proprietaria, Dona
Joia. Esta casa atua no dmbito da Umbanda e recebe individuos de diferentes regides do vasto
territorio brasileiro. Sua composic¢ao inclui tanto pessoas de origem indigena quanto individuos
de contextos Kariwas (ndo indigenas), demonstrando uma diversidade étnica e cultural em sua
pratica religiosa.

Assim, ambas as casas representam pontos de encontro de comunidades diversas,
articulando praticas religiosas afro-indigenas e promovendo o intercambio cultural e espiritual.
A Casa de Dona Joia, em particular, destaca-se por sua diversidade de participantes, enquanto
o Recanto dos Orixas mantém uma estrutura mais familiar e centrada na tradi¢ao da Jurema
Sagrada, cuja relevancia para o objeto de estudo ¢ de fundamental importancia. Visto que, “ora,

essas relacdes ocorrem entre elaboragdes que se situam em diversas dimensdes: sociologicas,

18



mitologicas, religiosas, epistemoldgicas, ontologicas, cosmopoliticas” (Goldman, 2014, p.
217).

Foi observado, ainda, que ha individuos que praticam religides de matriz africana e
realizam seus atendimentos em suas residéncias particulares, mantendo sigilo acerca de suas
atividades. Essas pessoas preferem atuar de maneira discreta, evitando a divulgagao publica de
suas praticas religiosas, o que evidencia uma postura de reserva e confidencialidade em relagdo
as suas atividades espirituais.

Mas, posso afirmar que essas pessoas carregam consigo o temor decorrente dos
preconceitos e das percepgdes associadas aos povos afro-indigenas, resultantes de processos
historicos de escravidao, migracdo e intercambio cultural que ocorreram ao longo dos séculos.
Pois, a historia de Sao Gabriel da Cachoeira ¢ marcada por processos de colonizagao, resisténcia
indigena e formacao de identidades mesticas. Mas, tais afirmagdes ndo fardo parte dos nossos
dados pela nao autoriza¢do dos dialogos com estes individuos.

A influéncia afro-indigena se manifesta, por exemplo, em atividades religiosas
sincréticas, como o Candomblé, Umbanda e a Jurema Sagrada que combinam elementos
africanos, indigenas e catolicos. Essas manifestacdes reforcam a identidade cultural da
populacao local e representam formas de resisténcia a homogeneizagao cultural.

E de suma relevancia salientar que o Recanto dos Orixas, bem como a residéncia de
Dona Joéia, ndo sdo predominantemente frequentados por individuos de origem negra, mas,
sobretudo, por povos indigenas. Nessa situacdo, observa-se uma incorporacdo de entidades
espirituais afro-indigena, que atuam como orientadores nas praticas religiosas desenvolvidas
nesses espacos.

Importa ressaltar que ndo se trata, neste caso, de uma unido explicita de comunidades
afrodescendentes e indigenas na pratica de suas religiosidades, embora tal intercambio ocorra
de forma minoritaria e pontual. Mas, de entidades espirituais afro-indigenas que vem ao plano
terrestre para ajudar nos infortinios.

Apesar dessa riqueza cultural, as comunidades do Recanto e casa de Dona Joia
enfrentam o seu maior desafio, a marginalizagdo social de preconceitos e estigmas. Visto que,
na necessidade alguns individuos buscam as orienta¢des espirituais, mas nao se afirmam como
praticantes dessas religides.

O contexto das religides afro-indigena em Sao Gabriel da Cachoeira ¢ uma expressao
viva da diversidade cultural presente na Amazonia. Sua historia, tradi¢des e desafios refletem

as complexidades de uma regido que ¢ ao mesmo tempo um territorio de riqueza biologica e
19



cultural, demandando politicas inclusivas e respeitosas que reconhegam e valorizem essa
pluralidade.

Compreender esse panorama ¢ fundamental para promover acdes que assegurem o0S
direitos e o fortalecimento dessas comunidades e/ou pessoas, preservando sua identidade tnica

no cenario brasileiro e rio negrino. Pois, segundo Goldman (2015, p.644),

O processo historico de constituicdo dessas religides parece explicar, ao
menos em parte, o fato de serem ininterruptamente atravessadas por um duplo
sistema de forcas: centripetas, codificando e unificando os cultos; centrifugas,
fazendo pluralizar as variantes, acentuando suas diferencas e engendrando
linhas divergentes.

E dentro dessa conjuntura, no primeiro capitulo, serdo abordados trés tdpicos
essenciais: Em 1.1 veremos “O xamanismo, a pajelanca ou especialistas?”” com seus respectivos
significados e nomenclaturas dentro da cultura do povo rio negrino; 1.2. “O saber tradicional
dos povos rio negrinos”, enfatizando a importancia desses conhecimentos ancestrais para a
comunidade indigena local; e 1.3 “A jurema sagrada no Recanto dos Orixas”, destacando os
significados e a etnografia do local onde a jurema ¢ cultuada e onde atuam os juremeiros.

Dessa forma, a compreensdao da jurema sagrada vai além do seu uso como planta
medicinal, envolvendo a forte ligagdo com as tradigdes espirituais e cerimoniais da comunidade,
especialmente na pratica da cura.

E um aspecto fundamental nas praticas sagradas, sendo considerada como uma aliada
espiritual e de cura. Por isso, € crucial compreender a importancia e o carater sagrado da Jurema
Sagrada na cultura gabrielense, bem como seus significados e aplicagdes dentro desse rico e
diversificado universo cultural.

Desta forma, esperamos incentivar os leitores a refletir sobre os principios éticos
presentes nas religides indigenas e afro-brasileiras. Cada uma dessas tradigdes possui suas
proprias normas e peculiaridades, baseadas em crencgas e valores Unicos. Essas diferencas nao
sdo erradas, apenas diversas, mas todas compartilham o respeito pelo sagrado transcendental.
Essa conexao espiritual e religiosa ¢ essencial para estabelecer uma ligagdo através de rituais,

comunhdo com os espiritos e busca por sabedoria espiritual.

1.1. Xamanismo, pajelanca ou especialistas?

20



O conhecimento tradicional xamanico no contexto indigena brasileiro ¢ também
conhecido como pajelanga. Em Sao Gabriel da Cachoeira, envolve praticas de cura por meio de
oragdes, raizes, sementes, substancias animais, minerais, ervas ¢ plantas medicinais
provenientes da floresta. Os xamas e/ou pajés se utilizam desses elementos naturais em suas
praticas curativas, valendo-se da sabedoria ancestral para lidar com problemas de ordem

espiritual e/ou corpdrea. Nessa perspectiva, Langdon (1996, p.09), afirma que,

Xamanismo, fenomeno que no Brasil é conhecido como pajelanga, constitui-
se, ao longo dos anos, num desafio para a antropologia. Desde os primeiros
trabalhos etnograficos, os xamas e suas atividades interessaram a nos, os
“civilizados”, em fung¢do das crengas misticas, do comportamento
caracterizado por éxtase, e das praticas “mdagicas”. Por estas caracteristicas
fugirem da visdo racional e positiva das ciéncias, a antropologia nao
proporcionava, até ha pouco, os instrumentos adequados para entender o
xamanismo como uma for¢a dindmica no mundo atual ou para desenvolver
modelos teoricos eficazes para sua compreensdo. Entretanto, os eventos das
ultimas trés décadas nos forgaram a reconhecer a importancia do fendmeno e
a criar novos modelos para entendé-lo.

Na aprendizagem xamaénica e/ou pajelanga, existem varios saberes que através da
oralidade eram ensinados aos filhos: valores, comportamentos, significados, cosmologias,
curas, protecao, dentre outros para a vivencia social. Seus conhecimentos sobre os fendmenos
que ultrapassam nossos entendimentos no processo de formagao e de vivéncia desses escolhidos
para tal funcdo, dentro da comunidade que vive, se faz importante por sua notéria sabedoria

ancestral. E no que tange ao conhecimento do xamanismo temos,

Desde o inicio do século, os etnélogos se habituaram a utilizar como
sindnimos os termos xama, medicine-man, feiticeiro ¢ mago para designar
certos individuos dotados de prestigio magico-religioso encontrados em todas
as sociedades primitivas”. “...Se por “xamad” se entende qualquer mago,
feiticeiro, medicine-man ou extatico encontrado ao longo da historia das
religides e etnologia religiosa, chegar-se-4 a uma no¢do ao mesmo tempo
extremamente complexa e imprecisa, cuja utilidade ¢é dificil perceber, visto ja
dispormos dos termos ‘mago’ e ‘feiticeiro’ para exprimir nogdes tdo dispares
quanto aproximativas, como as de ‘magia’ ou ‘mistica primitiva’ (Eliade,
2002, p.15)

Nota-se que para o autor “o xamanismo stricto sensu ¢ um fendmeno religioso
siberiano e centro asiatico”. Bem como “[...] o xama é, ele também, um mago e um medicine-
man: a ele se atribui a competéncia de curar” (IBIDEM, p,15).

21



Nesse contexto da literatura sobre xamanismo, mais geral e genérico, podemos dizer
que o xama ¢ o individuo que possui uma sabedoria peculiar € que em um estado de transe,
viaja pelo sobrenatural se transformando em outros seres, buscando saidas para curar
enfermidades, ser marupiara' (ter sorte) na caca e na pesca, prever o destino, banir energias
negativas e proteger contra males do corpo, mente e alma. “O xama ¢ o grande especialista da
alma humana; s6 ele a “v€”, pois conhece sua “forma” e seu destino” (Eliade, 2002, p.19).

Observa-se que o xamanismo nos faz refletir sobre as nuances que permeiam a crenga
transcendental de cada povo, e suas explicagdes para a criagdo do cosmo, da natureza, e da
conexdo que o xama e/ou pajé tem com o mundo fisico e espiritual. Nao obstante, percebe-se
também que nem tudo se pode saber sobre o ser xama e/ou pajé, podem nos relatar o que pode
ser revelado, e o que ndo pode ficard em segredo. Conhecimento ou crenca? Teixeira (2012,
p.102) diz:

Conhecimento: crenga e verdade. Contudo, crenca verdadeira nao € suficiente

para o conhecimento”. “[...] Mas, se uma pessoa tiver uma crenga verdadeira
e essa crenca estiver justificada, isto é, se tiver boas razdes que apoiem a
verdade da crenca, entdo parece que nada mais € necessario para o

conhecimento.

A natureza desempenha um papel fundamental nesse processo, considerando que
estabelece conexdes essenciais com o mundo cdésmico € com a cultura das relagdes humanas,
permitindo ao xama e/ou pajé um olhar particular e culturalmente enraizado para a cura e o
bem-estar. Sendo assim, ele ¢ reconhecido como um aconselhador espiritual e de tratamento

fisico também. Desta maneira,

O xamanismo, como institui¢do, expressa as preocupacdes centrais da cultura
e da sociedade, como a preocupagdo com o fluxo das energias e sua influéncia
no bem-estar dos humanos. Como visdo cosmologica, tenta entender os
eventos do cotidiano e influencia-los. No seu sentido mais amplo, o
xamanismo se preocupa com o bem-estar da sociedade e de seus individuos,
com a harmonia social e com o crescimento e a reproducdo do universo inteiro.
Abrange o sobrenatural, tanto quanto o social e o ecologico. Assim, o
xamanismo ¢ uma institui¢do cultural central que, através do rito, unifica o
passado mitico com a visdo de mundo, € os projeta nas atividades da vida
cotidiana (Langdon, 1996, p. 28)

1 No Alto Rio Negro Marupiara significa uma pessoa de sorte que tem um comportamento modelo e

desejavel.
22



Durante o processo de cura, o conhecimento se revela de varias formas, como a fé nos
antepassados e rituais espirituais que requerem preparagdo cuidadosa para serem eficazes. A
evolugdo espiritual ¢ alcancada por meio de praticas como cuidar do corpo, ter uma alimentagao
saudavel, aprender oragdes, praticar a abstinéncia sexual, além de conhecer as propriedades das
plantas medicinais, tanto as que tém propriedades curativas como as que tém efeitos adversos.
E necessario identificar as causas da doenga para poder trati-la de forma eficaz. Por isso, um

amplo conhecimento ¢ fundamental no processo de cura. E,

E a sensibilidade que marca a sutileza da cura, entendida como intuigio, sopro
dos ancestrais, ou também como momento de se despir, fugir da prosa e
dissolugdo de concepgodes objetivistas, partindo para um aprofundamento e
abertura dos canais sensiveis do corpo ¢ da mente. O sensivel abre portais,
torna os elos perceptiveis e as experiéncias mais capilares. Parece ser o
sensivel a chave do “portal intimo”, a primeira intengdo, por vezes
involuntaria, do xama para adentrar no campo sutil do outro que o procura ¢
busca a cura (Aratjo, 2022, p.61)

Os conhecimentos tradicionais dos povos indigenas, como os xamanicos e/ou
pajelanca, sdo uma valiosa fonte de conhecimento que ¢ fundamental para a continuidade de
sua cultura. A transmissdo desses conhecimentos, de geracdo em geragdo, ¢ feita pelos mais
velhos, que t€ém uma experiéncia de vida que os torna especialistas em sua realidade e capazes
de prever o futuro de seu povo. A tradicdo oral desses saberes ¢ tdo importante quanto sua
transmissdo por escrito.

No contexto juremeiro, suas cerimonias, cang¢des, instrumentos de percussao, tabaco e
substancias psicotropicas sao utensilios de trabalho que auxiliam na compreensao da harmonia
e dos conhecimentos sobre equilibrio com o meio ambiente, incluindo a capacidade de se
transformar em animais para descobrir os melhores caminhos a seguir. O animal
metamorfoseado estd conectado ao guia espiritual e ao &mago do espirito guardido. Ou seja, “os
xamas, viajantes no tempo e espago, sao tradutores e profetas” (Cunha, 2009, p.107).

Esses conhecimentos sdo muitas vezes guardados em segredo e revelados apenas para
alguns escolhidos (os especialistas). Mesmo em tempos contemporaneos, oS ensinamentos
xamanicos continuam a desempenhar um papel essencial na continuidade da identidade cultural

€ na manuten¢do da conexao espiritual com a natureza. Com isso,

O xama parece se alimentar de algo vivo que a natureza lhe oferece. Vivo e
presente, atento ao agora, ao seu corpo, sua mente e isso aflora um modo de

23



pensar. A constituicdo do corpo, os sentidos, as agdes passam a ser
direcionadas a constru¢do de um ser por inteiro, a0 mesmo tempo que constroi
seu caminhar epistemolédgico (Araujo, 2022, p.119)

No contexto da exploragdo dos ensinamentos de um xamd em sua jornada por
sabedoria espiritual e autoconhecimento, ¢ crucial enfatizar a necessidade de buscar
constantemente conhecimento e crescimento pessoal ao longo da vida. A singular perspectiva
do xama em relacao ao mundo estd profundamente ligada a natureza e a cosmologia de cada
cultura. Sua sabedoria vai além da légica racional, sendo acessivel apenas ao olhar interno e
introspectivo.

Na regido do Alto Rio Negro, mais especificamente em Sdo Gabriel da Cachoeira-
AM, encontra-se a maior concentra¢dao de povos indigenas do Brasil, totalizando 24 diferentes
grupos étnicos e 16 linguas distintas faladas. A diversidade cultural presente nessa regido ja foi
objeto de exploracdo (adornos, plantas, pedras, ceramicas, instrumentos musicais e outros),
devido a ganancia colonial.

E importante refletir sobre os impactos negativos que essa exploragdo teve, resultando
na deturpagdo dos conhecimento tradicionais e na supressao da voz dos indigenas devido a
incompreensao de suas formas de vida e pensamento.

Destaca-se também a forte ligagdo que esses povos t€ém com a natureza e com suas
cosmologias proprias, onde geram seus saberes sobre o corpo humano, os surgimentos das
pessoas, das constelagdes, dos animais, das doengas e curas e outras para explicar o surgimento
do mundo. Que sdo fundamentais para compreender sua visdo de mundo e sua relagdo com o
meio ambiente.

Na jornada do xama e/ou pajé reside a arte da cura e a transi¢do entre o mundo terreno
e o espiritual. Em meio a essas indagacdes, buscamos compreender o fendmeno sem nos
prender a razdo, contemplando a magia que envolve seu ser. A pessoa detentora dos
conhecimentos xamanicos no Alto Rio Negro tem a nomenclatura de pajé/benzedor. Ou, em

outras palavras, para o povo Yepamahsi (Tukano)?,

Os especialistas do Alto Rio Negro sdo sujeitos que passaram por uma
rigorosa formagdo sist€émica e por um treinamento, sob orientagdo de um
especialista formador [...] Eles sdo pessoas com forca de articular qualidades

2 Autodenominam-se Ye’pa-masa ou Daséa. E a etnia mais numerosa da familia lingiiistica Tukano Oriental.
Concentram-se principalmente nos rios Tiquié, Papuri e Uaupés; mas também estdo morando no Rio Negro, a
jusante da foz do Uaupés, inclusive na cidade de Sdo Gabriel. Disponivel em: Tukano - Povos Indigenas no Brasil
(socioambiental.org)

24


https://pib.socioambiental.org/pt/Povo:Tukano
https://pib.socioambiental.org/pt/Povo:Tukano

sensiveis curativas contidos nos tipos de vegetais, de animais ¢ de minerais
para abrandar a dor e curar as doengas, de modo a transformar determinados
elementos (4gua, tabaco, enzima vegetal, entre outros) portadores de agentes
curativos e protetivos. Possui ainda habilidade de “manipular” os fendmenos
naturais como raios e trovoadas e de usar as qualidades de animais ¢ minerais
para determinadas finalidades (Barreto, 2021, p.89).

Ressaltamos que, os conhecimentos adquiridos nessa preparacao requer do aprendiz
abdicacdo, cuidados com o corpo, mente, espirito, ter paciéncia, respeito, responsabilidades
dentre outros saberes e valores.

A dualidade das forgas se da na oposi¢ao, bem/mal, noite/dia, preto/branco e assim vai
se desvelando o conhecimento. Para alguns especialistas do povo Tukano, como afirma Barreto
(2021, p.89), o kumu/pajé ¢ visto “Como detentores de poder, versando a linguagem de
bahsese’, acionam as qualidades dos elementos para resolver problemas cotidianos, como a
cura de doengas, desconforto, afec¢des e a reorganizacdo do desequilibrio da pessoa e do
cosmo”.

Na sabedoria do povo Yepamahsa (Tukano), “entre os povos indigenas do alto Rio
Negro, existem trés categorias de especialistas: yai, kumu e baya. Sao detentores de
conhecimento, exercem oficio de “xama” e sdo formadores de novos especialistas. Todos eles
tém a mesma base de formacao, mas cada um tem sua especialidade” (Barreto, 2021, p.14).

A funcdo dos especialistas da sociedade yepamahsd, que possuem formacao
semelhante, pode ser interpretada, de forma mais académica, da seguinte maneira:

1. Yai, é aquele responsavel por remover a doenca do enfermo, sugando-a. Sua atuagao
esta centrada na cura e na remocao dos males fisicos e espirituais do individuo doente;

2. O Kumu, (ou pajé) tem a funcdo de aliviar a dor e proteger o corpo dos males fisicos
e espirituais. Sua atuacdo estd focada em proporcionar conforto e bem-estar ao paciente, através
de técnicas e conhecimentos especificos;

3. O Baya, ¢ um especialista que, além de dominar a arte da danga e das cerimdnias,
também possui o conhecimento do Kumu. Ele atua como um mestre tanto nas praticas de danga
quanto nos rituais, trazendo uma abordagem multidisciplinar que combina o conhecimento

fisico e espiritual.

3 “Os bahsese sdo um vasto repertorio de formulas, palavras e expressdes especiais retiradas dos kihti ukuse
(narrativas misticas) e proferidas formalmente pelos especialistas Pamurimahsi e Umukorimahsa. E uma prética
de articular verbalmente as qualidades curativas e preventivas contida nos tipos de vegetais, animais, outras
qualidades protetivas. Bahsese também ¢ limpeza e “descontaminagdo” dos alimentos, tornando-os proprios para
o consumo humano.” (Barreto et al, 2018, p. 64).

25



E importante destacar que essas defini¢des sio de minha interpretagdo com base no
texto original em Barreto (2021, p.14), como referéncia ao aspecto de relevancia.

Na visdo do mesmo autor, na cultura dos kumua os elementos imateriais que compdem
o corpo eram chamados de manhsa kahtise. Isso significa que as formas de luz, floresta, terra,
agua, animais e ar eram os elementos essenciais do corpo humano. Ou seja, que o corpo ¢ a
sintese de todos esses elementos (Barreto 2021, p.46).

Neste argumento, torna-se imperativo o cuidado com o corpo, especialmente através
da pratica do bahsese, visando a prevengao da agdo de agentes patogénicos e dos distirbios que
podem desencadear desequilibrios no individuo. Nas palavras de Jodao Paulo Barreto (2021,

p.150);

Pensar e teorizar sobre o corpo como objeto de trabalho a partir de seu sentido
para os povos indigenas do Alto Rio Negro traz & tona a necessidade de
identificar como se da a construcdo do saber sobre o corpo e como este saber
implica diretamente na pratica de produgao de cuidado do corpo para ter boa
qualidade de vida e cuidado nas relagdes com as coisas do seu entorno. Os
especialistas indigenas consideram o mundo terrestre como organismo, onde
os seus elementos constitutivos se cruzam e se afetam mutuamente, formando
novos corpos que se encontram. Os especialistas falam da transformagio
criadora e definem o mundo como organismo vivo, um sistema que tem como
atributo essencial a autoprodugdo. Os seres se fazem e refazem-se por meio
das conexdes que cada corpo estabelece com outros corpos.

A ligacao entre diferentes aspectos da vida de um grupo de pessoas pode ser entendida
como uma teia de conhecimento, que reflete a sua maneira de pensar, agir e integrar-se no
ambiente ao seu redor. Essa teia de conhecimento ¢ Unica para cada comunidade, pois esta
intimamente ligada a sua cultura e historia.

Portanto, a interacdo entre os diversos elementos que compdem a vida de um povo ¢
complexa e interligada, resultando em uma rede de significados e relacdes. Isso mostra a
profunda conexao entre os seres humanos e 0 ambiente em que vivem, destacando a importancia
de compreender e respeitar a diversidade cultural e a variedade de formas de conhecer. Neste
arcabougo, reforcamos a importancia do que Barreto (2021, p.88) nos indica: “A melhor
maneira de cuidar da pessoa do ponto de vista dos especialistas indigenas ¢ a prevencao,

realizada através do bahsese. Alias, os povos do Alto rio Negro sdo especialmente preventivos”.

26



Ainda nesse ambiente, para o povo Baniwa* nos estudos de Wright (1996, p.77),
temos “os pajés (maliri) e os donos-dos-cantos (malikai-iniali) t€m papeis e atributos distintos,
mas complementares que diferenciam as suas praticas, mas nao de modo exclusivo”. Vejamos
que para o povo Baniwa, os maliri (pajé), tem seu poder fundamentado em seu “conhecimento
extenso e na compreensao da mitologia e cosmologia, tdo bem como o conhecimento detalhado
e sistematico das fontes multiplas de doencas e suas curas.” (Wright, 1996, p.78). De acordo

com este mesmo autor,

Os pajés que completam sua aprendizagem alcangam os niveis mais altos dos
cosmos, notavelmente onde se encontram o Dono de Doengas, Kuwai, ¢ o
Dono de Parika e Tabaco, Dzuliferi. Estes “pajés de verdade” sdo capazes de
curar todas as doengas maia graves e t€ém poderes de realizar uma variedade
de atividades, tais como o controle do clima, a passagem das estagdes, a
obtengdo de recursos alimentares (fazer amadurecer as frutas da floresta,
abrindo as “casas das almas” dos animais de caga), e tarefas relacionada ao
bem-estar humano (agdo defensiva ou agressiva contra inimigos pessoais;
protecdo contra os maus augurios). Pajés de verdade também tém
conhecimentos e poderes relacionados as preocupagdes escatologicas. Agem
como guias para as almas na sua passagem as casas dos mortos, e comunicam-
se com os antepassados e espiritos dos mortos. Intercedem junto as divindades
em favor da humanidade em tempos de crise social” (Wright, 1996, p.79).

Nesse caso, a sabedoria ancestral do povo Baniwa, o maliri (pajé) “através de seu papel
de mediador entre os aflitos e os espiritos e divindades do pantedo Baniwa, os pajés curam,
aconselham, e orientam o povo, desempenhando assim, um dos servigcos mais vitais para a saude
e bem-estar continuo da comunidade” (Wright, 1996, p.78).

Para o povo Yanomami®, ou melhor, para Davi Kopenawa, o primeiro xama-xapiri,

configurou-se no filho de Omama (criador de tudo). Este tornou seu filho o primeiro xama, para

# O nome Baniwa ¢é usado para todos os povos que falam linguas da familia Aruak ao longo do Rio Icana e seus
afluentes. Deve-se enfatizar, porém, que nio se trata de uma auto-designagdo. E um nome genérico usado por esses
indios quando se fazem representar em contextos multiétnicos ou diante do mundo ndo-indigena. Walimanai
significa "os outros novos que vao nascer" e ¢ uma auto-designacdo usada em contraste com os antepassados,
Waferinaipe, os herois culturais e divindades que criaram e prepararam o mundo para os Vvivos, 0s seus
descendentes, os Walimanai de hoje. Essas comunidades indigenas mais freqlientemente usam como auto-
designagdes os nomes das suas fratrias como Hohodene, Walipere-dakenai ou Dzauinai. Disponivel em: Baniwa -
Povos Indigenas no Brasil (socioambiental.org)

> Os Yanomami formam uma sociedade de cagadores-agricultores da floresta tropical do Norte da Amazdnia cujo
contato com a sociedade nacional é, na maior parte do seu territorio, relativamente recente. Seu territorio cobre,
aproximadamente, 192.000 km?, situados em ambos os lados da fronteira Brasil-Venezuela na regido do interfluvio
Orinoco - Amazonas (afluentes da margem direita do rio Branco e esquerda do rio Negro). Constituem um conjunto
cultural e linguistico composto de, pelo menos, quatro subgrupos adjacentes que falam linguas da mesma familia
(Yanomae, Yanomami, Sanima e Ninam). Disponivel em: Yanomami - Povos Indigenas no Brasil
(socioambiental.org)

27


https://pib.socioambiental.org/pt/Povo:Baniwa
https://pib.socioambiental.org/pt/Povo:Baniwa
https://pib.socioambiental.org/pt/Povo:Yanomami
https://pib.socioambiental.org/pt/Povo:Yanomami

fazer dancar os xapiris e curar o seu povo. Este saber ancestral nos revela que sua conexao com
o transcendental ¢ que norteia seu povo. A explicacdo do ser Yanomami, revela que o filho de

Omama tinha a seguinte missao:

Com estes espiritos, vocé protegera os humanos e seus filhos, por mais
numerosos que sejam. Nao deixe que os seres maléficos e as ongas venham
devora-los. Impeca as cobras e escorpides de pica-los. Afaste deles as fumacas
de epidemia xawara. Proteja também a floresta. Nao deixe que se transforme
em caos. Impeca as dguas dos rios de afunda-la e a chuva de inunda-la sem
trégua. Afaste o tempo encoberto e a escuriddo. Segure o céu, para que nao
desabe. Nao deixe os raios cairem na terra e acalme a gritaria dos trovoes!
Impega o ser tatu-canastra Wakari de cortar as raizes das arvores e o ser do
vendaval Yaporari de vir flecha-las e derruba-las! Essas foram as palavras que
Omama deu ao filho. Por isso, até hoje os xamas continuam defendendo os
seus ¢ a floresta. Mas, também protegem os brancos, apesar de serem outra
gente, e todas as terras, até as mais imensas e distantes (Kopenawa, 2015,

p.61).

Segundo a visdo desse especialista yanomami, os xamas desempenham um papel
fundamental na protecdo e cura da comunidade contra os danos e males causados pela
interferéncia dos "brancos" em seu habitat natural. Estes lideres espirituais possuem uma
compreensdo que transcende os limites da vida terrena, sendo capazes de entrar em contato com
espiritos guardides que lhes revelam o futuro em suas viagens transcendentes que lhe mostram
o caminho para ter boa sorte na cacaria e outros. As regras de convivéncia com os seres da terra
e do cosmo permite aos xamas acessarem conhecimentos e visdes que estdo além da
compreensdo comum, tornando-os figuras de grande importincia e respeito dentro da sociedade
Yanomami.

A preparagdo desses especialistas em prevengdo, cura e prote¢do comega no ventre
materno, quando os conhecimentos sdo transmitidos de geragdo em geragdo. E importante
ressaltar que para exercer essa fun¢do ha um chamado superior, destinado a determinadas
pessoas. O xama, o pajé ou o especialista tém conhecimentos inexplicaveis e seu treinamento
envolve renincias materiais € um aprimoramento espiritual intenso.

Sem desconsiderar os grandes estudiosos sobre o assunto, usaremos o termo
“Especialistas do Rio Negro”, conforme Barreto (2021), ou “Especialista de cura” para
referenciar esses detentores de tamanha sabedoria ancestral. “Especialistas”, portanto, refere-
se a paj¢, xama, kumu, maliari, hekura, xapiri e diversos outros. Neste trabalho, ¢ fundamental
definir essa categoria para entender como esses conhecimentos se relacionam a Jurema Sagrada

no contexto rio negrino.
28



Diante do conhecimento dos especialistas rio-negrinos, ¢ inquestionavel reconhecer
que a expertise adquirida ao longo de suas vidas os coloca como protagonistas de sua cultura.
Sua epistemologia Unica os distingue, uma vez que empregam toda sua energia na pratica de
cura, rituais e interpretacdo do mundo fisico e espiritual, buscando equilibrar as forcas entre
humanos, espiritos e natureza.

Nestes termos, o mutawarisa® do povo Baré’, também é um processo de cura pelo

benzimento e pelas plantas medicinais. Na visao de Salgado (2016, p.49),

[...] mas o que € o benzimento? Benzer uma pessoa ¢ o ato de reza-lo, pedindo
que dela se afaste todos os males ou doengas que esteja presente na pessoa que
esta sendo benzida, fazendo sempre o “sinal da cruz” sobre a pessoa, rezando
as oragdes de acordo com a doenga ou 0 caso no momento, com o objetivo de
consagra-la pedindo ajuda dos céus, aos santos, a Deus.

E fundamental reconhecer a importancia e eficacia desses especialistas na promogao
da cura, prevengao, protecao e do alivio espiritual. No entanto, muitas pessoas recorrem aos
especialistas em momentos de desespero e angustia em busca de cura e solucdo para seus

problemas. E recorrem a aqueles que mais se identificam,

Geralmente se dividem, como especialistas, sendo uns bons para certo tipo de
doenga, ja outros sdo melhores para outra, ou seja, uma reza com eficacia para
quebrante, outro reza para a “mae do corpo”, outro para doengas diversas, um
outro para majuba-encanto, tendo aquele que reza para doencas feitas
(estragos feitos por outras pessoas) (Salgado, 2016, p.18).

Destarte, os especialistas do Rio Negro sdo reconhecidos como guias espirituais,
auxiliando individuos na superacao de seus males e no reencontro consigo mesmos. Seu dom,
adquirido ou natural, transcende a comunidade em que vivem, influenciando a sociedade a
buscar uma conexao mais profunda com a natureza e o sagrado.

Esses especialistas t€ém sua pratica antiga, que se origina nos primordios da historia

humana e envolve conhecimentos transmitidos por meio da vinculagdo com a natureza e a

®  Na lingua nheengatu significa benzimento.

Os indigenas Baré e Werekena (ou Warekena) vivem principalmente ao longo do Rio Xié e alto curso do Rio
Negro, para onde grande parte deles migrou compulsoriamente em razao do contato com os ndo-indios, cuja
historia foi marcada pela violéncia e a exploragdo do trabalho extrativista. Oriundos da familia linguistica aruak,
hoje falam uma lingua franca, o nheengatu, difundida pelos carmelitas no periodo colonial. Integram a area cultural
conhecida como Noroeste Amazonico. Disponivel em: Baré - Povos Indigenas no Brasil (socioambiental.org).

29

7



https://pib.socioambiental.org/pt/Povo:Warekena
https://pib.socioambiental.org/pt/Povo:Bar%C3%A9

espiritualidade. Aqueles que possuiam esse conhecimento eram muitas vezes rotulados como
bruxos ou loucos, devido a falta de compreensdo e preconceito em relagdo ao assunto.

O tema em questao pode nos ensinar muito, pois devemos nos permitir olhar para
dentro de n6s mesmos ¢ compreender o mundo nao a nossa maneira, mas de acordo com a
maneira como ele responde aos nossos desejos.

No mundo contemporaneo capitalista, conforme Davi Kopenawa, o povo da
mercadoria enxerga através da logica da razdo e sofre as consequéncias das mudangas que o
mundo e a vida estdo passando. As florestas, os rios, a natureza e o ar estao respondendo a esse
processo da razdo. Devemos mudar e aprender com os povos originarios a ver além do que esta
diante de nos. Nossas agdes precisam ser modificadas para que possamos vislumbrar um futuro
melhor. E isso depende de cada um de nos, respeitando a ndés mesmos e respeitando a mae terra.

Senao,

Quando todos nods tivermos desaparecido, quando todos nos, xamas, tivermos
morrido, acho que o céu vai cair. E o que dizem nossos grandes xamis. A
floresta serd destruida e o tempo ficara escuro. Se ndo houver mais xamas para
segurar o céu, ele ndo ficara no lugar. (Kopenawa, 2015, p.153).

1.2. Conhecimento tradicional dos povos rio negrinos

O conhecimento tradicional ¢ aquele que brota das ancestralidades, do edificio
mitolégico, da oralidade, das experiéncias. Ensina o surgimento do cosmo, da alimentacao, dos
animais, do comportamento, dos afazeres domésticos e outros para viver. Um saber que varia
de acordo com cada povo e que se assemelha na transmissao, a oralidade. De acordo com Davi

Kopenawa,

Os brancos se dizem inteligentes. Ndo o somos menos. Nossos pensamentos
se expandem em todas as diregdes e nossas palavras sdo antigas e muitas. Elas
vém de nossos antepassados. Porém, ndo precisamos, como os brancos, de
peles de imagens para impedi-las de fugir da nossa mente. Nao temos que
desenha-las, como eles fazem com as suas. Nem por isso elas irdo desaparecer,
pois ficam gravadas dentro de nos. Por isso nossa memoria ¢ longa e forte
(Kopenawa, 2015, p. 53).

Todo conceito ¢ complexo, na medida em que se trata de uma construgdo no processo

de oralidade, como ¢ o caso dos conhecimentos tradicionais. Conforme Cunha (2009, p.302):

30



E curioso que o senso comum néo as veja assim. Para este, o conhecimento
tradicional ¢ um tesouro no sentido literal da palavra, um conjunto acabado
que se deve preservar, um acervo fechado transmitido por antepassados e ao
qual ndo se deve acrescentar nada. Nada ¢ mais equivocado: o conhecimento
tradicional consiste tanto ou mais em seus processos de investigacdo quanto
aos acervos ja prontos transmitidos pelas geragdes anteriores. Processos.
Modo de fazer. Outros protocolos.

Na contribui¢do da transmissao oral, vejamos o que um grande xama Yanomami nos
diz sobre o conhecimento: “nao tenho velhos livros como eles, nos quais estao desenhadas as
histérias dos meus antepassados. As palavras dos xapiri estdo gravadas em meu pensamento,

no mais fundo de mim.” (Kopenawa, 2015). E conforme este mesmo autor,

Muito tempo depois de eu ja ter deixado de existir, elas continuardo tdo novas
e fortes como agora. Sdo essas palavras que pedi pra vocé fixar nesse papel,
para dé-las aos brancos que quiserem conhecer seu desenho. Quem sabe assim
eles finalmente dardo ouvidos aos que dizem os habitantes da floresta, e
comecardo a pensar com mais retiddo a seu respeito? (Kopenawa, 2015, p.45)

A vida familiar e comunitaria constituem elementos fundamentais no cotidiano dos
povos origindrios, sendo pautada por um conjunto de conhecimentos e praticas que visam
garantir a sobrevivéncia e o bem-estar coletivo. A prioridade estd no compartilhamento de
conhecimentos/metodologias de investigacdo e na manuten¢do de relacdes baseadas na

solidariedade e na harmonia com o ambiente natural. E,

Os processos de rituais de iniciacdo, tanto para homens como para as
mulheres, sempre eram praticados com uma preparagdo para a nova fase da
vida, passando assim, depois de todo processo, a estar prontos para fazer seu
trabalho. Pois, para nds, ¢ uma forma de passar os conhecimentos e ser
aconselhados pelo mais velho (sabio), que dara um conselho de como se
preparar ou seguir a vida, seja individual ou familiar (Barroso, 2015, p.22).

Dessa forma, a rotina desses povos ¢ orientada pela busca de sustentabilidade, em
detrimento do acimulo de bens materiais ou do individualismo, prioriza a manuten¢do da vida

em sua plenitude. Razdo pela qual,

Sabe quem sdo, diferenciam-se entre si, ndo sdo iguais, ndo creem nas mesmas
coisas, ndo falam as mesmas linguas, ndo tem os mesmos rituais, ndo moram
ou casam da mesma forma, ndo educam os filhos e cuidam dos idosos da
mesma maneira, mas todos privilegiam o dialogo com o outro, pois isso

31



aprendem e se apropriam com outros sentidos das coisas que vém da cultura
colonial, da sociedade ocidental, sem com isso deixar de ser quem sdo. Em
outras palavras, independente dos colonizadores, os povos autoctones do
Brasil. Depois de 500 anos de imposi¢@o cultural e tentativas inimeras de
eliminacdo de seus territdrios, suas linguas, suas culturas, mantem sua
identidade coletiva e historica nos cantos, nos jogos, nos mitos, garantindo sua
cosmovisdo que os mantém seguros de quem sdo e para onde caminham.
(Grando, 2023, p.18)

Os habitantes das comunidades rionegrinas tém uma relagdo inseparavel com a
natureza, manejando seus recursos, como frutas, castanhas, vegetais, peixes, animais de caga,
producdo de farinha dentre outros, que por muitas décadas tém sido fonte de sustento e
subsisténcia para essas populagdes. A convivéncia respeitosa com a natureza ¢ uma
caracteristica marcante desses povos, que através de praticas/conhecimentos/metodologias

tradicionais, obtém o0s recursos necessarios para sua sobrevivéncia.

Enfim, tudo isso nos mantém vivos, sabendo das regras, temos conhecimentos
sobre tudo, vocé vivendo e praticando é o que chamamos de “Bem Viver e
Viver Bem”, pois para continuarmos sendo nés mesmos, precisamos de tudo
isso para sermos felizes. Nos Baniwa trabalhamos muito dia apds dia, sem um
dia de folga (Fontes, 2019, p. 156).

A nomeacao de Sdo Gabriel da Cachoeira como capital dos Povos Indigenas ressalta
a importancia de valorizar e revitalizar as tradi¢des e conhecimentos das comunidades, bem
como promover o respeito a diversidade cultural presente na regido do Alto Rio Negro.

No contexto amazodnida, observa-se uma riqueza cultural que remonta aos tempos
primordiais dos povos amazonicos. Apesar do exterminio de parte dessas popula¢des durante o
processo de colonizacdo, a sobrevivéncia e a transmissdo de suas tradi¢des sdo evidentes.

E notdrio que, os especialistas rio negrinos, sdo os detentores desses conhecimentos e

metodologias tradicionais, conforme Fontes (2019, p. 225).

Os especialistas indigenas sdo eternos pensadores, sentados individual ou
coletivamente, analisam as transformagdes sociais, os conflitos, as intrigas, as
discussoes, as desintegragdes dos grupos, as saidas das familias do lugar, as
mudancas nos sistemas de casamentos. Analisam as influéncias externas, tais
como musicas, educagdo, empregos, influéncia de bebidas alcoolicas e seus
efeitos. Desintegracdo de sistema de tratamentos pessoais € nominais.
Apontam o desinteresse dos jovens indigenas em aprender seus proprios
conhecimentos. Analisam as mudangas de tempo, do desequilibrio dos
bioindicadores do clima, do excesso de chuva, da cheia, do excesso da seca,

32



da escassez de peixes e da caga. Analisam o excesso de raios e trovoadas, dos
surtos de doenca, das picadas de cobras, dos acidentes fatais. Preocupados
entram em agdo colocando em operagdo o0s seus conhecimentos de
benzimentos para mitigar os problemas.

As narrativas historicas, frequentemente distorcidas e manipuladas, estdo sendo
reescritas com a contribui¢do ativa dos proprios indigenas: Dr. Jodo Paulo Lima Barreto (2021),
Francineia Bitencourt Fontes (2019), Lilian Lizardo Salgado (2016), o xama Yanomami Davi
Kopenawa (2015), Justino Sarmento Rezende (2021) dentre outros, que resistem e lutam pela
valorizagdo e reconhecimento de suas identidades. Esse movimento de mudanca vem
promovendo uma nova perspectiva sobre a cultura amazonica, trazendo para a luz a
autenticidade e pluralidade desse rico patrimdnio cultural.

A resisténcia as estruturas estabelecidas pela sociedade, incluindo nossos modos de
vida, praticas culturais, valores e crengas, tem sido historicamente um processo de confronto e
luta. Neste contexto, os individuos tém se apresentado como guerreiros, persistindo na defesa

de seus ideais e na busca por mudangas,

Enfim, temos que assumir que o que nos, estudantes indigenas, estamos
fazendo dentro das universidades ndo ¢ o mesmo que nos formar em
especialistas de acordo com nosso modelo tradicional. O que estamos fazendo
¢ outra coisa, ¢ ndo podemos cair nas armadilhas de traduzir nossos
conhecimentos de forma simploria, cedendo ao reducionismo cientifico. Creio
que traduzir palavras seja diferente de traduzir o pensamento (Fontes, 2019,
p. 225)

A transmissdo de conhecimentos e valores, por meio da oralidade e da pratica, tem
sido fundamental para a perpetuacao das tradi¢des e da cosmovisao de determinados grupos.
No entanto, em um contexto contemporaneo, a escrita também se apresenta como uma
ferramenta poderosa para consolidar e difundir essas visdes de mundo. Com isso, Barreto,
(2021, p.16) relata a importancia de sua aprendizagem oral nos repasses de valores morais,

éticos e de vivéncia social,

[...] éramos orientados a seguir regras bem definidas, como: modo de falar
com as pessoas, postura de sentar no banco, modo de participar das rodas de
conversa, adogdo de postura de aprendiz de Kihti ukiise, bahsese e bahsamori,
modo de dirigir a fala para os mais velhos, modo de cuidar do corpo, modo de
trabalhar no rogado, a performance para recepcionar as pessoas € 0s amigos,
dentre outras. Eramos também cobrados para nio falar linguagem de baixo

33



caldo, para ndo ser demasiadamente brincalhdes e para ndo chamar as pessoas
pelo apelido.

A potencializa¢dao dos conhecimentos tradicionais se destaca mediante a incorporacao
das ferramentas de poder convencionais, como a erudi¢do e a reflexdo sobre a sabedoria
indigena. Nesse interim, a educagao, o registro formal dos saberes e a conscientizagdo das novas

geragdes e dos embates sociais operam como agentes de transformagao.

Na atualidade, também se precisa de especialistas para refletir a partir dos
conhecimentos de nossos avos e dos conhecimentos atuais para apontar novos
caminhos. Vivemos em épocas diferentes, € entre nos organizamos novas
comunidades, construimos escolas, comércio ¢ igrejas. As mudangas sociais
resultam do acesso a educacdo escolar, em que se adquirem outras visdes
sobre a vida e geramos novas formas de organiza¢do social (Rezende, 2021,
p- 395).

Nesse formato, a resisténcia ndo se limita apenas as batalhas fisicas, mas também se
manifesta na manutencdo e disseminacdo de conhecimentos e praticas que tém sido
historicamente marginalizadas, por exemplo a categoria ‘“saber” em detrimento de
conhecimento indigena. A luta por manter viva a diversidade cultural e a pluralidade de
experiéncias continua sendo um aspecto fundamental da resisténcia contemporanea.

E o que era antes conhecido pelo lado colonizador, hoje temos a oportunidade de falar
a nossa verdade: do jeito que viviam nossos antepassados, da relacdo de respeito que temos
com a natureza. “Com essas conexdes de saberes de todas as partes, os nossos ancestrais
cuidavam do bem-estar desse mundo” (Rezende, 2021, p.22).

Os nossos saberes ensinados por nossos pais, avos estdo em nosso intimo, € as leis do
mundo ocidental nos garantem direitos que nos ajudam a manter nossas tradi¢des vivas. “Somos
iguais e diferentes. Iguais no corpo, na inteligéncia e no respeito. Diferentes na lingua, no jeito,
no costume. Somos todos iguais e diferentes: indios, negros e brancos” (professores indigenas
do Acre, 1998).

Outro saber tradicional amplamente presente entre os povos indigenas ¢ constituido
por suas crengas que fundamentam a cosmologia de um grupo especifico, permeando os rituais
de prevengao, cura e protecdo conduzidos pelos especialistas rio negrinos.

Esse conhecimento ancestral ndo apenas delineia as origens e a estrutura do universo,
mas também orienta as praticas de preservagdo da saude e seguranga fisica, alimentar e

espiritual dentro da comunidade indigena. Assim, as crencas indigenas desempenham um papel

34



fundamental na sustentacdo do equilibrio e bem-estar das sociedades tradicionais. Um exemplo

disso,

Os encantados sdo uma crenga respeitada entre os povos Baré. Citamos
sempre o curupira, mae da mata e da natureza, que nao deixa desrespeitar a
natureza, no sentido de fazer coisas indevidas, que ndo agradem a natureza,
por exemplo, deixar queimar um peixe sendo assado, provoca trovoadas,
ventanias, temporal, o que nés chamamos de sarud (Barroso, 2015, p.22).

Destarte, através dessa reflexdo, evidencia-se a importancia dos conhecimentos de um
povo. Mesmo com o passar dos anos, novos saberes podem ser incorporados, porém a esséncia,
a identidade e as a¢des no mundo permanecem inalteradas. Analogamente, a profundidade das
raizes representa a sustentagdo da estrutura, permitindo que mesmo diante das adversidades as
folhas possam cair, mas o grupo permaneca firme e pronto para renascer com ainda mais vigor
e robustez.

Neste sentido outra crenga surgiu que transformou a histoéria e a cultura dos povos
colonizados,

Hoje temos uma crenga que segue em todo rio negro sobre as ditas festas de
santo nas comunidades, que acontecem em meses diferentes dependendo da
data que seja para o santo, em que empregados da festa, mordomos, juizes de
mastro, festeiro, cada um com um papel fundamental para essas festas, pagam
suas promessas por doencas, entre outras coisas assim, conforme a
necessidade de firmar o compromisso com o santo ou santa (Barroso, 2015,
p-22).

Essas celebragdes refletem, igualmente, a incorporacdo dos conhecimentos
provenientes das missdes religiosas colonizadoras, os quais foram assimilados e integrados aos
costumes locais, tornando-se tradi¢cdes que persistem na vida cotidiana rio negrina. Tal
observagdo evidencia que novos saberes podem, e de fato sdo considerados legitimamente
integrados ao repertorio cultural da comunidade. Portanto, conforme a citagdo acima do
trabalho de Manuela Carneiro da Cunha (2009, p.302) a transmissao de conhecimentos entre as
geragdes ndo se trata de um conjunto fechado de normas: o que se transmite entre as geragdes
sdo metodologias de investigar e interpretar o mundo (ndo apenas o mundo natural, mas também
o mundo do outro, humano ou nao-humano). Essas metodologias sdo as balizas para o processo
de incorporacdo de novos elementos  simbdlicos. A passagem  desses
conhecimentos/metodologias fortalece os vinculos comunitarios, fomenta a continuidade das

préaticas e ajuda na coesdo social e autoestima coletiva.

35



E essencial reconhecer e apreciar esses conhecimentos em nossa sociedade,
assegurando sua transmissao para as proximas geragdes € mantendo viva a cultura e diversidade
de cada povo. Isso colabora com a constru¢ao de uma sociedade mais igualitaria, inclusiva e
sustentavel.

Nesses termos, ndo podemos esquecer esse processo de incorporacdo entre o0s
conhecimentos indigenas e afrodiaspéricos na formagio da Jurema Sagrada em Sio Gabriel. E
de suma importancia por diversos motivos, essa unido favorece o fortalecimento da identidade
cultural, a continuidade das tradi¢des € o reconhecimento da diversidade étnica e cultural da
regido.

Além disso, ela auxilia na ampliacdo de uma compreensao mais diversa e pluralista do
saber, valorizando as experiéncias e praticas de diferentes grupos sociais. No ambito do Alto
Rio Negro, essa interacdo reforca os vinculos comunitérios, estimulando o didlogo intercultural
e a compreensdo mutua entre povos indigenas e afrodiaspdrica, muitas vezes marcados por
historias de resisténcia e convivéncia.

Essa troca de conhecimentos enriquece as manifestagdes culturais, religiosas, artisticas
e sociais, formando uma matriz cultural plural. A valorizacdo dessa relagdo também ¢
fundamental para a conservagdo ambiental, pois muitos saberes tradicionais indigenas e
afrodiasporica estdo relacionados ao uso sustentavel dos recursos naturais, ao manejo da

floresta e as praticas de cuidado com o solo. Pois, para Mar; Souto; Cesar (2024, p. 143),

A constru¢do do Brasil, como hoje ¢ conhecido, estd intrinsecamente
associada a didspora africana. Com a for¢ada chegada de milhdes de africanos
escravizados ao Brasil no decorrer do periodo colonial, teve um impacto
imensuravel em todas as instancias da sociedade brasileira da demografia a
cultura, religido, musica, culindria e as proprias estruturas sociais e
econdmicas.

Nessa configuragdo, essa unido de conhecimentos contribui para a sustentabilidade e
a autonomia das comunidades locais. Por fim, essa integracdo estimula o reconhecimento oficial
e social dessas culturas, ajudando a valorizar a diversidade étnica e a combater o racismo, o
preconceito e a exclusdo social.

Assim, a conexado entre conhecimentos indigenas e afrodiasporica também ¢ essencial
para a construcdo de uma identidade cultural so6lida, inclusiva e sustentavel na regido do Alto

Rio Negro, em Sao Gabriel da Cachoeira.

36



Visto que, a cultura afrodiasporica, “carregaram, desde sua morada original, suas
praticas religiosas, o que desencadeou processos socioreligiosos, bem como o desenvolvimento
de sujeitos transculturais que vivenciam e incorporam multiplas culturas em suas identidades e
experiéncias religiosas” Mar, et al (2024, p. 143-144). E legitimando estes termos na visao de

Goldman,

[...] cerca de 4 milhdes de pessoas que podem ter chegado ao que hoje
chamamos de Brasil encontraram milhdes de indigenas, vitimas de um
genocidio paralelo a didspora africana, processos que, nunca ¢ demasiado
lembrar, sustentam a constitui¢ao desse mundo chamado moderno (Goldman,
2015, p.645).

1.3. Jurema Sagrada: Recanto dos Orixas

Jurema velha Jurema. Teu segredo onde esta? Estd nas margens do rio, 6
Jurema, nos pés de um juremar. Quem trabalha com a Jurema, deve saber
trabalhar. Tanto cura doente, 6 Jurema como faz se levantar. O segredo da
Jurema todo mundo que saber. E como casa de abelha, 6 jurema trabalha sem
ninguém ver. Quem vai pra jurema, quem vai pra jurema sou eu, no mundo
tem um ditado senhores mestres, quem engana outro ¢ judeu. O vajucd quando
flora, a rama varre o chdo. Eu abalei mesa branca com a for¢a de Salomao,
Salomao ¢ rei, Salomao foi Deus quem mandou chamar, com o poder de Jesus
Cristo, nosso pai celestial. E Jurema. Salve a Jurema Sagrada. (Ponto de
Jurema)®.

Quando questionados sobre a defini¢do da Jurema Sagrada, ndo hesitamos em afirmar
que se trata de nossa crenga, nossa fé e nosso segmento espiritual. No entanto, ao discorrer
sobre este tema, ¢ necessaria uma explanagdo mais abrangente devido a sua historicidade e
diversidade.

A Jurema Sagrada ¢ um culto contemporaneo fruto do processo secular de trocas e
reelaboragdo das tradi¢des indigenas, juntamente com a introdugdo mais recentes dos cultos
afro-brasileiros na regido (especialmente a umbanda e o candomblé), Miranda (2018, p.17). A

mesma autora revela que:

A Jurema Sagrada como umas das religides presentes nas comunidades de
terreiro vem ganhando visibilidade nos espagos publicos nos ultimos 10 anos.
Isto vem alterando o cenario e as catalogagdes sobre as religides afro-

8 Melodias cantadas que trazem um significado, um recado, um ensinamento, um chamado as entidades
espirituais.

37



brasileiras que ndo identificavam a existéncia da Jurema, ou mesmo
consideravam-na um culto residual. Vale destacar ainda que o proprio campo
de estudos das religides afro-brasileiras identifica a configuracdo das atuais
religides de matriz africana como produto de transformagdes sociais
brasileiras do inicio do século XIX, ainda que sua origem possa ser mais
remota (Miranda, 2018, p.39).

Nesta conjuntura, abordaremos a Jurema Sagrada como uma crenga religiosa indigena
de cura do nordeste brasileiro, que possui uma cosmologia propria e ¢ caracterizada por sua rica
tradicdo que, desde tempos remotos desenvolveram uma cosmovisdo propria e uma série de

saberes transmitidos de geragdo em geracdo. Assim,

O termo jurema vem do tupi “Yu-r-ema” e Cascudo (1978:98) define o nome
dado a uma “arvore espinhenta do sertdo, da qual o gentio extraia um suco
capaz de dar sono e éxtase a quem o ingeria”. E pratica comum a utilizagio de
duas espécies de jurema: a preta (Mimosa hostilis benth) ¢ a branca (Vitex
agnus castus). Essas espécies sdo empregadas em bebidas, banhos, remédios,
defumadores, a fim de curar os males fisicos e espirituais (Assun¢ao, 20006,
p.19. APUD Silva Junior, 2011, p.39).

E relevante ressaltar que a Jurema Sagrada, ao longo dos tempos, teve sua trajetoria
moldada pela presenca de africanos escravizados para solo brasileiro. Quase a partir do trafico
transatlantico desses cativos, ocorreu um intercambio cultural que acabou por transformar a
religiosidade das populagdes indigenas locais.

De tal modo, que os ancestrais cultuados pelos africanos aprisionados comegaram a
ser inseridos aos rituais da Jurema Sagrada, que seguindo o trago xamanico de suas praticas,
apropria-se de novos elementos conforme o contexto, para aumentar sua for¢a e repertorio de

cura, que mescla elementos indigenas e africanos. E,

a planta “jurema” é possuidora de seres dotados de “espirito” proprio, com a
capacidade de comunicagdo e intervencao sobre os “problemas” que afligem
os individuos. Além dessa concep¢ao, ¢ visivel na diversidade da “jurema”
encontrada em Allhandra a combinagdo de um conjunto de simbolos trazidos
do catolicismo popular e da cultura africana, traduzidos nos elementos
simbolicos das imagens de santos catdlicos, oragdes, buzios, melodias,
maracas, flores, bebidas e na presenca dos “espiritos” de indios, caboclos ¢
mestres (Assuncdo, 2006, p.94 APUD Silva Junior, 2011, p.40)

A Jurema Sagrada destaca-se por sua receptividade a influéncia de diferentes crencas
ao longo do tempo, integrando novas praticas e ideias religiosas. A umbanda emerge nesse

conjunto variado de convicgdes e pontos de vista. Para uma analise mais detalhada e relevante
38



dessa tradigdo religiosa brasileira, ¢ fundamental evitar generalizagdes reducionistas e
preconceitos ao situar a Jurema Sagrada no contexto mais amplo da umbanda.

E importante notar que a Jurema Sagrada mantém sua identidade indigena e possui
uma visao de mundo que valoriza a conexao com a natureza, a veneracao dos ancestrais ¢ a
busca pelo equilibrio entre os seres humanos € o cosmo.

A Jurema Sagrada ilustra uma cultura que preserva suas raizes ancestrais,
demonstrando como o respeito pelos antepassados e a reveréncia pela natureza sao essenciais
para o fortalecimento de suas praticas espirituais e identitarias.

A identidade indigena, da Jurema Sagrada, ndo ¢ apenas uma heranga do passado, mas
um componente vivo que influencia a maneira como esses povos percebem sua relagdo com o
mundo. A valorizacdo da ligacdo com a natureza evidencia uma compreensdo de que o ser
humano faz parte de um sistema maior, onde o equilibrio entre todos os seres ¢ vital para a
continuidade da vida.

Essa visao de mundo fomenta uma ética de cuidado, respeito e reciprocidade com o
meio ambiente, conceitos que podem enriquecer também as perspectivas ocidentais de
sustentabilidade e convivéncia melodiosa com a natureza. Além disso, a veneracdo dos
ancestrais reforca a ideia de que o conhecimento transmitido de geragdo em geracdo ¢
fundamental para a transmissdo de suas praticas espirituais e culturais.

Essa relagao com os antepassados espirituais assegura a continuidade de tradi¢des que
trazem sabedoria sobre o uso dos recursos naturais, rituais de cura e celebragdes comunitarias,
promovendo uma identidade coletiva solida e resistente.

Por fim, a busca pelo equilibrio entre os seres humanos e o cosmos reflete uma visao
de mundo que valoriza a harmonia universal. Essa perspectiva pode servir de inspiragdo para o
mundo moderno, sugerindo que o desenvolvimento sustentdvel e a convivéncia pacifica
dependem do reconhecimento da nossa conexdo intrinseca com o ambiente e dos valores
tradicionais de respeito e cuidado. Em resumo, a cultura da Jurema Sagrada nos convida a
refletir sobre a importancia de buscar um equilibrio que beneficie toda a comunidade.

Os rituais da Jurema Sagrada estdo profundamente relacionados as plantas e ervas, que
sdo consideradas sagradas e utilizadas para alcangar a cura, a prote¢do e a comunicagdo com o
divino.

A complexidade do territdrio da Jurema mostra-se na propria maneira de

praticar a tradi¢@o. E permanente aquilo tido como “ciéncia” — a sabedoria das
plantas, a maneira de invocar os ancestrais e alguns processos e ritos. Apesar

39



disso, a multiplicidade dos cultos se faz presente, como se diz na boca dos
Juremeiros, “cada casa ¢ uma casa”. Mas podemos identificar elementos que
perpassam as tradi¢des como o cachimbo, o fumo e o maraca. O cachimbo
além de servir para limpezas ¢ defumacdes, apresenta a fungdo de um portal.
Nele estd uma das chaves de conexdo com as cidades encantadas e com os
conhecimentos de cura dos indigenas (Monteiro, 2020. p.55).

Além disso, o culto aos espiritos e a pratica da mediunidade também sdo aspectos
importantes da Jurema Sagrada. Acredita-se que os espiritos ancestrais possuem conhecimentos
e poderes que podem ser acessados pelos médiuns durante os rituais, trazendo orientagdo e
sabedoria para a comunidade.

Em Sao Gabriel da Cachoeira-AM, o grupo da Jurema é composto por juremeiros ¢
juremeiras, com conhecimentos medicinais € xamanicos, tendo como instrumentos o cachimbo,
tabaco (mururd/na lingua tukano e pitima/nheengatu), ervas, plantas e o seu maracd na
realizagdo de seus rituais, que sao um dos subsidios identitarios mais aparentes.

A identidade dos praticantes da Jurema Sagrada no cendrio contemporaneo ¢ um
campo de negociagdes complexas, onde tradicdes ancestrais interagem com processos de
modernizagcdo, mercado, e politicas de reconhecimento, configurando uma dindmica de
resisténcia, adaptagdo e transformacdo. E ainda enfrentam os preconceitos pela falta de
conhecimento. E muitas vezes ofendidos pelos estigmas de macumbeiros, feiticeiros, fazedores
de maldade etc.

Diante disso, ¢ crucial que haja um esfor¢o conjunto para compreender, respeitar e
proteger essas manifestacdes culturais, reconhecendo nelas ndo apenas um valor essencial
enquanto expressdo de comunidades especificas, mas também seu potencial de enriquecer a
diversidade cultural que o cerca. Ao enfrentar os desafios impostos pela modernidade, os
praticantes da Jurema Sagrada ndo apenas resistem, mas também se adaptam e se transformam,
preservando a esséncia de sua identidade cultural em meio as complexidades do mundo

contemporaneo.
1.3.1 — Localizacdo do Recanto dos Orixas

O Recanto dos Orixas, onde se pratica a Jurema Sagrada, estd localizado em meio a
mata fechada do Assentamento Teoténio Ferreira, Ramal 1, n°. 310-A. E um espago que

conglomera diversos conhecimentos tradicionais, entre eles os dos povos indigenas

40



representados pelo Cl3° Mapinguari'® (Baré e Tukano). Que tem por finalidade auxiliar na
superacao das feridas fisicas, emocionais e espirituais daqueles que buscam sua ajuda. Bem
como, se ajudarem mutualmente.

O Recanto (sitio), tem a abundancia de arvores frutiferas, ¢ um ambiente que abriga
um barracdo recentemente construido em alvenaria (2023), com o quarto dos Santos e Caboclos
(no momento juntos) ainda necessitando de acabamento e a casa dos Extis que ainda estd em
construcao.

A infraestrutura do local é mantida pelos filhos de Muraquisara'! e pelos filhos de fé
da casa (juremeiros). A qual, quando necessario, todos se juntam e organizam vendas de
comidas e outros para fazer melhorias no espago.

No sitio tem pequenas casas de madeira para o abrigo dos filhos em momento de festas,
descanso, preparagdes espirituais e materiais antes das concentragdes festivas ou trabalhos
individuais.

Possui uma extensdo do igarapé wuacatunum, e uma nascente de agua branca. Nao
possui luz elétrica, tem fossa séptica. O barracdo construido ¢ de chio batido para sentir as
forgas que vem da terra.

A localizagcdo do Recanto situa-se fora dos limites urbanos, demandando o uso de
transporte para acessar o local, o que, por sua vez, limita a visibilidade de suas atividades. No
entanto, conforme os ensinamentos tradicionais dos mestres da Jurema, "quem quer, vai onde
estiver"; ou seja, a busca ¢ motivada pela necessidade e pelo desejo, independentemente das
dificuldades de acesso. Dessa forma, a Jurema ndo se seleciona, mas, ao contrario, ela ¢ quem
escolhe seus praticantes.

Abaixo algumas fotos do 16cus da pesquisa.

S Nossa familia se identifica com esse termo.

10 Os indigenas Rio Negrinos possuem uma crenga em relacdo ao mapinguari, seres protetores da fauna e
flora amazonica. Dentro dessa cosmovisdao, 0os mapinguaris sdo respeitados como seres sobrenaturais que agem
como guardides dos territorios indigenas, protegendo-os contra invasores que causam danos a natureza.

1 Matriarca do cla mapinguari, que na lingua nheengatu significa trabalhadeira, e em portugués chamava
Adelina Gama, ja ancestralizou.

41



Fotografia 01. Recanto dos Orixas.

Fonte: Acervo da autora (2015)

Fotografia 02. Barracdo do Recanto dos Orixas

Fonte: Acervo da autora (2024).

42



Fotografia 03. Festa de Cosme e Damiao - Bisnetas de Muraquisara e Sua Filha Pixu

Fonte: Acervo da autora (2022)

Fotografia 04. Consagracdo de um filho de Jurema - A frente a primeira filha de Muraquisara.

Fonte: Acervo da autora (2022)

43



1.3.2 — Como surgiu o recanto?

O terreno onde esta localizado o Recanto dos Orixas foi doado pelo ex-cunhado de
Clarinda Moura Fernandes, filha de Américo Fernandes (Diakaru) do povo Dessana, e ao seu
esposo Jorge Gama de Oliveira, filho de Muraquisara. A doagao ocorreu em virtude da gratidao
e apreco que ele nutria por eles, que cuidaram e continuam cuidando do espago até os dias
atuais.

Um fato interessante relatado sobre a iniciacdo da Jurema no recanto foi a unido dos
saberes dos especialistas o0 Kumu Americo Fernandes do povo Dessana ao saber da Juremeira
Valdiza Gama de Oliveira / Putira pituna'? (Barg).

Conta-se que o sitio ndo prosperava, as fruteiras ndo davam frutos bons, havia a
presenca em excesso de cobras pegonhentas e as arvores estavam morrendo. E seus saberes de
protegdo, cura e outros estavam encontrando resisténcia na resolu¢ao dos problemas. O mestre
Kumu Diakaru, sabendo do conhecimento sobre a Jurema Sagrada e dos mestres de Putira
pituna (cunhada de Clarinda), pediu ajuda.

Foi quando a juremeira se deslocou até o sitio, fez seu ritual para chamar (invocar) a
mestra que ela incorpora'® (Dona Erundina)!# para conversar. Nesse dia estavam presentes,
Adelina Gama/Muraquisara, Jorge, Clarinda, Putira Pituna, Elza Moura Fernandes e Emerson
Mendes da Silva e as criancas da familia.

A mestra Erundina fez a defumagao no lugar, andou por todo sitio, cantou e clamou
ao homem grande (Oxald) que permitisse a Ossain (Orixa das ervas, folhas, plantas, das matas,
da natureza) para que dali em diante houvesse a cura dos males ali postos. Usou de sua sabedoria
para fortalecer o benzimento do Kumu Dessano. Foram horas de defumagdo com seu cachimbo.
O especialista Kumu ndo estava presente fisicamente, mas sentiu as forgas espirituais da fumaga
de mururd/tabaco em sua casa (relato da filha).

Semanas depois, Diakuru vendo que o ritual deu certo e o sitio comegara a prosperar,
e apOs também curar sua filha Elza em momento posterior ao ritual de limpeza do sitio, o
especialista Dessano reconheceu que a mestra da juremeira Putira Pituna tinha uma sabedoria

diferente que o ajudou a curar a terra onde est4 o recanto hoje.

12 Flor da noite na lingua nheengatu.

13 Recebe os espiritos invocados

14 Princesa Turca que se encantou nas aguas doces, conhecida como cabocla Erundina, que trabalha com curas.

44



Dessa forma, o Kumu Diakuru demonstrava profundo respeito pelos membros do cla
quanto pelo conhecimento da Jurema. Tal reveréncia perdurou mesmo ap6s o seu falecimento
e transi¢do para a ancestralidade. Ademais, foi possivel observar que ele quando vivo
estabelecia didlogos com os mestres espirituais da Jurema, evidenciando a intersec¢ao entre os
diversos saberes presentes em sua trajetoria.

A integrag¢do de conhecimentos enriqueceu o espaco, juntando os rituais tradicionais
de prevengdo, cura, protecao, benzimento, banhos e demais praticas procuradas pelos
frequentadores do Recanto dos Orixds. Atualmente, o local ¢ reconhecido pela intensidade

espiritual que ¢ percebida por aqueles que o frequentam.

1.3.3 — Quando funciona?

Antes da travessia para a ancestralidade de Muraquisara (2021), o recanto era
frequentado principalmente pelos bisnetos, netos e filhos devido a afinidade deles com a figura
central do cla, a ancid Muraquisara, que gostava de passar o tempo no sitio e participar
regularmente das giras, encontros realizados para convocar os mestres da Jurema. Assim, o
recanto servia como um nucleo essencialmente familiar, priorizando a intera¢do entre parentes
em detrimento do atendimento a consultas externas.

Apesar disso, as portas do recanto nunca foram fechadas para aqueles que
manifestassem interesse em frequentd-lo em busca de cura para seus males, sejam eles de
natureza material, espiritual ou corporal. Ouvindo falar sobre o espago, muitas pessoas
despertam a curiosidade e se dirigiam até o lugar em busca de alivio e orientagao.

Atualmente, o recanto funciona sob demanda, abrindo suas portas sempre que surge a
necessidade de atender a consulentes, bem como nas datas festivas, promovendo momentos de

encontro e intercambio entre os frequentadores.

1.3.4 — Principais eventos

Os descendentes de Muraquisara utilizam as memorias do convivio com ela no recanto
como um recurso de fortalecimento, sendo que atualmente se reinem para comemorar 0s
eventos festivos relacionados aos Orixas, Santos, caboclos, Erés, Exus, Pretos Velhos, entre

outros aspectos da religiosidade afro-brasileira e juremeira.

45



Adicionalmente, participam de rituais de cura destinados a sua préopria familia ou a
consultantes externos, evidenciando a continuidade e relevancia da pratica de cura no contexto
contemporaneo.

Em ocasides festivas ou encontros, a abertura das atividades ¢ liderada pela Filha de
Muraquisara, a juremeira Putira Pituna, que exerce a fungdo de zeladora do Santo. Atualmente
em processo de transicdo para o cargo de lalorixa, ela é responsavel por coordenar o inicio e
término dos encontros espirituais, conhecidos como giras.

Para isso, conta com o auxilio dos irmaos sanguineos e/ou de fé juremeiros/as. O
cronograma de atividades segue anualmente. Geralmente acontece nessas datas, porém podem

sofrer variagdes em razao do dia ou do planejamento do barracdo e dos filhos de fé.

Atividades Festivas Data Més
Sao Sebastiao/Ox0ssi 20 Janeiro
Sao Benedito e Cabocla Erundina 13 Abril
Sao Jorge/Ogum 23 Abril
Nossa Senhora de Fatima e Pretos Velhos 13 Maio
Santo Antonio 13 Junho
Sao Pedro 29 Junho
Ciganos e José Pilintra de Santana Ingué 29 Agosto
Cosme e Damiao/Erés 27 Setembro
Cabocla Mariana 13 Novembro
Nossa Senhora da Concei¢do/Oxum, Ilemanj4, labés 08 Dezembro

1.3.5 — Quem compde a comunidade?

De acordo com os relatos dos consulentes, filhos de fé local e de outras casas de culto
afro-brasileiro (vindos de outras cidades) ou participantes, identifica-se um diferencial na casa
em questdo. Este diferencial reside no fato de que, desde a matriarca até os bisnetos, todos os
membros da mesma familia que frequentam o local sdo juremeiros indigenas da do povo Baré
e Tukano. Essa caracteristica desperta admiragdo por parte dos frequentadores, os quais
observam a presenca majoritaria desses membros familiares nas atividades realizadas no
recanto.

Outro aspecto que merece destaque € a presenga, em sua maioria, de descendentes que

demonstram possuir habilidades naturais, tais como a capacidade de incorporar espiritos

46



invocados, a habilidade de ler cartas, uma sensibilidade agucada, a pratica do mutawarisa (ritual
de benzimento), ou o conhecimento sobre plantas com propriedades curativas.

Durante muitos anos, a aceitacao e o reconhecimento dessa realidade foram negados
pelos filhos, que sofreram preconceitos ou testemunharam discriminacdo. Além disso, a
matriarca da familia tomou medidas para suprimir qualquer manifestacdo de habilidades
curativas ou espirituais, realizando benzimentos para proteger seus filhos.

A existéncia dessas capacidades foi influenciada pelos progenitores de Muraquisara,
que foram envenenados devido aos conflitos internos referentes a linhagem dos Kumua/pajés
(xamas) do povo tukano. Esses ancestrais possuiam um vasto conhecimento das energias dos
elementos naturais e as manifestavam em rituais sagrados envolvendo as matas, agua, terra, ar
e fogo.

Destarte, o recanto ¢ frequentado por um publico diversificado em termos de idade e
classe social, e etnias buscando acolhimento para suas afligdes. Ademais, o ambiente conta com
a presenca de individuos que compartilham lagos sanguineos ou de fé, os quais estdo em
processo de aprimoramento mediunico, colaborando para as atividades espirituais ali

realizadas.

1.3.6 — Como iniciou a comunidade?

Conforme mencionado anteriormente, o surgimento do recanto decorreu da
colaboracdo entre os especialistas, o0 Kumu Dessano (Diakaru) e a juremeira Baré (Putira
Pituna). No entanto, o foco de nossa analise breve recai sobre a habilidade de Putira Pituna
como juremeira e do Recanto como espago que realiza os rituais diversos da Jurema Sagrada.

Putira Pituna, aderiu ao I1é Ob4 Sirimin Pai Tota de Oxum em Manaus/AM ap6s um
infortinio pessoal, onde teve seu primeiro contato com a Jurema Sagrada e as praticas da
umbanda.

Originario de Recife, nordeste do Brasil, Pai Tota de Oxum se estabeleceu na capital
do Amazonas, levando consigo os fundamentos e ensinamentos da Jurema Sagrada e da
Umbanda. Contudo, a narrativa detalhada dessa experiéncia sera abordada em momento mais
oportuno, visando a divulgagdo das informagdes relevantes.

E proeminente destacar no presente processo o envolvimento da juremeira Putira

Pituna, que foi iniciada nas praticas da Jurema Sagrada e Umbadista na casa de pai Tota.

Durante sua iniciagdo, ela passou por diversos rituais sagrados, tais como o batismo, as
47



consagragdes e o tombo da Jurema. Os detalhes desses rituais sdo considerados sigilosos e nao
serdo discutidos neste contexto.

Durante esse processo de iniciacdo, Putira Pituna adquiriu conhecimentos e
habilidades relacionadas a ciéncia das ervas, plantas, cachimbos e rezas utilizadas na pratica da
Jurema e Umbanda. Para ela, a Jurema ¢ detentora de segredos e mistérios profundos, aos quais
ela teve acesso por meio de sua iniciagao.

A comunidade que integra o recanto se engaja em praticas de prevengao, consulta,
cura, prote¢ao, busca por conforto e aconselhamento para lidar com suas angustias. E desta
maneira a comunidade se iniciou tendo em vista a procura para respostas de infortiinios pessoais

e de outras pessoas que visam o mesmo objetivo.

1.3.7 — Como iniciou a relacio com a Jurema?

A relagdo com a Jurema Sagrada teve inicio no ano de 2015, quando os mestres de
Jurema foram incorporados por Putira Pituna, filha de Muraquisara, do cla Mapinguari.

Putira Pituna trouxe consigo o conhecimento da jurema adquirido na casa de Pai Tota
de Oxum. Ao visitarem o local pela primeira vez, os mestres da Jurema o denominaram de
Recanto dos Orixds, devido a sua energia e ligacdo com a tradi¢do e espiritualidade afro-
indigena.

Mas, essa relagdo se deu em razao da matriarca do cla Mapinguari/Muraquisara sempre
trazer consigo o seu profundo conhecimento das matas, tirando piacava, balata, cipo, roga e/ou
pelo seu conhecimento das plantas curativas ou pela sua habilidade em proteger-se.

A matriarca, conhecida por muitos mestres da Jurema Sagrada como a Velha
Mapinguari/Adelina Gama (in memoriam), sempre foi muito respeitada por eles pela sua grande
fé. Adelina Gama veio a falecer em 2021 em decorréncia da Covid-19, deixando um legado de
saberes e praticas tradicionais que permeiam a cultura e os rituais do cla.

A velha Mapinguari, na educac¢ao de sua infancia com o povo Tukano, foi fundamental
para o fortalecimento de suas raizes culturais, apesar de nao falar a lingua tukano, ela tinha uma

boa compreensdo dela.

48



Criada na regido do Baixo Rio Negro!’, em Sdo Gabriel da Cachoeira-AM, onde se
falava o nheengatli, conhecida também como lingua geral, ela se expressava e entendia muito
bem. Com cinco filhos, ela se viu obrigada a mudar para a sede do municipio (Tawa) para criar
suas criancas apods se separar do pai de seus filhos. Apesar das dificuldades enfrentadas, ela
conseguiu superar os obstaculos com sua grande fé e crenga em seus ancestrais.

A lider feminina, ficou 6rfa ainda crianca e foi criada pelos seus tios kumu/pajé,
adquiriu conhecimentos de cura e protegao através da observacao das plantas e oragdes usadas
em diferentes doengas, mesmo nio tendo recebido instrugdo formal por ser mulher!®.

Com a pratica constante, ela aprimorou suas habilidades e foi capaz de ajudar aqueles
que precisavam, sem ser reconhecida como benzedeira ou curandeira. Sempre manteve em
segredo seus conhecimentos.

Foi através da participacdo em rituais e encontros com pessoas de fora (nordestinos)
que ela descobriu a poderosa energia da Jurema Sagrada, Umbanda e Candomblé, ¢ a
importancia das ervas e plantas para banhos, curas e protecdo. Essa sabedoria se uniu ao
conhecimento do povo indigena de Muraquisara, que também utiliza as plantas para os mesmos
fins.

As ervas da jurema tém origem na grande benevoléncia de Deus, que nos abengoou
com a natureza, € ao povo indigena que compartilha seu conhecimento cosmologico. Para
ambos, a criacdo € regida pela for¢a dos quatro elementos: ar, fogo, terra e agua.

E crucial compreender a semelhanga entre o conhecimento da Jurema Sagrada na
Umbanda e a visdo de mundo dos povos indigenas, j4 que ambos reconhecem na natureza a
fonte de toda a energia cOsmica necessaria para compreender o universo, a vida.

Parafraseando Barreto (2021, p.46), quando fala sobre o corpo como “‘sintese de todos
os elementos”. O corpo humano ¢ composto por elementos fundamentais da natureza, incluindo
luz, floresta, terra, 4gua, animais e ar, sugerindo uma profunda interconexao entre o homem e

o mundo natural. Tendo em vista que,

Todas essas forcas ou elementos do corpo sdo chamados de kahtise, essenciais
para o bom funcionamento e para o equilibrio da pessoa. Seu desequilibrio

15 Para os moradores de Sdo Gabriel da Cachoeira-AM, esta subdividida entre Alto, Médio e Baixo Rio Negro

(Rio Principal). E seus afluentes como o Rio Waupes, I¢ana, Xié, Tiquié e Cauaburis.

6 No Alto Rio Negro, essa fungdo social de especialista em cura é exclusiva dos homens iniciados, que passam
por intensos rituais até serem reconhecidos como kumua. Ha um forte patriarcado no contexto indigena,
estruturado socialmente pelas cosmologias da regido. Mas isso ndo quer dizer que ndo existam mulheres
especialistas em cura, afinal, as mulheres foram as primeiras donas desses conhecimentos e das flautas sagradas.

49



pode gerar distarbios ou até mesmo levar a pessoa a morte. Por essa razdo, é
muito importante o cuidado com o corpo para o bem-estar e seu cuidado ¢
feito equalizando os elementos imateriais que compdem o corpo. Para
prevencdo, protecdo, abrandamento das dores e cura ¢ feito bahsese
potencializando os elementos imateriais que constituem o corpo (Barreto,
2021, p.46).

Na mesma linha de pensamento, os conhecimentos indigenas corroboram com a
pratica da Jurema Sagrada, porque o bahsese (Tukano) e o Mutawarisa (Bar¢) dentre outros sdo
praticas de cura que langam mao dos elementos da natureza. Em razdo da cura do corpo e do
espirito. Ja que, “o que € curado no doente € o corpo e o espirito, porque o espirito esta dentro
do corpo, se o corpo se cura, logo o espirito também, porque se a pessoa melhorou ¢ porque o
espirito estd forte” (Salgado, 2016, p. 81).

E dentro dessa conjuncao, a lideranga do cla era representada por Muraquisara, uma
mulher do povo Yepamasa (Tukano) que teve uma grande descendéncia, incluindo 6 filhos, 24
netos, 31 bisnetos e 13 tataranetos. Muraquisara/trabalhadeira habilidosa, utilizava sua
experiéncia para transmitir valores de vida e, quando confrontada, mostrava sua sabedoria para
corrigir os outros. Ela sempre foi uma figura forte, corajosa, determinada ¢ de uma f¢
inabalavel.

Fotografia 05. Muraquisara/Matriarca do Cla Mapinguari.

Fonte: Acervo da autora (2019).

50



A importancia da preseng¢a feminina e dos conhecimentos tradicionais de Muraquisara
era essencial para garantir que a educacao dos filhos fosse bem-sucedida e os valores fossem
transmitidos no dia a dia. As mulheres ensinavam tarefas domésticas, cuidados pessoais,
respeito aos mais velhos e a divisdo de trabalho entre homens, mulheres e criangas.

Ela, assim como seus antepassados, adquiriu conhecimento sobre as propriedades
medicinais das plantas e as utilizava no tratamento de doencas de sua familia. Ela cultivava
essas plantas em seu quintal e as utilizava conforme necessario para aliviar diversos sintomas,
como dores de barriga, de cabega, febre, hemorragias e feridas, entre outros problemas de saude.

Essa pratica de utilizar plantas medicinais passou a ser transmitida de geracdo em
geracdo na familia de Muraquisara, demonstrando a importancia cultural desse conhecimento.
A habilidade dela em identificar as plantas corretas e utiliza-las de forma adequada era resultado
de anos de aprendizado e experiéncia, aliados ao profundo respeito e conexao que ela mantinha
com a natureza ao seu redor. Por meio dessa relagdo ética com o ambiente, Muraquisara
conseguia compreender as propriedades medicinais das plantas e utiliza-las de maneira eficaz.

Além disso, a presenca das plantas curativas em seu quintal demonstrava a
preocupacao de Muraquisara em manter a satide e o bem-estar de sua familia. A variedade de
males tratados pelas plantas evidenciava o amplo conhecimento que ela possuia sobre suas
propriedades terapéuticas. Nascendo assim, de forma inata uma juremeira.

Para Muraquisara, o ser juremeira ia muito além do simples conhecimento das
propriedades medicinais das plantas, era a representacdo da fé inseparavel e das preces
fervorosas para os Santos Catolicos, aliadas as forgas ancestrais e a natureza.

Apoiava-se também no sincretismo religioso dos Orixas da Umbanda, nos mestres da
Jurema Sagrada, Encantados, Caboclos, Oxossis, Guardides (Exus, Pombagiras), erés,
boaideiros e Pretos Velhos. E seu vasto conhecimento botanico e respeito pela natureza, bem
como sua linhagem ancestral dos Yai, Kumu e Baya!” (BARRETO,2021, p.g 14) se

entrelacavam para fortalecer sua crenca.

1.3.8 — Quem faz uso da Jurema?

17" Entre os povos do Alto Rio Negro, existem trés categorias de especialistas: Yai, Kumu, Baya. Sio detentores

de conhecimentos, exercem o oficio de “xama”, e sdo formadores de novos especialistas. Todos eles tém a mesma
base de formagdo, mas cada um tem sua especialidade
51



Como foi observado, as plantas da jurema preta (Mimosa hostilis benth) e da jurema
branca (Vitex agnus castus) possuem a capacidade de produzir uma bebida que causa efeitos
tanto soniferos quanto extasiantes. Além disso, essas plantas sdo utilizadas para diversos fins,
como banhos, remédios e defumadores, com o intuito de curar problemas tanto fisicos quanto
espirituais.

A regido em que se encontra o recanto ndo possui essas arvores, sendo necessario
adquiri-las por meio de compra para que sejam utilizadas apenas nos rituais preparados pelos
mestres da Jurema.

Esses rituais sdo realizados em momentos especiais, como na entrega da bebida ou
semente para um consulente em uma ocasiao de grande importancia ou em rituais de cura nos
quais o uso dessas plantas ¢ considerado essencial. At¢ 0 momento, somente os membros da
casa e alguns seguidores fieis fizeram uso dessa bebida ou sementes.

Além das plantas da jurema, diversas outras plantas, ervas e sementes sdo utilizadas
para fins de cura, sendo que partes das arvores da jurema sao reservadas somente para ocasioes

muito especiais.

1.3.9 — Quem realiza a cura e protecao?

Recanto dos Orixas € um local que possui grande for¢a cosmica, entrelacada com o
ax¢ dos Orixas, porém ainda ¢ pouco conhecido devido aos preconceitos enfrentados pelos
juremeiros, muitas vezes rotulados de forma pejorativa como macumbeiros ou praticantes de
magia. No entanto, Muraquisara, uma juremeira inata, ndo se abalou com tais estigmas,
aumentando sua influéncia através de sua filha Putira Pituna.

Os encontros realizados no Recanto dos Orixas para as giras, rituais de cura, prote¢ao
e celebracdes, envolvem pontos cantados e a incorporacdo dos mestres encantados da Jurema,
caboclos, erés, boiadeiros, malandros, exus e outros que, dependendo da entidade louvada,
iniciam e encerram a mesa. Esses encontros proporcionam aos juremeiros € consulentes a
oportunidade de conversar e buscar orientagdes espirituais para suas angustias.

Dentre os mestres da Jurema que trazem suas doutrinas de cura e protecdo no recanto,
destacam-se Cabocla Erundina, Cabocla Mariana, Caboclo 7 Flechas, Dona Braba, Mestre
Sibamba, Mestre Antonio Olimpio, Mestre José Pilintra de Santana Ingué€, Oxossi Tupiagu e os
erés Joazinho, Mariazinha, Dalerinho, Orquidea, Jorginho. Para alcancar seus objetivos,

utilizam instrumentos como ervas, fumaca de cachimbo, banhos ¢ rezas.
52



Assim sendo, o Recanto dos Orixas, liderado pelo cla Mapinguari, herdado de sua
matriarca Muraquisara, tem a cura € o bem-estar como finalidade. Que muitas vezes sdo
alcancados através do uso de plantas medicinais, cujo conhecimento ¢ transmitido de geragao
em geragao para aliviar sofrimentos fisicos e emocionais.

Isso fortalece a comunidade e refor¢a o sentimento de pertencimento. Os rituais e
praticas compartilhadas promovem a solidariedade e cooperagdo entre os membros,
transmitindo valores morais, éticos e espirituais as novas geragdes. Por meio dessas li¢oes
compartilhadas, busca-se formar individuos conscientes, responsaveis e comprometidos com a
comunidade e a tradi¢ao.

Esses saberes atavicos dos povos originarios, sdo elementos fundamentais para a
difusdo e cuidado da identidade cultural do povo ao longo do tempo. Estes conhecimentos sdo
relembrados de geracdo a geragdo através de narrativas histdricas, praticas ritualisticas, dangas,
costumes e tradi¢cdes, constituindo uma teia de saberes essenciais para a sustentagdo e
transmissdo do conhecimento pratico do dia a dia da familia e da comunidade.

Neste contexto, a perpetuagdo do cla é um aspecto crucial, onde a transmissao dos
saberes tradicionais tem a finalidade de assegurar a continuidade e a preservagao da identidade
cultural do grupo em todas as fases da vida, desde o nascimento até os rituais finebres. Esses
conhecimentos sao compartilhados de forma a garantir que a heranga cultural seja mantida e
assumida pelas novas geragdes. A transmissao destes saberes permite a compreensdo € a
perenidade destes conhecimentos, fortalecendo a identidade e a continuidade dos povos
originarios e sua historia.

Para tanto, o cld mapinguari em suas tradi¢des tem em seu nome a forca ancestral do
ser que protege as matas e, segundo narragcdes provenientes da tradicdo indigena, os
mapinguaris empregam uma série de taticas com o propdsito de aterrorizar garimpeiros,
desmatadores e outros invasores de suas terras. Estas astlicias se destinam a induzir a
desorientacdo e at¢ mesmo problemas de satude nas referidas pessoas, configurando uma forma
de castigo pela transgressao do territorio sagrado das comunidades indigenas.

No entanto, ¢ importante ressaltar que a relagdo com os mapinguaris também pode ser
interpretada como um reflexo da cosmovisdo indigena, que reconhece a interconexao entre
todos os seres vivos € a importancia de manter um equilibrio harmoénico com a natureza. Esta
crenga ndo apenas destaca a sabedoria ancestral dos povos indigenas, mas também evidencia a
necessidade de se respeitar e preservar a biodiversidade amazoOnica para garantir a

sustentabilidade ambiental da regido.
53



Dessa forma, a relacdo dos indigenas com os Mapinguaris ndo se limita apenas a
mitologia, mas tem importantes implicagdes para a conservacdo € manejo responsavel dos
recursos nhaturais na Amazonia.

E interessante destacar que a figura da velha Mapinguari/Muraquisara era amplamente
respeitada pela comunidade indigena da Jurema Sagrada, especialmente pelos guardides, que
reconheciam nela a posse de uma sabedoria singular. E importante falar, que esta detentora de
conhecimento se manteve discreta, ndo fazendo alarde sobre sua erudi¢ao, mas, em momentos
apropriados, manifestava-se de maneira significativa, impactando aqueles ao seu redor.

Essa manifestacdo era percebida como uma auténtica representante da tradicdo da
jurema, reconhecida e reverenciada como uma verdadeira juremeira. Do mesmo modo, os
descendentes da "velha Mapinguari" tentam prosseguir nesse caminho complexo do
conhecimento por ela transmitido e pela fé inabaldvel que a guiava.

Destarte, o presente estudo se faz importante pela investigacao acerca do sagrado do
xamanismo e dos rituais juremeiros, visando contribuir para a produgdo de conhecimento
académico e para a desconstrucdo dos estigmas e preconceitos normalmente associados a
cultura afro-indigena da Jurema Sagrada. Dessa maneira, a pesquisa se torna condescendente
para a compreensdo e valorizacdo dessa pratica espiritual, que historicamente tem sido
marginalizada e desvalorizada no contexto social.

Portanto, a realizacdo destas escritas se justificam pelo seu potencial em ampliar a
visdo académica sobre essa tradig¢do religiosa, oferecendo subsidios para uma reflexdo mais
profunda e critica acerca das intersec¢des entre cultura, espiritualidade e identidade. Sendo
necessario buscar meios de dar voz e visibilidade as religides nativas e africanas, promovendo
a valorizagdo e o respeito pela diversidade religiosa. Somente assim sera possivel romper com
a invisibilidade e estigmatizagdo dessas praticas espirituais, contribuindo para a promogao de

um didlogo intercultural mais justo e igualitario.

SEGUNDO CAPITULO: XAMANISMO E SEUS NARRADORES

... impossivel ignorar que o xama possui um papel social positivo, sem
estigma e construido culturalmente. As manifesta¢des xamanisticas formam
parte de um padrao logico de representagdes dentro de uma determinada

54



cultura, onde a vocacgdo individual da pessoa esta de acordo com o papel
previsto (Langdon, 1996, p.15).

Para abordar o tema em questao, solicito, inicialmente, a permissdo dos especialistas
da Jurema Sagrada e dos povos origindrios, a fim de que possam me guiar em sua sabedoria e,
consequentemente, permitir a elaboragio do que é passivel de ser exposto. E importante
ressaltar que nem tudo pode ser amplamente discutido, ndo por receio do saber, mas em virtude
das implicacdes que esse conhecimento pode acarretar.

Aquele que promove o bem também pode, inadvertidamente, ocasionar o mal. Para
que a cura se concretize, ¢ imprescindivel que se compreenda o que, como € por que
determinada acao foi realizada. Nesse sentido, o especialista sabe o que fazer. E como principio

deve se pedir permissao ao pai maior ¢ a espiritualidade para executar a agdo com éxito. Entao,

Oh! Jurema encantada, que nasceu no frio chao, dai-me forcas e ciéncia
mestra, a que deste a Salomdo. Salomdo bem que dizia, a seus filhos
juremeiros, para entrar em Jurema, pega licenca primeiro. Vamos salvar o
relogio que ¢ de nossa obrigacdo, vamos salvar o cruzeiro mestre, vamos
salvar simbolo de Salomdo. Deus que me salve o reldgio nas horas que Deus
marcou, Deus me guarde em Jurema, que ela nos confortou. Oh!,Girius
Gomes, Oh!Girius Gomes, aonde estas, queira me ouvir, nas agonias, nos
meus a vexames, eu me acho aqui. Meu pensamento € de ouro, minha fumaca
¢ de prata e ¢ de lei, aonde vai deixa marca. (Ponto de Jurema).

Esse € o rito inicial da Jurema Sagrada, e neste capitulo, iremos apresentar no topico
2.1 os especialistas e suas atuacdes em relagdo a identificacdo, propodsitos e caracteristicas.
Além disso, iremos expor algumas narrativas relacionadas aos processos de prevencao, cura e
protecao. E em 2.2 apresento de forma sucinta como sdo os rituais de jurema e os Orixas
cultuados no objeto de estudo.

Como mencionado anteriormente, 0 xamanismo e€/ou pajelanga, como ¢ versado no
Brasil, ¢ uma pratica espiritual que se revela em diversas culturas ao redor do mundo. Essa
pratica ¢ marcada pela crenca na capacidade de certos individuos que passam pelo ritual de
aprendizagem, reconhecidos como xamas, curadores, sacacas ou especialistas, de se conectar
com a espiritualidade.

E nesse rio de conhecimentos, esses praticantes utilizam a danga, musica, meditacao e

o uso de plantas sagradas para alcancar condi¢des modificadas de consciéncia em busca de

conhecimento, cura e orientacao. E de acordo com Langdon (1996, p.28).

55



O xamanismo, como institui¢do, expressa as preocupacdes centrais da cultura
e da sociedade, como a preocupagdo com o fluxo das energias e sua influéncia
no bem estar dos humanos. Como visdo cosmoldgica, tenta entender os
eventos no cotidiano e influencia-los. No seu sentido mais amplo, o
Xamanismo se preocupa com o bem estar da sociedade e de seus individuos,
com a harmonia social e com o crescimento e a reprodugdo do universo inteiro.
Abrange o sobrenatural, tanto quanto o social e o ecologico. Assim, o
xamanismo € uma instituicao cultural central que, através do rito, unifica o
passado mitico com a visdo de mundo, e os projeta nas atividades da vida
cotidiana.

Dessa forma, enfatizamos a afinidade entre os seres humanos e a natureza,
considerando que para os povos originarios todos os elementos da terra possuem vida e
significado. A conexao desses especialistas os transforma em intercessores entre o mundo
terreno e a espiritualidade, que entram em uma condi¢ao de transe para acessar visdes €
informacdes do mundo transcendental, as quais sdo utilizadas para auxiliar aqueles que os
procuram. Logo, “as formas de relagdes com o mundo, como territdrio, sdo de relagdo social,
pois, para que nao haja desequilibrio, tudo deve estar conectado e cada parte cumprindo sua
funcao, vida floresta, vida animal, vida 4gua, vida luz, vida ar, vida terra, vida nome/humana”
(Barreto, 2021, p.71).

Nesta tessitura, os ensinamentos desses especialistas desempenham um papel
fundamental na transmissd@o do conhecimento ancestral. Além de curar, eles compartilham
mitos, lendas e sabedoria acumulada ao longo das geragdes, transmitidas pela oralidade. E
dentro desse atura'® de conhecimento estdo suas pusangas'’, rituais, dangas, artes, melodias e

alimentos que sdo formas de expressao do sagrado. Desse modo,

A repeticdo desse ritual atualizava atos criadores das divindades e da
humanidade. Por isso, nossos avds aperfeigoavam suas capacidades de
memorizagdo, narracdo de histérias de vida, superagdo das dificuldades e
conquistas...Depois cada um deitado na sua rede, continuava meditando sobre
as realidades da vida. Pelo poder da mente esses nossos avos visitavam outras
terras, outros espagos para dialogar com os seres divinos, seres da vida, das
doengas, das curas etc...Nas festas aconteciam rituais solenes relacionados aos
ciclos da vida humana e da natureza, seguindo calendarios especificos. Os

18 (Cestaria feita de cipo, usada pelos povos originarios para carregar nas costas mandioca e diversos materiais.

19 Remédios para diversas curas na lingua Nheengatu, falada pelo povo Baré.

56



rituais cotidianos e festivos envolvem a pessoa de corpo e coragdo (alma)
numa esfera especial e superior. (Fontes, 2019, p.31)

Assim, os especialistas sdo essenciais para 0s povos origindrios, pois nao apenas
fornecem um sistema de preveng¢do, cura e prote¢do, mas também ajudam na transmissdo da
identidade cultural e na conexdo com a ancestralidade entre o ser humano, a natureza ¢ a
espiritualidade. Sua atuagdo vai além da assisténcia a satde.

Esses detentores do conhecimento ndo apenas garantem a continuidade das praticas
tradicionais, mas também promovem um sistema colaborativo que alinha os esfor¢os coletivos

em beneficio do bem comum. E dentro deste arcabouco, Barreto (2021, p.150), nos afirma que,

Os especialistas indigenas consideram o mundo terrestre como organismo,
onde os seus elementos constitutivos se cruzam e se afetam mutuamente,
formando novos corpos que se encontram. Os especialistas falam da
transformacao criadora e definem o mundo como organismo vivo, um sistema
que tem como atributo essencial a autoproducdo. Os seres se fazem e refazem-
se por meio das conexdes que cada corpo estabelece com outros corpos.

2.1 — Especialistas e suas performances

O Recanto dos Orixés, como referido anteriormente, ¢ um espaco dedicado a pratica
da Jurema Sagrada, e apresenta-se como um espago doméstico que incorpora, em sua esséncia,
os ensinamentos de sua matriarca Muraquisara (in memorian) ¢ da propria Jurema. Neste
contexto, observa-se que a maioria dos descendentes manifesta, de maneira propria, a
habilidade da incorporagdo, a qual foi adaptada na terminologia local para "encabocar’".

Os descendentes apresentam, em suas manifestagdes culturais, uma interacao
significativa de saberes que convergem na busca de solucdes para suas enfermidades e de
outros. Essas praticas incluem a utilizagdo de pusangas (remédios) conhecidos pelos mestres de

jurema, que sdo igualmente reconhecidas e empregadas pelos juremeiros das etnias Baré e

Tukano transmitidos por Muraquisara.

20 Aquele que tem o dom de receber os espiritos desencarnados com intuito de ajudar na tribulagdo dos consulentes,
filhos ou visitantes do recanto dos orixas.

57



As ervas, plantas, e outras matérias primas da natureza (as pusangas) utilizadas pelos
juremeiros sao indicados para diversos males, porém quem indica sua posologia sdo os mestres

de jurema, encabocados nos filhos de fé.

Fotografia 06. Filhos de Muraquisara, € ela
. N -

Fonte: Acervo da autora (2016)

Vale salientar que somente Potira Pituna fez suas feitorias?' de Jurema para ser a
zeladora do santo e mentora espiritual. Aos demais, foi de forma natural o brotamento dos
conhecimentos do “encabocar”. Que, com a ajuda dos juremeiros vao florescendo (estdo em
desenvolvimento espiritual continuo), mas também sdo bem mais cobrados em sua postura,
responsabilidades e cuidados consigo e com os outros.

A forca e o conhecimento presentes na pratica religiosa tém suas raizes na
ancestralidade juremeira e na linhagem indigena do cla mapinguari, evidenciando-se por meio

de rituais iniciais, durante a realizacdo das giras e ao seu término.

A Processo de iniciagdo que o juremeiro passa durante anos para conhecer os saberes da Jurema Sagrada

que também envolve autoconhecimento e desenvolvimento espiritual rotineiro.

58



Tais rituais envolvem procedimentos como banhos de descarrego (destinados a
limpeza espiritual), banhos de chama (para prote¢ao), defumacdes e a abstengdo de alimentos
pesados e de relagdes sexuais.

Essas praticas apresentam semelhangas com outros rituais tradicionais yepamahsa,
conforme observado por Barreto (2021, p. 90), que destaca a importancia dessas agdes na
manuten¢do da conexdo com as origens ancestrais € na preservagdo do saber espiritual

transmitido pelas linhagens indigenas.

A continuidade da formagdo de um especialista inclui ainda o controle do
desejo sexual, a obediéncia as prescri¢gdes alimentares, o cuidado com o
preparo da comida e ainda momentos de isolamento social, exclusdo das
atividades de caca, de pesca ¢ demais afazeres cotidianos. Tendo passado
todas essas etapas, o jovem se torna especialista em um dos oficios de Yai,
Kumu/Baya.

Os cuidados relacionados aos trabalhos espirituais sao continuos e, para que se obtenha
éxito nas solicitacOes, a abdicag¢dao se torna uma condi¢do necessaria. Ademais, no inicio da
gira, ¢ fundamental que os pensamentos estejam alinhados em uma unica vibragao.

Nesse momento, realizam-se oragdes e louvacdes, com o objetivo de adentrar ao
mundo espiritual, onde habitam os encantados, caboclos, mestres juremeiros, entre outros. Essa
conexao espiritual ¢ essencial para a eficidcia das praticas e para a harmoniza¢do dos

participantes. Um exemplo disso est4 na louvacao,

Sentei no troco da jurema, sem saber o que estava fazendo, senti a terra
estremecer, ¢ 0 meu corpo fortalecendo. Vem ca Jurema, Jurema minha, vem
ca Jurema que ti és minha madrinha. Vem ca Jurema, Jurema minha, vem ca
Jurema que ta és minha rainha. (Ponto de Jurema)

Nesta perspectiva, quando a matriarca estava presente entre nos, o Recanto do Orixas
emanava uma atmosfera de alegria e festividade. A fé de Muraquisara exercia um impacto
contagiante sobre todos, proporcionando for¢a e conforto as vidas de seus filhos, consulentes,
juremeiros e visitantes.

Lamentavelmente, os filhos ainda ndo conseguiram se reencontrar, € em meio a sua
dor, permitem que o Recanto adormega. As narrativas que permeiam esse espago remetem a
um periodo em que Muraquisara promovia a vivacidade e a alegria do Recanto. Atualmente, o

desenvolvimento espiritual ¢ conduzido pela propria entidade que acompanha o juremeiro,

59



sendo que as atividades realizadas em beneficio dos participantes também sdo executadas pelas
entidades, com a colaboragdo dos filhos da casa, que se encarregam de registrar ou efetuar
processos de cura e protecdo sob a orientagao da entidade.

Dessa maneira, salienta-se a relevancia de que os adeptos da fé se preservem em estado
de pureza, tanto no plano fisico quanto no mental. As giras, rituais de invocagdo e comunhao,
sdo convocadas unicamente mediante solicitagdo de um filho ou consulente que se encontre em
profunda necessidade de amparo.

Porque, “nds Baré¢, acreditamos em capacidade sobre-humana, em que as doengas
podem ser feitas por outras pessoas, o que ¢ conhecido como feiticaria, estrago ou praga, bem
como as doencgas causadas por seres encantados da mata ou da agua” (Lizardo, 2016, p.50).
Uma verdade a ser dita sobre isso, é que os encantados (mawia)??, s6 fazem mal quando seus
espagos sao desrespeitados. E a cura para isso esta no mutawarisa (benzimento). Na qual, os
filhos de Muraquisara buscam incessantemente as forcas necessarias para perpetuar o legado
sagrado de cura, prote¢do e prevencao que lhes foi confiado, honrando a tradi¢do ¢ a
espiritualidade que a figura de Muraquisara representa.

Onde a Jurema Sagrada lhes da o conforto necesséario para dar continuidade a este
legado, utilizando seus dons do encabocar € o conhecimento curativo pelo poder da natureza,
suas rezas, oracoes e na sua grande fé. Sua voz ecoa em nossos ouvidos “tenham fé meus filhos,
tudo vai dar certo”. Sua frase para todos. A seguir, apresenta-se um quadro demonstrativo de

cinco especialistas juremeiros (netos e filhos de Muraquisara) e suas respectivas atuagdes no

ambito da espiritualidade, sendo identificados por seus nomes originais, oriundos do povo Baré.

Nome Idade Entidade Caracteristicas Atividades
Bravo; exigente; sério; trabalhador; valente;
Pixu (Preta) 63 organizado; Cagador; profundo conhecedor
Caboclo Tupiagu das matas, do tempo (sol, lua e estrelas) Cura com ervas, plantas, raizes; cigarro.
Cigana Carmem Dangarina;  protetora; intensa; sedutora; | Banhos de protegdo, chama, amor;
conhecedora de magias; cartomancia; garrafadas (chd) de cura com
ervas, plantas, unguentos; Usa velas
Protetor; serio; astuto; observador; Cura com ervas; plantas; raizes; casca de
Tii Wasu (Bicudo) 62 Curador das matas arvores, resina (breu branco, preto);

benzimento.

Caboclo Viturino

Meigo, gentil; cordial; bondoso; amavel.

Cura com oragdes.

Caboclo Pena Branca

Aconselhador;
criativo.

protetor; inteligentissimo;

Ervas; plantas; folhas; cigarros;
benzimento em agua; limpeza espiritual;

Cabocla

Erundina

(Encantada, irma de

Mariana e
Jarina);

Toya

Sabia; Séria; Exigente; ndo aceita falsidade;
Hora vem como princesa da Turquia, hora
como india guerreira ajuremada; persistente;

Cura com ervas, plantas; amarragio;
oragdes; banhos; defumagdes; retira
obsessores; Usam velas; cachimbo;

22

Na lingua nheengatu.

60



controladora; trabalhadora; conselheira;
bondosa.
Cabocla Mariana | Rebelde; desbocada; divertida; protetora; | Usa velas; Cura com ervas, plantas;
(Encantada); bela; curandeira. Benzedeira; forte, bondosa; | amarragdo; oragdes; banhos; defumagdes;
carismatica. rezas e oragdes; cachimbo.
Mestre Juremeiro | Boémio; protetor das mulheres | Protegdo econdmica; cura com folhas e
Jose Pilintra de | desamparadas com crianga; catimbozeiro; | ervas; cachimbo; banhos; defumagdes;

Santana Igué;

acolhedor; generoso; galanteador; eximio
jogador de cartas, dados, etc;

retira obsessores; oragdes; amarragdes;
Usa velas; etc.

Boaiadeiro/ Sério; Bravo; responsavel; comprometido; | Trabalham recolhendo espiritos
vaqueiro verdadeiro. obsessores; limpeza energética corporal e
. . residencial.
Potlrg Pituna (Flor | 56 anos Eré Mariazinha (irmd | Crianga brincalhona; esperta; alegre; | Cura; Amarragdo (amor); quebraduras;
da noite) de Jodizinho amorosa; divertida; carinhosa; bondosa; | benzimentos; desmentiduras; banhos;
amavel; Tem profundos conhecimentos de
trabalhos espirituais e ndo sabem desfazer.

Eré Jodozinho; Crianga  brincalhona; esperto; alegre; | Cura; Amarragdo (amor); quebraduras;
amoroso; divertido; carinhoso; bondoso; | benzimentos; desmentiduras; banhos;
amavel; Tem profundos conhecimentos de
trabalhos espirituais e ndo sabem desfazer.

Preta Velha Maria | Humilde; serena; paciente; curandeira; | Cura: Benzimentos; defumagdes;

Conga gentil; bondosa; amorosa; fervorosa; emplaste; passes; banhos; Trabalha dentro
otimista; corajosa; benevolente; caridosa; do Rosario para as santas almas; ervas;

plantas; cascas de arvores; Usa velas;
cachimbo.

Boiadeiro Cordao de Exigente, protetor dos vaqueiros, sério; Usam velas, rezas; oragdes; limpeza

Ouro bondoso; trabalhador; responséavel; bravo; energética corporal e espiritual;
destemido; forte;

Z¢ Malandro Esperto;  bem-humorado;  carismatico; | Cura, desamarra; desmancha; protege e

Wirs-Wasi (gavido) 24 anos habilidoso; protetor. abre caminhos;

Eré Jorginho Brincalhdo; trabalhador; alegre; divertido; | Cura quebraduras; quebrante; passes;
benevolente. banhos; costura rasgaduras;

Encantado Cobra | Bondoso; protetor;  sério;  generoso; | Cura com agua os maleficios.

Honorato carinhoso; bonito; irmao da cobra Caninana,
que era ma; desencantou e virou homem;

Seu Turquia Alegre; fala firme; Cura;

Beija-Flor Jovem; India Guerreira; meiga; séria; Cura com ervas; plantas; benzimento em

Potira Mirim (Flor sensivel; agil; agua;
pequena) 19 anos Cabocla Jurema india guerreira, flecheira, cagadora, forte; Cura com ervas; plantas; benzimentos;

carinhosa;  corajosa;
protetora; curandeira.

agil;  conselheira;

trabalha na fumaga do cachimbo; casca de
pau; todos elementos da natureza.

As narrativas subsequentes sdo oriundas de individuos cujas vidas foram impactadas
pela Jurema Sagrada e por seus praticantes. Neste contexto, a fé emerge como o principal vetor
de interacdo entre os sujeitos envolvidos. Trata-se de uma conexao que, embora inexplicavel,
revela-se compreensivel na medida em que reflete o anseio dos individuos por verem suas

suplicas atendidas.

2.2 - O nascer de um filho

Sou filha cagula de Muraquisara, nomeada por ela de Potira Yaci (49 anos), do povo

Baré e pelo juremar conhecida por “Moca bonita”. Minha vida sempre foi marcada por muita

61



persisténcia e responsabilidades, e com isso minha menina veio como um raio da manha, que
me trouxe esperanga e a certeza de uma companheira para dias desafiadores, e assim é.

Embora o relacionamento que estabeleci ndo tenha alcangado o sucesso almejado,
tenho a satisfacdo de reconhecer a forga e a determinagdo que permeiam a personalidade de
minha filha, que se configura como uma jovem mulher resiliente ¢ minha companheira. Mas,
nao ¢ dela que vou falar.

No meu segundo relacionamento, buscdvamos a estabilidade em termos de bens
materiais, bem como a cumplicidade necessaria para a consecugao de objetivos comuns, como
a realizacdo do sonho da casa propria, a aquisicdo de um meio de transporte, a continuidade dos
estudos, entre outros aspectos essenciais a vida cotidiana.

Ja possuindo uma filha, o panorama parecia favoravel, no entanto, meu parceiro nao
compartilhava da mesma percep¢ao. Com o passar dos anos, sentia-me sob pressao e,
simultaneamente, percebia uma lacuna emocional. Embora tivéssemos alcangado e
concretizado nossas aspiracdes materiais, havia uma insatisfagao subjacente.

Foi entdo que, em 2007, iniciamos a busca para realizar nosso anseio de ter um segundo
filho. Esse processo incluiu consultas médicas, a realizacdo de diversos exames, a
administracdo de medicamentos e, infelizmente, uma série de frustragdes. A tristeza permeava
minha existéncia, € surgiam questionamentos sobre as razdes pelas quais ndo conseguiamos
éxito. Fatores como minha rotina agitada, as exigéncias profissionais, a qualidade da minha
alimenta¢do e a minha idade geravam iniimeras duvidas e incertezas a respeito da situagao.

Como praticante da jurema, ¢ de minha mamita ter conhecimentos de plantas, ndo
poderia desconsiderar minhas crengas. Assim, realizava minhas oragdes e estabelecia didlogos
com minha mamita, pedindo-lhe orientacdes sobre quais ervas utilizar. Em resposta, ela
limitava-se a questionar: "Voce tem certeza?", como se pressentisse os desdobramentos futuros
que viriam a ocorrer.

Em busca de auxilio, recorri aos mestres da Jurema e durante uma gira em minha
residéncia, a mestra Erundina (cabocla), afirmou: "Vou te ajudar, moga bonita®*>, no momento
certo". Meus olhos, entdo, se encheram de lagrimas de esperanga, embora uma pontada de
frustracdo me acometesse, pois o que mais desejava naquele instante era uma resposta

afirmativa imediata. Mas, ela me ninou com sua cantoria e encanto,

2 Como sou conhecida pelos mestres de Jurema no Recanto dos Orixas.

62



Existe no mundo uma muralha, feliz de quem dela avistar, ¢ a muralha das trés
donzelas, que vivem no fundo do mar, no fundo do mar tem areia, nas aguas
do mar tem ciéncia, quem se acha perturbada nesse mundo. Pedi a Deus que
lhe dé paciéncia. Segure ela Jumemar, segure ela, tem pena dela Juremar, tem
pena dela. (Ponto de Jurema).

Ademais, meu companheiro também solicitou a interven¢do da Cabocla Mariana-
mestra Juremeira, na expectativa de que pudéssemos conceber nosso filho. Como entidades de
sabedoria impar, e cientes de sua posicdo nao superior a qualquer divindade, elas nos
confortaram, indicando que no momento oportuno, estariam dispostas a nos auxiliar.

Passou-se um ano e ja quase desistindo, recorri ao Kumu Diakaru (Seu Américo)
especialista do povo Dessana, pai de minha cunhada, eximio em bahsese (benzimento). Pedi
que minha cunhada ¢ mamita me acompanhassem, como minha ultima esperanca. Expliquei
minha situa¢do, minha cunhada transmitia em sua lingua nativa e ele com sorriso sarcastico me
olhou carinhosamente e pediu que trouxesse um pouco de agua, acendeu seu tabaco (cigarro) e
comegou suas oragdes com baforamento de fumaga sobre todo meu corpo. E assim, continuou
por minutos. Ao finalizar suas oragdes, pediu-me que tomasse a agua.

Falou algo para minha cunhada que me repetiu em portugués “pra vocé trazer o que
gosta de beber amanha e depois de amanha”. E assim o fiz com muita f&, levei agua, suco, leite,
refrigerante. E apoOs o bahsese levava para casa e consumia até acabar os materiais benzidos. E
durante 3 dias e no mesmo hordario ele repetia o ritual de benzer os liquidos e baforar o meu
corpo.

Sempre risonho e muito atencioso, o especialista Kumu Diakuru me “abengoava”. Ao
finalizar o bahsese, ele falou para mim que esperasse que meu menino estava chegando. Nao
perdi a fé, e continuei tomando os materiais benzidos.

Vale ressaltar que o sdbio Kumu Diakaru (in memorian) sempre esteve presente em
minha vida, fez o ritual de passagem da menina moga com minha filha. E mesmo contrariando
todas as normas é€tnicas do Alto Rio Negro, fez sua cerimonia, bahsese e deu o nome de sua
linhagem a minha menina. A tornando sua filha menor. Desta maneira, minha menina tem seu
nome em Dessana, quanto do meu povo Baré. Mas essa ¢ uma outra narrativa, para outro
momento.

Seguindo todos os protocolos de mutawuarisd (benzimento), bahsese, juremeiros e

com tamanha esperanga e fé continuei minha vida e quando quase no esquecimento em 2009

63



me descobri gravida. Os 5 primeiros meses foram como toda gravida, enjoos, cansaco, desejos,
e etc. Fiz os acompanhamentos médicos da gestagdo como uma regra.

E no sexto més, comegou minha saga para me salvar e salvar meu filho, peguei malaria
e como nao podia tomar a medicagdo, fui internada, e durante 1 més fiquei hospitalizada, sob
cuidados médicos. Minha angustia s6 aumentava com as normas hospitalares, minha filha nao
podia me fazer companhia, era menor de idade, minha mamita tampouco, j& tinha idade
avangada, meu companheiro tinha que trabalhar e era homem e nao podia ficar na enfermaria.

Meus irmaos na sua maioria, fora da cidade, s6 podia contar com minha irma Aida que
um dia estava em casa cuidado dos seus e no dia do seu trabalho que era no mesmo hospital me
pajeava com muito carinho. Todos os dias somente no horario de visita podia ver minha mamita
e minha filha. Que martirio ver meus amores sumindo naquele corredor vazio. O choro tomava
conta.

Meu companheiro durante o dia ndo podia. Conseguimos uma autoriza¢do para que
pudesse me visitar no horario de 19:00h as 21:00h, porém, ap6s sua ida, minha soliddo era
grande e mais uma vez o choro ndo se contia. E assim foi durante todo aquele més.

Porém, minha fé me ajudou a estar naquele lugar, rezava o ter¢o para Nossa senhora
Aparecida todos os dias e cantava os pontos de jurema para aliviar minha soliddo. Um deles
era, “No rosario de Maria, samba 14 de artilharia, pra me livrar dos inimigos, credo em cruz Ave
Maria”. O inimigo que hora se fazia era a doenca.

E outra, pedia a0 meu mestre juremeiro, transitante de 7 falanges®*, José Pilintra de
Santana Igué para me ajudar a superar tudo aquilo clamando a ele e pedindo for¢ca dos meus
irmaos de sangue. Mentalizando “No alto daquela serra, sete mapinguari cantou, um canta outro
responde, meu mestre estou lhe chamando”. Como um mantra isso se repetia, buscando forcas
naquele momento e sempre.

Ao se aproximar o sétimo més, fui encaminhada a capital do estado Manaus, para
continuar o tratamento, j& que meu menino nao aparecia mais no ultrassom por meu liquido
amnidtico estar muito espesso. E meus hematocritos estarem muito baixo, necessitando de uma
transfusdo. Mas, antes da transfusdo tinha um ultimo recurso, que era uma medica¢dao que nao
tinha na cidade e que necessitava de acompanhamento mais profundo na capital. Desta forma

fui removida, onde fui acompanhada semanalmente até o nascimento do meu bebé.

2 Sao grupos de espiritos que agem em harmonia e sob um objetivo comum, com linhas energéticas,

aproveitando as forgas da natureza para trazer luz e forga aos filhos de f¢é.

64



Durante toda a internagdo até o nascimento, também fui acompanhada pelo especialista
Kumu Diakara com seus benzimentos em alimento e bahsese espiritual, quanto pelo meu povo
de Jurema, que também faziam os preparos de ervas e banhos. E toda espiritualidade Juremeira
me acompanhou com recados em sonhos, com orientagcdes a minha mamita do que podia comer,
beber para proteger a nds dois.

No dia 18 de novembro de 2009, tive um desentendimento via telefone com minha
cunhada que alterou meu sistema imunoldgico e neste mesmo dia tinha uma ultima consulta
médica, que percebeu que estava muita agitada e com a pressao alta me encaminhou para a
ultrassom, foi quando percebeu que ja estava perdendo liquido amnio6tico e me internou.

Durante toda a tarde, ndo senti dor, porém perdia liquido. No final da tarde iniciaram
a medicagdo para acelerar o parto. As 21:00 ja cansada, mas sem dor, a médica fez a orientagio
que o parto seria cesariano, as 5:00 horas entraria na sala de parto. Muitas coisas se passavam
pela minha cabega, mas uma coisa nao deixei de fazer, foi rezar e pedir forgas a Deus, a Nossa
senhora do Bom Parto, a Nossa senhora Aparecida e ao meu juremar que pudesse nos salvar.
Jé tinha sofrido bastante por aqueles meses, mas ndo perdi a fé.

Assim, a presenca da Jurema Sagrada e a sabedoria ancestral do Kumu Diakaru se
entrelagaram, aquecendo meu coragdo com sua esséncia espiritual. As 5h25 do dia 19 de
novembro de 2009, a vida se manifestou em sua plenitude: nasceu meu filho, a quem conferi o
nome de Marupiara (nheengatu), aquele que, como os ventos favoraveis, traz consigo a boa
sorte na caga e na pesca, € em todas as suas agoes.

Marupiara, com sua existéncia, infundiu minha vida de novos sentidos e propositos,
proporcionando-me a for¢a necessaria para enfrentar os desafios que o destino impde. Em
minha jornada junto a Jurema, prostro-me em reveréncia diante da imensiddo dessa
benevoléncia e da permissdo do Criador. Fui guiada pela sabedoria dos especialistas da Jurema
Sagrada e do Kumu Diakaru, cujas tradi¢gdes, em harmoniosa sinergia, possibilitaram a
concepeao do meu filho, que se torna o tltimo neto de Muraquisara.

Assim, na intersec¢ao do sagrado e do cotidiano, celebro a vida que brotou em mim,
um testemunho do poder da ancestralidade e da unido de conhecimentos que perpetuam a
cultura e a esperanca. E atualmente Marupiara tem 15 anos, faz o 1° ano do Ensino Médio
Técnico em Administragdo, ¢ goleiro de futebol e enche meu coracao de alegria e gratidao a
Deus em primeiro lugar, aos conhecimentos ancestrais da Jurema Sagrada e ao especialista

Dessano Kumu Diakaru (in memorian).

65



2.3 - O anuncio da peste (COVID-19)

E muito comum, a maioria dos Kariwa (ndo indigenas) ndo acreditarem em pressagio
ou previsdes futuras dadas por nossos pajés e/ou sacacas ou no nosso caso pela espiritualidade
juremeira. Quantas vezes somos indagados se nossas atividades de prevencao, cura e protecao
funcionam. Como se nds fossemos responsaveis por dar certo ou nao seus pedidos. Mas, uma
doutrina fundamental para nos juremeiros € que tudo depende da fé que temos e do seguimento
rigoroso das orientagdes espirituais. Pois, quem pede ¢ que deve estar ciente do seu pedido e
das consequéncias dele.

Aprendemos na fisica que toda ac¢do tem reacdo. Ou seja, depende do seu pedido, de
como faz, os preceitos e a fé que tens. Nao estou dizendo para vocé acreditar na fé que professo,
mas que deve respeitar. Pois, tudo depende da crenga que vocé tem. Existem muitas crengas e
todas sdo importantes dentro da sua vivéncia. Desta maneira, ndo poderia relatar o antincio da
peste (covid-19) sem antes contar o nascimento de Antdnia Lara Mel, minha filha.

No dia 16 de junho de 2017 teve a festa de Santo Antdnio no Recanto dos Orixas,
como de costume toda a familia foi. Geralmente sdo trés dias de festa e ficamos por 14 durante
toda a festividade. No primeiro dia vai s6 a familia e os filhos de f€, porque o ritual ¢ de
agradecimento e oferenda. No segundo dia € aberto ao publico, pois € uma festa onde os mestres
juremeiros, caboclos e os demais invocados vem a terra para confraternizar e agradecer as
oferendas recebidas. Sao oferecidas comida e bebida a todos. No terceiro dia também € so a
familia que fecha a festa com a saida do eb6?>.

Fui ao recanto no primeiro dia e ja estava esperando a chegada da minha menina. E ao
chegar por 14, fomos nos acomodando e participando dos ritos iniciais da festa. E quando ja
estavam nos ritos a serem oferecidos, estava em terra a Eré (menina) Mariazinha, que veio até
mim e falou “mamaezinha, volta pra casa que essa miririca (crianga) ja vai nascer, que a Jurema
te guarde e a minha senhora esteja com vos”.

Aconselhada por ela e por todos os mais velhos do cla, retornei para casa. Por volta

das 14:00h comecei a sentir as dores abdominais e minhas pernas incharam, fui a emergéncia.

= Oferenda as entidades espirituais em agradecimento, cura e prote¢ao para algum infortinio superado.

Que pode ser alimentos, ervas, objetos simbolicos, velas, flores. O que o filho ou consulente desejar oferecer.

66



Quando cheguei 14, a obstetra fez o toque e me disse que ja estava com 8 centimetros de
dilatacdo. Passei o resto do dia, a noite toda.

E no dia 17 de junho de 2017, as 07:00h da manha recebi a primeira medicagdo para
ela nascer, recebi direto no colo do utero porqué estava transversa. Foi feita a segunda aplicagao
ao meio dia e a terceira as 15:00 horas, nessa tltima foi quando a obstetra rompeu a minha
bolsa.

Enquanto estava em sofrimento no hospital, no recanto as 14:00h estava em terra seu
José Pilintra, que pediu ao seu cambone?® (tia Aurora) para vir a cidade e me dar a semente da
jurema, porque estava correndo risco. E assim ela o fez.

E nisso, no recanto, seu José pediu ao Ogan?’ Fabricio Noberto para rufar os tambores
como se estivesse chamando por alguém que ele tinha muito aprego. E ele fez com muito
carinho e entusiasmo. Me lembro em lagrimas que depois de muito tempo, seu Z¢ falou que
devia muito respeito ao Oga, porque foi ele que rufou os tambores para ela acordar. Seu Z¢
Pilintra com sua sabedoria e Fabricio como Oga s3o responsaveis pela vida da minha filha.
Depois de Deus, claro.

Com a chegada da tia Aurora, por volta das 15:30h, colocou em minha boca as
sementes da jurema (comi), rezamos juntas e aguardamos as orientagdes. Porém, nada diziam.
Orientada por minha outra tia Aida via telefone, a tia Aurora a cada contragdo massageava a
minha barriga e fazia movimento para virar a nené. Foram 6 horas perdendo liquido.

As 18:00h a médica veio até nos e disse que ia me preparar para a cesariana. Ja cansada
e com fé no mestre. Falei a minha tia que ndo iria fazer, que ela nasceria normal. Minha tia
continuou massageando minha barriga no sentido do encaixe para nascer. Foi muito sofrimento,
e nas minhas ultimas forgas, as 20:30 minha tia conseguiu encaixar e minha filha nasceu
roxinha, roxinha, morta.

Quando ela nasceu, eu ndo ouvi o choro, ja era mae de 3 filhos. Virei meu rosto para
vé-la e a equipe desesperada tentavam reanima-la. Me retiraram da sala e demorou muito para

que pudesse ouvir seu chorinho. Pela hora que nasceu até me trazerem foram horas de angustia.

% Filho de fé que tem o posto para servir as entidades espirituais ou a uma entidade especifica enquanto

estdo em terra, ou seja, neste plano terrestre.

27 O Oga ¢ o intermediario entre o mundo terrestre e o espiritual, facilitando a comunicagdo durante os

rituais cantando, tocando instrumentos musicais como o atabaque, pandeiro, agog0, etc. Que ajuda a estabelecer a
vibragdo necessaria para que as entidades possam se manifestar. Todos saudam o Ogd em reverencia por sua
importancia. Inclusive as entidades espirituais.

67



Nao sei o que aconteceu 14 dentro, s6 sei que quando veio ao meu encontro ja estava bem. O
medo que tive de minha filha ter sequelas foi grande, mas minha fé na Jurema Sagrada e na
sabedoria de seu Z¢, e em Deus me fez ter confianga e que tudo ficaria bem. Foi entdo que em
agradecimento disse que faria uma feijoada para seu José.

Aos 3 meses de vida de Antonia Lara Mel, ofereci a feijoada para seu José Pilintra e
como combinado convidei minha familia. Em clima de confraterniza¢do almogamos, jantamos,
foi uma festa s6. Mas, este dia também foi marcado por grandes revelagdes que até hoje doi.
Essas lembrangas, me fazem compreender que jamais devemos desconsiderar um aviso dos
mestres Juremeiros.

Neste dia seu José Pilintra esteve conosco o dia todo, cantou, bebericou, fumou e numa
das doutrinas daquele dia ele anunciou a vinda de uma peste onde muitos desencarnariam. Nos
fez um pedido, todos os meus tios e minha vo Adelina Gama (Muraquisara) ouviram
atentamente suas palavras, pediu que todos nds precisariamos fazer nosso casud (casa) no
recanto porque nds iriamos precisar, pois a peste estava vindo e iria levar muitos pecadores®®.
Também, pediu que toda familia cuidasse da velha Mapinguari e reforcou sobre a constru¢ao
de nossas casas.

Fez uma louvacao ao final da comemoragao e disse, ndo quero voltar aqui e fazer o

babax¢ (ritual funebre) de minha velha. Todos atentos, ouvimos chorosos,

Adeus meus filhos eu vou embora, vou embora e voltarei se Deus quiser, vou
embora e vou passar pela Aruanda. Quem me acompanha € o anjo Sdo Gabriel.
Adeus meus filhos eu vou embora, vou embora ¢ voltarei se Deus quiser, vou
embora e vou passar pela Aruanda. Quem me acompanha ¢ o anjo Sao Gabriel.
(Ponto de Jurema).

Somos felizardos por termos um elo protetor com os encantados da Jurema Sagrada,
sua sabedoria nos guia por caminhos que ndo consigo explicar, a sabedoria e a fé que minha
avo nos deixou, nos ensinou sermos fortes, mas nunca nos ensinou a ficar sem ela. E por nossa
desobediéncia, em ndo fazer nossas casas no Recanto dos Orixas em 20 de janeiro de 2021 ela

fez sua transi¢do a ancestralidade, em razao da peste (Covid-19). (Pana Pana, 37 anos, Baré¢).

28 Os mestres juremeiros ou a espiritualidade encantada da Jurema se referem a todos nés que vivemos

nesse plano terrestre.

68



2.4 - A fé inabalavel de Muraquisara

A presente narrativa aborda a fé que permeou a vida de Muraquisara, que a
acompanhou at¢ o momento de sua transi¢do para a ancestralidade. Neste instante, com
lagrimas nos olhos, rememoro os dias que precederam a data de sua cirurgia vesicular, um
procedimento que nos foi alertado ser desnecessario.

Em 2017, tanto Muraquisara quanto eu experimentava os sintomas associados a
presenca de calculos vesiculares. Durante uma das giras de jurema, recebemos orientagdes
acerca da importancia de cuidarmos de nossa satde. As entidades da Jurema Sagrada mestra
Erundina e mestre José Pilintra recomendaram que preparassemos garrafadas (chd) com ervas
especificas e ressaltaram a relevancia de uma alimentacao adequada.

Inicialmente, elaborei algumas dessas garrafadas e as consumia em casa e durante
nossas visitas ao recanto, nas festividades e nas giras destinadas aos consulentes. Entretanto,
ndo dei continuidade a esse cuidado. Em contraste, minha mae, "mamita", fez uso de todas as
garrafadas que lhe foram indicadas.

Em fevereiro de 2018, realizei todos os exames e avaliagdes necessarios para a
realizagdo de uma colecistectomia, no entanto, devido a questdes administrativas do hospital,
fui forcado a adiar o procedimento cirurgico. Durante esse periodo, minha mamita continuou a
seguir as orientagcdes dos espiritos juremeiros.

No primeiro semestre do mesmo ano, minha mamita passou por uma cirurgia espiritual
no Recanto dos Orixas, o espaco foi especialmente preparado para este tipo de intervengado, que
incluia defumagdes. A participagdo no evento foi restrita a um grupo seleto de pessoas.

Antecedendo a cirurgia espiritual, ela se submeteu a um ritual preparatorio conhecido
como "preceito", no qual abstendeu-se de ingerir carne, consumiu o cha recomendado e realizou
banhos de descarrego (para limpeza) e de chama (para prote¢do), além de permanecer em
contato com a natureza, onde foi ao recanto dias antes a intervencao.

Durante o ritual cirargico espiritual, que foi conduzido pelo mestre juremeiro José
Pilitra, minha mamita vestiu-se de branco, seguindo a tradi¢ao. O ritual foi caracterizado por
oragdes realizadas em siléncio, e culminou na operagdo de mamita. Ao final do procedimento,
o mestre pediu que ela mantivesse cuidado com a alimentacdo e evitasse esforgos fisicos

excessivos. E ela seguiu rigorosamente as orientagdes com muita fé e dedicagdo. E mais uma

69



vez, o mestre reforgou que ndo seria necessario a intervengdo dos homens de “capa branca”
(médicos) e que se fizesse ndo seria bom para a saide de mamita.

Infelizmente, a compreensao dos designios divinos e dos conhecimentos ancestrais do
povo do encanto da Jurema Sagrada se apresenta como um desafio complexo. Em agosto de
2018, mamita/Muraquisara, foi submetida a diversos procedimentos médicos, mas, devido a
intensas dores abdominais, foi encaminhada a emergéncia.

ApOs a suspeita inicial de pancreatite, mamita foi transferida a capital do estado do
Amazonas para uma unidade de satide que oferecia melhores condigdes de atendimento,
acompanhada por uma de minhas irmas. Na nova institui¢do, os médicos confirmaram o
diagnéstico de pancreatite, além de identificarem a presenga de pedras na vesicula. Foram
realizados todos os exames pré-operatorios, € minhas irmds, a quarta ¢ a quinta, foram
convocadas para receber o prognostico e para autorizar a cirurgia, considerando os riscos
associados a idade avancada de mamita, que contava com 81 anos.

Paralelamente, no final daquele mesmo més, dirigi-me a capital do estado para
procedimentos cirrgicos relacionados & minha condicao vesicular. No dia 2 de setembro de
2018, fui submetida a uma cirurgia para a remocao da vesicula, na qual foram extraidas nove
pedras de tamanho médio e pequeno. Enquanto isso, minha mamita permanecia internada,
aguardando a sua intervenc¢ao cirtrgica.

No dia 18 de setembro, em desacordo com as orientacdes do mestre juremeiro Z¢
Pilintra, uma de minhas irmas autorizou a realizacdo da cirurgia convencional. Para nossa
surpresa, durante o procedimento, o cirurgido, que anteriormente havia diagnosticado a
presenca de calculos na vesicula, constatou que nao havia nenhuma pedra, resultando em um
corte que demandou 13 pontos, realizados em vao.

A perplexidade diante desse fendmeno ¢ compreensivel, uma vez que os exames
apresentavam evidéncias claras da presen¢a de calculos, que inexplicavelmente ndo estavam
mais presentes durante a cirurgia. Tal divergéncia entre a evidéncia médica e a experiéncia
espiritual ndo possui explicagdo satisfatoria em nenhum dos campos. A tUnica resposta que
encontramos reside na fé de mamita, que acreditava na eficicia de remédios caseiros e na
cirurgia espiritual. Em contraste, ao ndo seguir as doutrinas que nos foram ensinadas, fui
submetida a remogao da vesicula e a extracao das pedras.

Em sintese, ¢ pertinente ressaltar que minha mamita, minha Muraquisara, foi guiada
de maneira indelével por sua fé. Estou convencida de que ela contava com a assisténcia de um

mentor espiritual, que a orientava e lhe revelava, por meio de sonhos, a antecipacdo de
70



determinados eventos em sua vida. Sua capacidade de premoni¢do era notavel, manifestando-
se em previsdes que, embora ndo se concretizassem imediatamente, se materializavam em um
horizonte temporal posterior.

Contudo, cabe destacar que ela optou por manter em siléncio seus conhecimentos
ancestrais relacionados a cura. Essa escolha reflete ndo apenas uma forma de protegdo de
saberes tradicionais, mas também uma atitude de respeito a complexidade e a profundidade de

tais praticas espirituais. (Potira Yaci, 49 anos, etnia Bar¢).

Fotografia 07. Ultimo aniversario de Muraquisara, comemorado com uma Ladainha a Sdo Pedro. Presente em
terra: José Pilintra incorporado em Putira Pituna

Fonte: Acervo da autora (2020)

2.5 - A fé que mudou uma vida

Venho expressar a minha eterna e imensa gratidao, a Deus, em primeiro lugar, e a
Jurema Sagrada que me devolveu a vida, esperanca e a minha fé€. Pois, quando eu ndo tinha
mais esperanca de continuar a minha caminhada, Deus colocou em meu caminho a minha mae

de santo (zeladora do santo), Potira Pituna que me convidou para ir a uma gira.

71



Onde tive a honra de conhecer a minha mae de cabeca®, a mestra juremeira Cabocla
Herundina, que me acolheu e me abragou com muito amor e disse que ia me ajudar. Estava
muito doente e por anos vinha buscando ajuda e ndo encontrei. E nesse dia a minha esperanca
foi renovada ao ouvir que era sua filha e receberia a ajuda. Passou-me remédios caseiros com
ervas para curar meu estomago e entdo comecei a tomar e melhorei. E foi neste mesmo dia que
também conheci o mestre Z¢ Pilintra, que pediu ao seu cambone para preparar um caldo de
caridade para mim, pois estava muito mal.

A partir daquele dia comecei a participar e vi uma porta se abrindo para uma nova
vida. Na época tinha trés filhos pequenos que precisavam de mim e ndo podia desistir de lutar.
Comecei a ir para as reunides, festas, muitas vezes nao tinha nem o que comer em casa ¢ la
meus filhos comiam e bebiam.

A pombogira Cigana®® me fez baiana do recanto dos orixas, onde passei a cozinhar nos
festejos e trabalhos do barracdo. Durante as atividades pensava que eu ainda tinha muitos
dragdes a derrotar como: a bebida, as saidas frequentes para as festas, as amizades de bebedeira,
a dor de estdmago que ja estava tratando, e pior a depressdo em razdo dos traumas.

Os mestres da Jurema Sagrada comegaram a trabalhar espiritualmente e me afastaram
das festas, de amizades que nada me ajudavam, isso ndo demorou meses, foram anos. Aprendi
a enxergar as coisas de outro modo e ver que as amizades que tinha eram amigos de copo, que
s0 eram amigos quando tinha dinheiro. Que na verdade a minha amiga de fato ¢ minha mae,
que muitas vezes magoei e maltratei.

Parei de sair para as festas, pois aprendi que aquilo ndo era vida pra mim. Percebi que
a minha vida ndo era vida, mas sim um pesadelo. E todas as vezes que eu bebia tinha algo muito
ruim dentro de mim que se apossava. Chegou o tempo, em que a mestra Herundina me disse
que a partir daquele dia ndo me permitia mais eu beber nem uma lata de cerveja e qualquer
outra bebida.

E assim o fiz, por mais de 1 ano nao bebi e com o passar do tempo fui percebendo que
a bebida era meu maior dragdo, que tinha que lutar para vencer, matar essa vontade. Em um

certo dia, o tempo passou e numa gira o mestre Z¢ Pilintra me falou que ia me ajudar e trabalhar

2 Espirito protetor que guia o filho de fé em sua jornada espiritual.

30 Entidade feminina da Umbanda que atua como protetora das mulheres, estd relacionada a forga,

sensualidade e ao amor.

72



para tirar tudo de ruim que estava em mim, feitigaria, depressdo, traumas, bebidas e outras que
me afligiam.

Pediu aos meus irmaos de fé, que levassem alguns materiais que seriam utilizados no
dia do trabalho e todos levaram e ajudaram no dia indicado. Sou muito grata a cada um dos
meus irmaos de fé, a minha mae de santo, a minha mae de sangue, todos se uniram numa sé
corrente de fé e de luz para me ajudar a sair daquele inferno, que s6 me causava dor e
sofrimento. Nao s6 a mim, mas a todos que me rodeavam e principalmente os meus filhos.

Deste dia em diante, o mestre juremeiro € meu mestre de Jurema José Pilintra me falou
que minha vida seria diferente. Fui renovada, hoje digo que sou uma mulher que renasceu. A
minha vida estava caindo aos pedacos, ndo tinha dire¢do no trabalho, faltava foco. E a partir
daquele dia comecei a ver a vida com mais alegria, amor, tracei planos.

Hoje reformei minha casa, tenho meus trabalhos, sou artesd indigena. Em 2024 seu
José Pilintra pronunciou que me levaria para outros lugares. Eu sequer imaginava como seria,
e aconteceu. Viajei para Brasilia, Rio de Janeiro, Belo Horizonte levando minha arte indigena.

Com a minha arte ¢ da associagdo que faco parte ASSAI — Associagdo dos Artesaos
Indigenas em Sao Gabriel da Cachoeira-AM, tive a oportunidade de conhecer o Rio de Janeiro,
conheci a Lapa, subi o morro de Santa Tereza que ¢ santuario de seu José. Fiquei sem palavras,
nunca imaginei chegar 14, me emocionei e fiquei muito agradecida.

Quanto a bebida, ndo me faz falta, os traumas superei, hoje sao como fortalecimento e
aprendizado. Continuo com minha devogao a Jurema Sagrada, eu irei seguir até onde Deus me
permitir viver. Toda a minha familia saiu daquela vida miseravel.

Minha mae de sangue tem a sua casa do jeito que ela sonhou, meus filhos estdo bem.
O mais velho terminou o ensino médio e ird servir o exército Brasileiro. A minha segunda filha
se uniu com seu esposo e construiram seu cantinho e se Deus e a Jurema Sagrada assim permitir,
concluird em 2025 o ensino médio técnico em administragdo e assim seguira seus estudos e sua
vida. Meu terceiro filho ainda pequeno me ajuda em casa e ¢ meu companheiro para as giras da
jurema e esta aprendendo com os mestres as doutrinas da Jurema Sagrada.

A Jurema Sagrada fez e faz parte da minha historia sim, eu ndo estaria mais aqui para
narrar minha vida. Os mestres de luz da jurema transformaram a minha vida e o mestre Jose
Pilintra, mestra Mariana que ¢ minha avé na Jurema, mestra Herudina minha mae, os pretos
velhos, como a vovo Maria Conga que me curou de um resguardo quebrado e todas a 7 falanges
sempre lutaram e trabalharam muito espiritualmente para que eu superasse tudo que hoje faz

parte do meu passado e que minha caminhada continua.
73



Sou grata a minha mae de santo (zeladora do santo) Potira Pituna, que desde o comego
até hoje, me aconselha, me corrigi e me diz sempre que nunca devo desistir da minha fé. Sou
filha da Jurema Sagrada, filha de mestra Herundina (cabocla), neta de mestra Mariana (cabocla),
sou filha do Encanto. Sou juremeira e creio na Santissima Trindade, nos encantados da Jurema
Sagrada. E digo, a FE transforma vidas e através dela narro minha histéria. Gratiddo por tudo.

(Mirid, 37 anos, etnia Dessana).

Quando eu ndo tinha mais nada, quando eu chegava ao fim, quando nao
acreditava. Eu pedi a0 meu pai Ogum pra vim aqui lutar por mim. O lua de
prata clareia sobre mim e sou filha de Ogiim e ndo posso viver assim. Foi
numa bela. Foi na estrada sem fim. Foi sobre a luz numa estrada sem fim eu
chamei Exu das almas e ele respondeu assim. O filha de fé, sou o seu protetor,
mi chamo seu Tranca Ruas e foi Ogiim que mi mandou. (ponto de Umbanda).

2.6 — Narrativas xamanicas e seus Orixas

A diversidade étnica da populacdo Gabrielense perpetua saberes ancestrais que foram
fundamentais para sua sobrevivéncia ao longo do tempo. As particularidades de cada grupo
conferem a eles caracteristicas singulares, destacando, em sua esséncia, uma convivéncia
harmoniosa com os elementos naturais.

Os rituais xamanicos e/ou pajelanga de prevencdo, cura e protegao praticados por cada
povo originario dessa regiao sao realizados de maneira individual, refletindo seu conhecimento
ancestral e sua cosmovisdo. Esses rituais incorporam elementos como a agua, tabaco, cuia, breu
branco (xicantd), parikd, Kharpi, reza dentre outros que fazem parte do cotidiano dessas
comunidades, evidenciando a interconexao entre suas praticas culturais e a realidade ambiental

que as cerca. Na qual,

Experiéncias extaticas como base do poder xaménico, possibilitando seu papel
de mediagdo. As técnicas de éxtase sdo varias. Talvez o uso do tabaco como
substancia para a mediag¢do seja a mais comum, mais comum que as plantas
psicoativas. Mas também sonhos, danga, canto e outras técnicas podem ser
empregadas em conjunto ou em separado para atingir a mediagdo xdmanica

(Langdon, 1996, p.28).

74



Desta forma, a Jurema Sagrada apresenta caracteristicas xamanicas que além de usar
alguns elementos citados acima, incluem a louvac¢do aos Santos Orixas, os quais foram
incorporados dos rituais umbandista.

No Recanto dos Orixas, em seus rituais juremeiros de prevencao, cura € protegcao
fazem uso de uma variedade de elementos que, além de semelhantes incluem outros como:
tabaco (mururd/na lingua tukano e pitima/nheengatu), cigarros, rezas (oragdes que sao
conhecidas somente pelo especialista), maracd, Cuité (cuia), dgua, ervas, vela, cachimbo,
pemba (giz), panela de barro, cachaga, vinhos, cervejas, tacas, canecas, defumacdes e as

vestimentas de cada entidade espiritual.

Fotografia 08. Ritual de consagracdo de um filho de jurema
7 3y L B )

Fonte: Acervo da autora (2023)

Sementes e vinho de Jurema somente quando extremamente necessario e a pedido de

um mestre de Jurema para ajudar a um filho ou a um consulente. Para os rituais juremeiros sao

75



feitos preparativos do espaco, dos filhos e dos materiais que serdo usados. Segundo a zeladora

do Santo,

Primeiro nds descarregamos o barracdo com as ervas, entendeu? Que ¢ lavar
o barrac@o com a erva batida, ai depois a gente faz a defumacao, firmar o ponto
que tem que firmar ao Santo Orix4 do dia. Deixa a casa toda limpinha, pra
quando for fazer as invocacdes a casa estd descarregada. E o filho de fé tem
que estar um dia antes no recanto, antes do dia do trabalho porque ele também
precisa estar limpo. Se purifica para o dia da gira. A gente ndo pode estar com
a energia de uma outra pessoa, no caso de casal pois, todos os filhos tomam
banho de descarrego e de chama, assim também os materiais que serdo usados.
Porque ¢ na hora de dormir que nossa alma descansa e nosso corpo também.
Tanto que o corpo ¢ a alma se purificam. (Potira Pituna, 56 anos, etnia Baré).

Nos rituais relacionados a Jurema, ¢ comum a invocagdo de diversas entidades
espirituais, incluindo mestres juremeiros, caboclos, encantados, pretos velhos, Erés e boideiros,
entre outros. Antes de proceder com as invocagdes ao povo de Jurema, realiza-se uma
reveréncia aos Santos Orixas, cuja intercessdo ¢ considerada fundamental para a condugao
exitosa da gira.

Entre os Santos Orixds do recanto, destacam-se Oxossi, Ogiim e Xangd, que atuam
como intermediarios junto a Deus em primeiro lugar e a seu filho, Jesus Cristo, o qual ¢
reverenciado na tradi¢ao como Oxala.

Apos a preparacao do espago, dos materiais e dos participantes, a gira ¢ iniciada com
a explicacdo de seus objetivos e a recitagdo de oragdes catolicas, incluindo o Pai Nosso, a Ave
Maria, o Credo e a Salve Rainha. Subsequentemente, faz-se a homenagem ao Santo Orixa,
seguida pela veneragdo aos mestres juremeiros e as demais entidades espirituais envolvidas.

A reveréncia aos Santos Orixas reveste-se de importancia fundamental, uma vez que
estas entidades espirituais sdo responsaveis por interceder na concretizagdo das solicitagdes
apresentadas em cada dia. Os Orixas atuam como agentes de luta e prote¢do em nosso favor.

E pertinente destacar que os Santos Orixas representam energias imaculadas e divinais,
constituindo forcas espirituais intrinsecamente relacionadas a natureza. Estas entidades
exercem influéncia significativa sobre o nosso desenvolvimento espiritual, sendo que cada
Orixa possui principios proprios e atua de maneira especifica em consondncia com suas
caracteristicas e dominios

Quando invocamos Oxo0ssi/Sdo Sebastido, senhor das matas, estamos pedindo

conhecimento, sabedoria, fartura, inteligéncia. Conhecemos como guerreiro de uma flecha so,

76



porque ¢ o protetor da sua comunidade, e representa a arte da caga, a abundancia, a riqueza das
matas e a diversidade da fauna que nelas habita.

Ox0ssi se configura como a cabeca da falange dos caboclos, entidades que em sua
esséncia se dedicam a cura, a limpeza corporal e a dissolu¢ao de encantamentos e a superagao
das amarras da magia.

Sua presenca nos faz refletir sobre a interconexdo entre o humano e o natural,
ressaltando a importancia da harmonia entre o ser humano e os reinos que o cercam, numa
danca sagrada que reverbera na busca por equilibrio e satde.

Sua invocagao consiste em sauda-lo. “Numa estrada de areia, onde a lua clareou, todos
os caboclos desceram para ver a procissio de Sdo Sebastido. Oke, 6ke caboclo, meu pai Oxossi

¢ sdo Sebastido. Oke, 6ke caboclo, meu pai Ox0ssi € sao Sebastido”(ponto de Jurema).

Fonte: Acervo da autora (2023)

Destarte, a louvagdo para OGUM, ja nos diz quem é ele. “Sdo Jorge é santo, protetor
meu, ele é quem me livra dos inimigos meu. Seu capacete e sua langa na mao, em seu cavalo
venceu o dragdo, em seu cavalo venceu o dragdao” (ponto de Jurema).

Ogum, divindade que personifica a guerra e a lideranga militar, emerge como um
simbolo de for¢a indoméavel e resiliéncia. Ele € a esséncia da agricultura, encarnando a coragem
e a determinagdo que nos movem em nossas jornadas. Em sua presenca, os caminhos se
desobstruem, revelando possibilidades antes ocultas.

Senhor das armas, do ferro e das ferramentas que moldam o labor humano, Ogiim ¢ o

patrono da tecnologia e do esforco diligente. Sua influéncia transcende as esferas materiais,
77



pois, invocamos sua protecdo e orientagdo nas lutas que se desenrolam no plano espiritual.
Assim, clamamos por sua for¢a, buscando a vitoria nas demandas que nos desafiam, confiantes

de que sua sabedoria e poder nos guiardo na superagdo das adversidades.

gum (Sdo Jorge do Recanto dos Orixas

Fonte: Acervo do Recanto dos Orixas (2025)

Desta maneira, me recordo da louvagdo a seguir como uma fortaleza e certeza que ele
vai me valer. “No alto daquela serra, tem uma linda cachoeira, no alto daquela serra, tem uma
linda cachoeira, ¢ de meu pai Xangd, dono das sete pedreiras, ¢ de meu pai Xang6, dono das
sete pedreiras” (ponto de jurema).

Xangd, figura emblematica que transcende as esferas do divino e do humano, ¢
reverenciado como o Senhor da Justiga, patrono dos trovdes, dos raios e do fogo. Sua esséncia
resplandece como um farol de fortaleza, coragem e lideranca, atributos que se entrelagam em
um carater de inabalavel bondade e equilibrio.

Neste pantedo de virtudes, a mentira e o roubo ndo encontram abrigo, pois Xango, em

sua vigilancia austera, ndo tolera a deslealdade em suas multiplas formas. Sua aversdo a

78



injustica, que se manifesta em toda a sua complexidade, o torna um defensor incansavel dos
oprimidos e um simbolo de retidio em um mundo permeado por sombras.

A sua presenca ¢ um chamado a integridade e a equidade, ecoando através dos tempos
como um lembrete da importancia de se cultivar a verdade e a justica em cada ato e pensamento.
“Meu pai Sao Jodo Batista ¢ Xang0, ¢ dono do meu destino até o fim, e quando me faltar, a f¢
no meu senhor, derrube suas pedreiras sobre mim” (ponto de jurema).

A luz das consideragdes apresentadas, emerge uma reflexdo sobre as afinidades entre
os rituais xamanicos juremeiros e as tradicdes dos povos originarios gabrielenses. As
particularidades que caracterizam cada uma dessas praticas, bem como suas semelhangas,
revelam-se intrinsecamente ligadas ao contexto sociocultural em que estdo imersas, € ao
propdsito que orienta suas realizacdes, seja na esfera da prevengdo, da protecdo ou da cura.

Assim, ao adentrarmos nesse universo simbodlico, € imperativo reconhecer a
intersec¢do entre saberes ancestrais € a contemporaneidade, onde cada ritual se desvela como
um elo vital na teia da espiritualidade e da saide comunitaria.

E parafraseando Langdon (1996, p.23), a nova antropologia simbdlica parte da
premissa de que as representagdes servem como uma maneira de manifestar a visao de mundo,
deixando de lado uma énfase exclusiva no aspecto social. Isso abre espago para reflexdes mais
abrangentes sobre a condi¢cdo humana, incluindo a busca por compreender o destino e a
necessidade de expressoes rituais. Atualmente, a antropologia simbdlica se preocupa com os
sistemas ideologicos como codigos culturais, a anélise dos simbolos que esses sistemas contém
e o aprofundamento dos processos rituais para elucidar as raizes das emocdes e sentimentos.
De acordo com essa abordagem, os rituais e outras formas de expressdao simbodlica sdo tdo
significativos quanto a visdo de mundo que eles revelam, uma vez que os simbolos necessitam

de uma manifestacdo externa para se comunicar efetivamente.

TERCEIRO CAPITULO: CONHECIMENTOS TRADICIONAIS DE
CURA

Jurema é um pau encantado. E um pau de ciéncia. Que todos querem saber.
Jurema é um pau encantado. E um pau de ciéncia. Que todos querem saber.
Vosmicé me pediu jurema, eu dou jurema a vocé. Vosmicé me pediu jurema,
eu dou jurema a vocé (ponto de jurema).

79



Neste capitulo, abordaremos o poder curativo da natureza, representada por matérias-
primas extraidas e cultivadas por nossos ancestrais, ¢ concedidas por nosso criador em sua
majestosa magnitude. E evidente que, na contemporaneidade, também nos beneficiamos do
manejo moderno, no qual a integragdo de conhecimentos tradicionais e atuais demonstram-se
eficazes quando aplicada de forma apropriada.

Est4 em pauta atualmente o profundo conhecimento que os povos originarios possuem,
cujos saberes se fundamentam em uma conexao inseparavel da natureza. Mais do que em
épocas anteriores, o reconhecimento por parte dos kariwas (ndo indigenas) acerca das mudangas
climaticas evidencia que, hd muito tempo, essas questdes ja eram abordadas pelos povos
originarios ja enfatizavam a necessidade de um cuidado adequado com a preservagao ambiental.

No6s sempre demonstramos um compromisso com essa pratica de cuidado e
conservagdo. No entanto, a ascensdo do capitalismo provocou uma cegueira nos kariwa, que,
em nome da modernidade, negligenciaram essa relagdo harmoniosa com o meio ambiente. O
resultado desse descaso ¢ notorio, e as consequéncias sdo sentidas ndo apenas na
contemporaneidade, mas também se projetam de forma alarmante para as futuras geragdes, caso
nao adotemos medidas corretivas imediatas.

E dentro desse contexto, o manejo ambiental para os povos originarios ¢ fundamental
pois, nossos territorios sdo vidas e nds somos vidas de nossos territorios. E na voz de Fontes
(2019, p.32) reitero nossas verdades “nds e o mundo global, mundo envolvente nao-indigena
precisa entender que n6s formamos uma riqueza dessa regido: diversidade de povos, culturas,
linguas, praticas culturais, saberes, conhecimento”.

Neste capitulo, o item 3.1 discorre sobre os mestres de Jurema, entidades espirituais
que orientam 0s juremeiros em sua trajetoria terrena. Em 3.2, sdo apresentados os rituais de
cura, que incluem praticas como banhos (descarrego e chama), defumagdes, garrafadas e o uso
de alimentos. No item 3.3, esta descrito o poder de cura da natureza, com foco em plantas e/ou
ervas ensinadas por Muraquisara aos filhos e a propria Jurema Sagrada.

A sabedoria dos mestres juremeiros ¢ a eficacia dos rituais de cura sdao evidenciadas,
destacando-se ndo apenas as propriedades curativas das plantas, mas também o &mago da fé em
nossa vivéncia. Ressaltamos a importancia vital do poder curativo da natureza, que ¢ um legado
de nossos ancestrais ¢ uma dadiva do Criador, assim entendemos na Jurema. A intersec¢ao
desses conhecimentos tradicionais e técnicas modernas revela-se ndo apenas uma abordagem

eficaz, mas uma necessidade premente em tempos de crise ambiental.

80



A sabedoria dos povos origindrios, que compreendem a natureza como parte de si
mesmos, € um recurso inestimavel que deve ser valorizado e respeitado. E o reconhecimento
tardio dos kariwas sobre as questdes climaticas, que sempre foram parte da cosmovisdo
indigena, nos alerta para a urgéncia de reestabelecer uma relagdo harmoniosa com o meio
ambiente. E nesse sistema muitas vezes explicados através dos mitos, e de acordo com Fontes
(2019, p.157),

De uma forma geral, em todas as culturas indigenas, os mitos surgem como
formas de explicar, compreender e dar sentido aos fatos e eventos da vida e
do mundo. Muitos mitos explicam a origem das coisas, como certos alimentos;
praticas culturais, como a agricultura, e fendmenos naturais, como o trovao e
os lugares sagrados. Geralmente cada povo indigena tem seus mitos de
origem, de como seu povo veio a ser. Estes sdo mitos cosmogonicos. Eles sdo
transmitidos oralmente, de geracdo em geracdo, e sdo muito importantes na
nossa formagao, reforcando a nossa identidade étnica. Mas, € mais que isso.
Desde tempos imemoriais, os mitos descrevem eventos que ocorrem no
mundo indigena e a floresta ¢ o elemento concreto, visivel e tangivel desse
mundo.

O capitalismo, ao priorizar o progresso material em detrimento do cuidado com a
Terra, tem gerado um impacto devastador que ameaga ndo apenas nosso presente, mas também
o futuro das proximas geragdes. Diante disso, ¢ crucial que adotemos praticas de manejo
ambiental que respeitem e integrem os saberes tradicionais dos povos originarios, pois seus
territorios sdo intrinsecamente ligados a sua identidade e a sua sobrevivéncia.

Os mestres de Jurema e os rituais de cura que praticam sdao exemplos claros de como
a conexao espiritual e a sabedoria ancestral se entrelacam com a cura fisica e emocional. A
utilizacdo de plantas e ervas, ensinadas com carinho e respeito, destaca a eficacia dos rituais e
o poder de cura que a natureza nos oferece.

Assim, a fé e a pratica se unem em uma vivéncia que transcende o simples tratamento
de doencas, promovendo um entendimento mais profundo sobre nossa relagio com o mundo
natural. E ao refletirmos sobre o contedo somos chamados a reavaliar nossas praticas e a
buscar uma reconexao com a natureza, respeitando os ensinamentos dos mestres juremeiros €
reconhecendo a importancia dos saberes ancestrais na constru¢do de um futuro mais sustentavel

e equilibrado.

81



3.1 — Mestres da Jurema Sagrada

Fotografia 11. Mestra Herondina, Caboclo Tupiact, Mestra Mariana e Mestre José Pilintra (encabocados nos
filhos de fé) na festa de Dona Herondina.

{

Fonte: Solange Silva de Freitas (2025)

Neste item, apresento aos senhores a figura dos mestres juremeiros, que se fazem
presentes em nosso auxilio no Recanto dos Orixas durante os rituais de cura ou na recepcao de
doutrinas (fala dos mestres juremeiros) para a vida cotidiana. Cada um desses mestres possui
um conjunto de fundamentos e mistérios que nos proporcionam conforto, prote¢do e
direcionamento em nossas jornadas.

A incorporacao (encabocamento) dos mestres € realizada por Putira Pituna e por outros
filhos de fé que estdo desenvolvendo sua mediunidade. Durante os rituais, assim como em todos
os demais, além das doutrinas que nos sao transmitidas de forma direta, louvamos e absorvemos
as doutrinas através de pontos cantados que permeiam toda a gira. Os “pontos” sdo musicas e

possuem papel importante no sistema epistemologico da Jurema.

82



Os pontos cantados representam expressoes do ser espiritual que estd em Terra, bem
como refletem as doutrinas que orientam nossa vivéncia em comunidade e em esferas pessoais.
Essas louvagdes manifestam pedidos de cura, protecdo, vitorias e abertura de caminhos, entre
outros, conforme as solicitacdes individuais. E “na letra dos cantos as diversas vozes ali
presentes, que apontam para a comunicagao € a interacao que se realiza entre os participantes e
as divindades durante o ritual” (Montardo, 2002, p.201).

Dentro dessa perspectiva de interagdo, destaca-se que, nas tradigdes da Jurema
Sagrada, Umbanda e Candomblé, os pontos cantados desempenham um papel fundamental na
conexdao entre o mundo material e as entidades espirituais, as quais frequentemente nos
transmitem mensagens que proporcionam alivio emocional.

No entanto, ¢ importante notar que essa comunica¢ao nem sempre se da de maneira
tranquila; muitas vezes, as mensagens revelam verdades que prefeririamos ndo escutar, embora
sejam reflexo do nosso merecimento. Todavia, as cantorias nos trazem recados que corroboram

com que Fontes relata.

As cantorias masculinas ¢ femininas cantam a vida como ela é. Entre uma
parada e outra, uma boa gargalhada. Ouvem-se as vozes inconfundiveis das
tonalidades dos discursos dos velhos, dos mestres de dancas, das gargalhadas
de nossas maes, irmas, cunhadas, tias e avos, etc. Os sons se ampliam. Apos a
festa, as falas, as musicas, as vozes, sons incorporam-se dentro de nos e
ficamos curtindo a sonoridade interna por muitos dias (Fontes, 2019, p.32).

Em 2025, as escolas de samba do Rio de Janeiro, em especial a Grande Rio, prestaram
homenagem as trés irmas encantadas: Mariana, Herondina e Toya Jarina. Além disso, a escola
Salgueiro destacou a figura de Z¢ Pilintra, um mestre que permeia as sete falanges.

No contexto da espiritualidade afro-indigena, o Recanto dos Orixas se destaca como
um espago sagrado que reverencia as princesas da Turquia, reconhecendo-as como mestras
encantadas da Jurema. Entre essas figuras etéreas, emergem Herondina e Mariana, que se
configuram como entidades espirituais impregnadas de encanto e sabedoria.

Elas assumem a responsabilidade de transmitir ensinamentos e oferecer diretrizes que
orientam as praticas e rituais do local, perpetuando assim a conexdo entre o0 mundo material e
o sobrenatural, e promovendo um didlogo constante entre os saberes ancestrais e as experiéncias

contemporaneas. Pois, para Mar; Souto; Cesar (2024, p. 150),

.6 coerente afirmar que as trés princesas turcas sdo reverenciadas, em
diversas dissidéncias da Encataria brasileira, como deusas que transcenderam

83



a morte ¢ estariam na espiritualidade em prol de nortear a vida dos que nelas
depositam fé, sendo a concepcao imagética de cada uma delas a representacao
de seu carater transcultural, sendo este alusivo a propria formacao plural,
étnica e culturalmente, da sociedade brasileira...

Além dos mencionados mestres juremeiros, € importante ressaltar que a espiritualidade

se manifesta também em outras falanges umbandista e dentro da Jurema Sagrada, como:

1.

Caboclos: Entidades espirituais que encarnam os ancestrais indigenas, cujas
aparigdes vem trazendo sabedoria e protecao.

Pretos Velhos: Espiritos que representam antigos escravizados, frequentemente
convocados em praticas de cura e orientagdo, proporcionando consolo e
sabedoria.

Exus: Entidades que atuam como intermedidrios entre os mundos espiritual e
fisico, muitas vezes associadas a abertura de caminhos e a facilitacdo de
processos.

Pombas Giras: Entidades femininas que se ocupam de questdes amorosas € de
protecdo, além de defender os direitos e a seguranga das mulheres.

Erés: Espiritos que simbolizam a infincia, encarregados de proteger gestantes e
suas familias, cuidando da satde das criangas e afastando influéncias negativas.
Caracterizam-se por sua alegria, inocéncia e otimismo, refletindo a pureza de

seus sentimentos.

Assim, ¢ com grande respeito que apresento a voc€s 0s mestres juremeiros que

norteiam os rituais da Jurema Sagrada do Recanto dos Orixas de Sao Gabriel da Cachoeira-

Amazonas. E no rufar do tambor que o Ogan chama os mestres, ele que também ¢ figura

importante, pois € ele quem puxa a cantoria.

84



Fonte: Acervo da autora (2022)

E na chegada dos mestres eles saidam primeiro o congd ¢ em seguida o Ogan, em sinal
de respeito, pois ¢ ele quem direciona os mestres em seus trabalhos, mantendo a vibragao
correspondente através dos diversos tipos de toques do atabaque e pontos cantados. Pois, de

forma semelhante aos estudos de Deise Lucy Montardo sobre a musica do povo Guarani:

A musica, o cantar, 0 executar os instrumentos tem carater invocatorio. Os
instrumentos, principalmente, t€m o papel de atingir a escuta dos Deuses “la”
em sua morada. “A essa escuta eles respondem com o envio de seus batedores
ou mensageiros (yvyaija kuéra ou tembiguais kuera), que vém assistir os
cantos e dancas e retornam para informa-los de quio alegres (ovy 'a) estdo os
habitantes da terra (Montardo, 2002, p. 32).

< Mestra Mariana (ou cabocla Mariana): Dona Mariana ¢ a figura central na
espiritualidade da jurema no Recanto dos Orixas, sendo a mestra de cabeca de Putira Pituna,

entidade espiritual que possui um papel significativo nas praticas e ensinamentos dentro do

85



recanto. Ela ¢ responsavel pelas doutrinas de sua juremeira em sua orientacdo e prote¢ao

espiritual. Os pontos trazem a leveza e fortaleza da mestra,

Fotografia 13. Mestra Mariana

i

Fonte: Acervo do Recanto dos Orixas (2024)

No rio Negro mururu criaram flores, na mata virgem sabia cantou, € ela uma
princesa encantada, filha de um turco que aqui passou, arara, arara, arara
cantadeira é ela dona Mariana, rainha das curandeiras. No rio Negro mururt
criaram flores, na mata virgem sabia cantou, ¢ ela uma princesa encantada,
filha de um turco que aqui passou, arara, arara cantadeira ¢ ela dona Mariana,
rainha das curandeiras (ponto de jurema).

Seu azul, seu azul, € por Deus Nossa Senhora que haveremos de vencer. Trago
no peito um coragdo emblema sou cabocla Mariana rainha suprema. Seu azul,

86



seu azul, € por Deus Nossa Senhora que haveremos de vencer. Trago no peito
um coragdo emblema sou cabocla Mariana rainha suprema (ponto de jurema).

O sino da Turquia ja bateu, O sino da Turquia ja bateu, bateu, amanheceu a
bela turca apareceu. Bateu, amanheceu a bela turca apareceu. O sino da
Turquia ja bateu, O sino da Turquia j& bateu, bateu, amanheceu a bela turca
apareceu. Bateu, amanheceu a bela turca apareceu (ponto de jurema).

Elas sdo trés irmas, da lingua ferina, elas sdo trés irmas, da lingua ferina, uma
¢ mariana, a outra ¢ Herondina, tem uma flor que € Toya Jarina. Elas sdo trés
irmas, da lingua ferina, elas sdo trés irmés, da lingua ferina, uma ¢ mariana, a
outra ¢ Herondina, tem uma flor que ¢ Toya Jarina (ponto de jurema).

+ Mestra Herondina (ou cabocla Herondina): Dona Herondina ¢ a mestra que rege
a conga (casa/barracdo), assumindo a funcdo de lideranga e regulamentagdo dos rituais. A sua
autoridade ¢ destacada, ja que ela determina as regras, métodos e os dias em que os rituais
devem ocorrer, o que sugere que sua presenca ¢ fundamental para a estrutura e funcionamento
da comunidade espiritual. Raramente nos deixa registrar suas facetas doutrinarias e ¢ muito

rigida em seus principios. Porém, age como mae com seus filhos de f¢.

Fotografia 14. Mestra Herondina.

FONTE: Acervo da autora (2023)
87



No mar tem flores, tem rosario de Nossa senhora. No mar tem flores, tem
rosario de Nossa senhora. O Valei-me meu Sdo Benedito cabocla Herondina
chegou agora. No mar tem flores, tem rosario de Nossa senhora. No mar tem
flores, tem rosario de Nossa senhora. O Valei-me meu Sdao Benedito cabocla
Herondina chegou agora (ponto de jurema).

Eu ja mandei fazer um arco, da pena de um gavido, s6 para flechar seus
inimigos na veia do coragdo. O nio lhe toque ndo lhe bula, ela ¢ Herondina,
danca na ponta de agulha, ela é Herondina. Quantos trabalhos ela tem feito,
ela ¢ Herondina quantos trabalhos ela venceu, ela ¢ Herondina (ponto de
jurema).

No rosario de Maria, samba 14 de artilharia, pra te livrar dos inimigos, credo
em cruz Ave Maria. Pra te livrar dos inimigos credo em cruz Ave Maria. No
rosario de Maria, samba 14 de artilharia, pra te livrar dos inimigos, credo em
cruz Ave Maria. Pra te livrar dos inimigos credo em cruz Ave Maria. (ponto
de jurema).

A, 0600, Salve Herondina que chegou. Ela ¢ faceira, feiticeira e turquiana.
Ela é irma de Jarina e Mariana. Ad, 6660, Salve Herondina que chegou. Ela é

r

faceira, feiticeira e turquiana. Ela é irmd de Jarina ¢ Mariana (ponto de
Umbanda).

« José Pilintra de Santana Igué (ou Zé Pilintra): Seu Z¢é ¢ frequentemente
associado a um guia boémio, que traz ensinamentos e sabedoria. O respeito que ele tem entre
as nagoes sugere um reconhecimento de sua importancia e contribui¢do para a espiritualidade,
possuindo conhecimentos que transcendem a compreensao comum. Ele simboliza uma conexao
entre diferentes tradi¢des e praticas. Em sua sabedoria e humildade impar ele nos fala, “Sou

bem pequenininho, menor que um grao de areia”. Seu Z¢é ¢ um mistério.

Fotografia 15. Mestre José 'Pi_li_ntra de Santana Igué
{\‘ 1

88



Fonte: Acervo da autora e do Recanto dos Orixas

Sou mestre eu corro o mundo, corro a jurema primeiro. Esta nessa cidade,
Pilintra é Z¢é verdadeiro. Nasceu de 7 meses, se criou foi sem mamar. Mamou
na teta de 7 vacas na porteira de um curral. S6 tomo dgua ardente e meu mano
ndo gosta dela. Tomei das 7 canecas e meu mano 7 tigelas. Sarava, sarava, sou
eu Z¢é. Vem da gameleira sou eu z¢, vem da gafieira sou eu Z¢, sou do juremar,
sou eu Z¢ (ponto de jurema).

Seu Z¢ Pilintra, onde é que o senhor mora? Seu Z¢ Pilintra, onde é vossa
morada? Eu ndo posso lhe dizer, que vocé, ndo vai compreender, minha
morada é bem pertinho de Oxala. Seu Z¢ Pilintra, onde ¢ que o senhor mora?
Seu Z¢ Pilintra, onde é vossa morada? Eu ndo posso lhe dizer, que vocé, ndo
vai compreender, minha morada ¢ bem pertinho de Oxala (ponto de jurema).

Z¢ Pilintra, Z¢ Pilintra, boémio da madrugada. Vem na linha das Almas e
também na encruzilhada. O amigo Z¢ Pilintra que nasceu la no sertdo.
Enfrentou a Boémia com seresta e violdo. Hoje na lei de Umbanda acredito
no Senhor. Pois, sou seu filho de fé, pois tem fama de doutor. Com magias ¢
mirongas dando for¢as ao terreiro. Sarava, seu Z¢é Pilintra, o amigo
verdadeiro! (ponto de jurema).

Quem quiser lhe ver, suba em cima do barranco 6 Z¢, que Z¢ Pilintra é Tranca
Rua de Embaré. E de cartola e de bengala, de aneldo ele diz que é doutor. Seu
Tranca Rua traga a tesoura, pra cortar a lingua desse povo falador. Sarava,
sarava, la vem Z¢, vem da gameleira, 14 vem Z¢, vem da gafieira, 1a vem Z¢,
vem do Juremar. La vem Z¢é.

Ja plantou café de meia, café de meia nao vai dar, café de meia ndo da lucro.
Sua Jurema é quem vai dar. Quem vai dar, quem vai dar, 6 quem vai dar no
bola preta, quem vai dar, quem vai dar. Seu Z¢ Pilintra tem um boi da cara
preta, seu Z¢ Pilintra tem um boi da cara preta, tem uma estrela bahiana. Que

89



se chama Z¢ Pilintra. E s6 trabalha cantando. Veio de fala muda(}a, tocando
seu violao. Ele tem uma pedra fina que sé trabalha no pisa pildo. O pisa pilao
(ponto de jurema).

Essas entidades espirituais representam a riqueza, mistérios ¢ a diversidade do
universo espiritual da Jurema, refletindo a sincronicidade entre as tradi¢cdes afro-brasileiras, a

natureza e a cultura popular. O que se confirma com o pensamento de Mar, et al., (2024, p.

151) que,

A Amazobnia ¢ uma regido que, ao longo dos tempos, vem atravessando
diferentes formas de conexdo socioreligiosas e seu horizonte transcultural &
marcado pela convivéncia e interagdo entre diferentes povos indigenas,
migrantes e culturas que tiveram juncdo com as crencas indigenas. Esse
sincretismo entre tradi¢des religiosas, linguas e costumes contribui para a
riqueza unica dessa regido, onde as fronteiras entre culturas muitas vezes se
fundem, gerando um mosaico cultural fascinante.

Em suma, ¢ inegavel a importancia dos mestres juremeiros e seus mistérios em nosso
cotidiano, especialmente no contexto do Recanto dos Orixés. Eles ndo apenas nos guiam
durante os rituais de cura e na recep¢ao de ensinamentos, mas também nos oferecem um alicerce
de conforto, protecao e sabedoria para enfrentar os desafios da vida.

Cada mestre, com seu conhecimento e experiéncia, contribui para o nosso crescimento
espiritual e emocional, reforcando a conexdo entre o sagrado e o mundano. Ao reconhecermos
e valorizarmos essas figuras, fortalecemos nossa caminhada, permitindo que suas licdes e
orientagdes nos acompanhem em cada passo que damos. Que possamos sempre honrar e

aprender com esses guias, incorporando suas sabedorias em nossa caminhada.

3.2 — Os Rituais de Cura

“Deus por ti, nada contra mim”

Os rituais de cura associados a Jurema Sagrada apresentam variagdes que estao ligadas
as especificidades essencialmente de cada tradicdo e casa. No Recanto dos Orixas, observa-se
a presencga de praticas ritualisticas que consideram fatores como a entidade espiritual invocada,

o dia da semana, o horario, més, participantes, € porque sera aberta uma gira.

90



Durante os rituais, observa-se a onipresenga da cantoria, a qual desempenha um papel
fundamental na transmissdo de doutrinas que orientam praticas e comportamentos, tanto do
passado quanto no presente e para o futuro. Nas louvagdes, sao expressas diretrizes, normas de
conduta e posturas que as entidades espirituais adotam e que sdo solicitadas aos seus adeptos
que as sigam.

Essa pratica ndo apenas refor¢a a conexao entre os participantes e as entidades, mas
também serve como um mecanismo de socializacao e perpetuagdo dos valores e ensinamentos
espirituais. Legitimando assim com Fontes (2019, p.32) em “a participacdo nos rituais nos leva
em contato com seres muito antigos, seres divinos, mitologicos € avos sabios. A casa ritual

proporciona nossa propria transformagao, gera vida”.

Fotografia 16. Festa do Erés (Cosme e Damido)

Fonte: Acervo da autora (2023).

Cada processo de cura ¢ concebido de forma individualizada, sendo pautado na
utilizacdo de pussangas (remédios a base de ervas medicinais), oragdes € na invocagao de
entidades espirituais que possuem a legitimidade necessaria para abordar e tratar questdes de
natureza fisica, emocional ou espiritual. Destarte, um exemplo a ser citado estd na crenga do

povo Baré, que de acordo com Lizardo (2016, p.51),

Os Benzimentos podem ser vistos como atos de xamanismo, onde os
benzedores elaboram um conhecimento classificatorio distinto, diferenciando
as enfermidades a partir da relagdo estabelecida com outros mundos, as quais

91



possuem um conhecimento proprio. O uso de diversas espécies da
biodiversidade nas praticas de cura revela os mecanismos ritualisticos
associados ao equilibrio interno do doente com a natureza ¢ com purificagao
da alma.

Nesta mesma linha de raciocinio, Barreto (2021, p. 45) afirma que “a pratica de
bahsese era um gesto de interven¢do e de cuidado com o corpo, além de toma-lo como
instrumento de producdo da vida diéria, de referéncia pelo qual se produzem ideias, valores

éticos e estéticos”. Em consonancia com essa perspectiva, Barreto (2021, p. 45) ressalta que,

E a partir do conceito de elementos que constituem o corpo que os
especialistas langam mao de formulas de bahsese de produgdo de cuidado do
corpo, acionam os elementos curativos contidos nos vegetais, nos animais, nos
minerais e os fendmenos naturais para abrandar as dores, curar as doencgas e
protecdo da pessoa.

Diante do exposto, a seguir, apresento uma breve descricdo de algumas das praticas

curativas mais comumente empregadas neste contexto ritualistico do local observado. Segue:

v Jurema (preta): A planta em si é respeitada como uma entidade sagrada, e seu uso
nas praticas ¢ somente pelos mestres de Jurema em seu formato de sementes, bebida, banho,
lavagem de cabecga, nas enfermidades do corpo, depende muito da consulta espiritual e
autorizagio do mestre juremeiro. E um momento de conexdo espiritual, autoconhecimento e
cura;

v Banhos: Sempre sdo feitos dois banhos, um de descarrego e outro de chama, ambos
tém significados distintos, visam a purificagdo e a prote¢do espiritual. Os banhos sdo rituais
importantes dentro da pratica da Jurema e sdo realizados com intencao e respeito as tradi¢coes

espirituais. Sao sempre amasserados em agua limpa;

O banho de descarrego (limpeza/purificagdo) € utilizado para limpar energias
negativas ou pesadas que a pessoa possa ter acumulado. E feito com ervas, flores e outros
elementos naturais que tém propriedades purificadoras. O objetivo € promover um estado de
leveza e renovacao, afastando influéncias indesejadas e trazendo mais equilibrio para a vida da
pessoa. Usamos ervas e plantas como o cadpitiu, cip6d alho, arruda, alecrim, tabaco dentre

outros.

92



para 0s banhos

Fonte: Acervo da autora e Recanto dos Orixas (2023).

93



Banho de Chama ¢ frequentemente associado a prote¢do espirtiual. Ele pode envolver

0 uso de elementos como fogo ou vela, simbolizando a purificagdo e a transmutacdo das
energias. O banho de chama ¢ utilizado para fortalecer a espiritualidade da pessoa, protegendo-
a contra-ataques espirituais ou vibragdes negativas. Focaliza em fortalecer a aura e proteger os
participantes de influéncias negativas, muitas vezes utilizando amuletos e ervas especificas
como vindicd, pacua catinga, afavacao, uriri, brilhantina, iwauawira cad, folha de arraia; caruru
da roga (bravo); pau Santo, Erva-doce e outros.

v Defumacio: ¢ outro processo importante, no qual ervas de limpeza, como arruda,
palo santo, café, agucar, canela, alecrim, anis e folha de alho, e outras sdo colocadas em um
defumador ou fogareiro com carvao aceso, bem como no cachimbo que os mestres irdo usar.
Este ritual ¢ realizado antes, durante e apods os rituais, com o objetivo de limpar o ambiente e
afastar energias negativas. Neste processo, usa-se também o cachimbo, cigarro (industrializado)
ou murdrd (tabaco) direto na pessoa;

v Garrafadas (cha/infusdo), as folhas, cascas de pau, sdo feitas cozidas ou sob
infusdo e servem para inflamag¢ao, onde usamos o sara tudo, corama, crajiru, etc; para diarreia
usamos puxiri; marupa; e para pneumonia: jatoba, casca de caju; folha de pirarucu cad. Um dos
mais usados durante a pandemia da Covid-19 foi o ché ou xarope a base de: limao, mangarataia,
jambu, jatoba, mel, alho e acucar.

v Emplasto: as folhas sdo amasseradas e/ou misturadas com cebo de carneiro, 6leo
de sucuri e sdo postas em cima da quebradura e enfaixadas. Usamos carvao vegetal, folha de

jacami, ovo de pata, osso ralado de macaco, corama;

v Alimentacio: esta ¢ essencial para se alcangar a cura. Quando a pessoa esta muito
fraca usamos o caldo de caridade; outra pratica ¢ a mistura de ovos de galinha caipira ou pata
com mel e passamos nos pulsos e na planta dos pés (fraqueza); ndo se pode comer comida
pesada, remosa, oleosa.

Em sintese, as praticas de cura revelam um complexo encontro entre espiritualidade, medicina
tradicional e praticas de cura, enfatizando a importancia do respeito as tradi¢des e a consulta
a0s mestres para a realizagdo de rituais e tratamentos. Que correm gira’! para encontrar a

solugdo para a enfermidade.

31 O termo “correr gira”, significa que o mestre ird caminhar pela espiritualidade em busca de resposta.

94



Neste atura®? constituem uma vasta rede de saberes e espiritualidade que ultrapassa as
barreiras do tempo e do espago. Essas praticas além do tratamento, funcionam também como
manifestagoes de resisténcia cultural e afirmacgado da identidade.

Na organizagao das praticas de cura, 0s processos se apresentam como convicgdes que
dependem essencialmente da fé e de conhecimentos especificos do executor como as oragoes,
rezas, mutawaurisa, cuidados com o corpo dentre outros. Que sdo essenciais para evolucao
espiritual por ter sido escolhido para tal fungao.

Essas expressoes culturais refletem a complexidade das interacdes entre crenga, saude
e bem-estar, evidenciando a relevancia do contexto sociocultural na eficacia dessas praticas.

Visto que, “sdo nossas “teorias”, pois nelas encontramos explicagdes sobre “tudo
quanto hd”. Sdo modos como nos povos indigenas interpretamos os fatos e agenciamos para

“resolver” nossos problemas cotidianos” (Barreto, 2021, p. 184).

3.3 — O Poder de cura e a Natureza

De todo o amor que eu tenho

Metade foi tu que me deu

Salvando minh'alma da vida

Sorrindo e fazendo o meu eu

Se queres partir, ir embora

Me olha da onde estiver

Que eu vou te mostrar que eu to pronta
Me colha madura do pé

Salve, salve essa nega

Que axé ela tem

Te carrego no colo e te dou minha mao
Minha vida depende s6 do teu encanto
Cila, pode ir tranquila

Teu rebanho t4 pronto

Teu olho que brilha e ndo para

Tuas maos de fazer tudo e até

A vida que chamo de minha
Neguinha, te encontro na fé

Me mostre um caminho agora

Um jeito de estar sem vocé

O apego nao quer ir embora

Diacho, ele tem que querer

O, meu pai do céu, limpe tudo ai

Vai chegar a rainha

Precisando dormir

32 Cesta feita de cipo6 para carregar mandioca, frutas e outros materiais da cultura indigena.

95



Quando ela chegar

Tu me faca um favor

Dé um banto a ela

Que ela me benze aonde eu for

O fardo pesado que levas

Desagua na forga que tens

Teu lar é no reino divino

Limpinho, cheirando alecrim (Maria Gadu)

Ao elaborar esta dissertagdo, frequentemente as lagrimas de saudade escorriam pelo
meu rosto, evocando memorias de minha querida mamita, minha Muraquisara. A can¢ao acima
¢ como se eu estivesse falando com ela. Em alguns momentos, um profundo arrependimento
invadia meus pensamentos, uma vez que, a0 rememorar Se€us passos € seus vastos
conhecimentos, sou acometida pela dor de ndo ter formulado indagagdes acerca de suas praticas
curativas e do legado de saber que meus avos me deixaram.

Hoje, percebo-me a investigar o saber de terceiros, enquanto lamento a auséncia da
curiosidade que poderia ter me conduzido a explorar a sabedoria inerente a minha linhagem.
Recordo com ternura as histérias que ela me contava ao cair da noite, ¢ ¢ impossivel nao
reconhecer a profundidade de sua sabedoria, sua soliddo e sua extraordinaria coragem. Em seu
siléncio, ela se protegia, e nas suas agdes, revejo uma sabedoria que era, a0 mesmo tempo,
protetiva, curativa e preventiva.

Adelina Gama, Muraquisara, ¢ a for¢a primordial que aqui se evoca. Seu legado,
amplamente reconhecido por aqueles que tiveram a honra de conhecé-la, revela-se como uma
luz perene em nossas memorias. O Recanto dos Orixas, local que irradia sua esséncia, torna-se
um espago sagrado onde sua energia continua a fluir, oferecendo-nos forgas para enfrentar os

desafios diarios.

96



rafia 18. Muraquisara em suas diversas faces

97



Fonte: Acervo de Aurora Gama de Oliveira (2019)

Seus vastos conhecimentos curativos, enraizados no poder da natureza, constituem um
legado inestimavel. Nesta escrita, apresento uma amostra desse saber, compartilhada em
comum acordo com meus irmdos consanguineos, que generosamente autorizaram sua
divulgagdo. Vale ressaltar que a maioria dessas praticas ¢ utilizada pelos juremeiros que
frequentam este recanto, perpetuando assim a sabedoria de Muraquisara e honrando a tradi¢ao
que ela tdo magistralmente cultivou.

Ao contemplar as lagrimas que escorriam pelo meu rosto, revivi sua trajetoria de fé e
cura. Seja na imagem que adornava a parede da sala dedicada a Iemanj4, retratada sob a luz do
luar, pairando sobre as d4guas do mar, com o reflexo das estrelas cintilando na claridade, vestida
de azul, com cabelos longos e¢ uma beleza singular. Ou nas sessdes (giras), as quais a
acompanhava sem compreender plenamente o que ali se passava, atento as palavras dos
espiritos incorporados em alguém que eu conhecia, sem no¢do exata do significado daquele
fendmeno, mas percebendo sua escuta atenta as orientagdes espirituais transmitidas.

Seja na devog¢do ao seu jacuta®> com o santo guerreiro, Sdo Jorge (Ogum), Nossa
Senhora Auxiliadora ou Nosso Senhor Jesus Cristo (Oxald), e onde ao nascermos ela atribuiu

um Santo Protetor a cada um de nds como nossos nomes Baré. Nas suas oragdes noturnas,

3 Altar de oragdes

98



conduzidas por uma vela acesa e um copo de agua, ela derramava suas lagrimas ao solicitar
béngaos e protegdo para todos.

Podem me indagar: Onde se encontra seu ritual juremeiro? Este manifesta-se no cha
de mandacaru que ela me ofereceu para estancar o sangramento de um ovario policistico; no
emplasto de corama utilizado para aliviar uma dor de dente; ou nas defumacdes realizadas
dentro de casa, quando sentia o ambiente carregado. Também no pedido de licenca aos seres da
natureza para colher tucuma, nas oragdes para evitar encontros com cobras peconhentas, ou nos
banhos de alfazema e de cuia-mansa para proteger meu filho e prevenir que fosse uma crianga
chorona ou irritadiga. Além disso, no didlogo sincero e humilde com os mestres da Jurema, que

ela reverenciava com profundo respeito e admiragao.

“O ser juremeira ultrapassa a compreensdo racional do mundo ndo indigena,
sentimos o que a natureza nos diz, extraimos dela o que precisamos € com 0s
seres encantados aprendemos que o respeito € lei, ndo por imposi¢do, mas
porque somos parte dela. Minha matriarca, minha Muraquisara sempre nos
ensinou a adentrar os limites das matas, das 4guas, do ar e do fogo, elementos
esséncias para a nutricdo da vida. E os ensinamentos dos mestres juremeiros
norteiam nossas posturas terrenas para alcangar a benevoléncia do criador.
Nao escolhemos a Jurema Sagrada, ela nos escolheu” (Dinéia Gama - Potira
Yaci — Povo Baré).

Essas memorias remetem aos conceitos de Barreto (2021), que discorre sobre os
cuidados com o corpo, pratica que mamita realizava com consciéncia da forca e do poder que
esses rituais possuiam para promover o bem-estar. As histdrias mitologicas que ela me contava
para adormecer explicam as origens de tudo, alinhando-se aos mitos conforme retratados por
Fontes (20) de seu povo porém, dentro de suas perspectivas e as andancas de Mamita pelo
piagabal, cipoal, seringal e pelos trabalhos na roga.

Quando Lizardo (2016) aborda o mutawarisa e as festividades de santos, visualizo-me
ao lado de minha Muraquisara, participando ou cumprindo promessas nas festas de Santo
Alberto na ilha de Manacatari, ou na Festa de Santo Antonio no famoso clube chibé, no bairro
da Praia, onde mordvamos. Esses mutawarisa estdo presentes em nossas vidas em todos os
momentos: no sarud da primeira menstruagdo, no resguardo materno, no mal-olhado
direcionado as criangas, na protecao contra os Mawia.

Essas praticas e memorias me revelam a profunda conexao entre fé, cultura e cotidiano,
evidenciando a riqueza de uma tradicdo que permeia os aspectos espirituais e sociais de nossa

identidade. Neste didlogo entre o passado e o presente, buscamos ndo apenas recordar, mas

99



também revigorar a sabedoria ancestral que nos conecta com a natureza e com as forgas que
nos cercam. Assim, a memoria de Adelina Gama se transforma em um fio de continuidade,

tecendo historias de cura, resisténcia € amor que ecoardo por geracdes. E, de acordo com

Barreto (2021, p.185),

Os especialistas como detentores ¢ produtores de “teorias” constroem e
reconstroem os conhecimentos e os discursos a todo momento, pdem em
dinamica os discursos, ritos, e cerimonias, atualizam suas formulas de bahsese
de acordo com a ampliag@o de seu novos contatos e habitos. A atualizagdo dos
conhecimentos diante de novos contextos ndo significa abdicar dos
conhecimentos cldssicos adquiridos, antes pelo contrario, atualiza-se o corpus
de conhecimento a cada dia, aprimorando-o incluindo, inclusive, novos
elementos nas formulas de bahsese para producao do cuidado do corpo...

As plantas, ervas e banhos desempenham um papel significativo no tratamento de
diversas afec¢des. E possivel afirmar, com fundamento, que esses recursos naturais foram, sdo
e continuardo a ser utilizados pelos juremeiros no Recanto dos Orixas e pela propria Jurema
Sagrada, conforme ensinamentos transmitidos por Muraquisara. Pois, muitos deles foram
ensinados pela propria Muraquisara aos mestres juremeiros, que consagraram esses

ensinamentos e s3o usados também por eles em seus rituais.

Na regido do alto rio negro existem varios tipos de plantas, tem para curar
veneno, remédio para fazer bem e mal, para curar doengas, para estragar,
porém somente ira identifica-las aqueles que sdo conhecedores, pois ndo sdo
todos que conhecem (Salgado, 2016, p.110).

E imperativo destacar que a pratica da cura transcende o mero conhecimento sobre
plantas, ervas e demais métodos curativos. Trata-se, na verdade, de um fendmeno que abrange
a dimensao da f¢ e do cuidadoso preparo que precede e conclui o ritual de cura. Assim,
questionamentos como o que fazer, como proceder, quando agir, por que agir € por quem se
age, revelam-se como os mistérios profundos e pessoais de quem pratica a cura. Ou seja, um

conhecimento que na visdo de Barreto (2021, p.89) os especialistas,

Sao pessoas com for¢a de articular qualidades sensiveis curativas contidas nos
tipos de vegetais, animais e de minerais para abrandar a dor e curar as doengas,
de modo a transformar determinados elementos (agua, tabaco, enzima vegetal,
entre outros) portadores de agentes curativos e protetivos...Para manter o
equilibrio da pessoa sob seus cuidados, langam méao de bahsese para equalizar
os elementos constituintes do corpo e reorganizarem as dimensdes que
constituem a forga vital da pessoa...Para manter o equilibrio do cosmo,

100



estabelecem interlocucdo com os waimahsd, habitantes de diferentes espagos
do mundo aquatico, terra/floresta e aéreo. Todo esfor¢o dos especialistas
resulta no controle das doengas e desconfortos, no equilibrio do mundo
terrestre, das relagdes cosmopoliticas e interpessoais.

Esses aspectos sdo individuais, imbuidos de uma intimidade que se manifesta nas
oragdes, nas suplicas e na fé¢ que cada curador professa. Tais elementos, muitas vezes envoltos
em segredo, constituem a esséncia do ato de curar, conferindo-lhe um carater sagrado e singular.
“As palavras das oracdes sdo mantidas em segredo, atravessaram séculos e passaram de pai
para filho, em forma de oracdo, com frases repetidas mentalmente” (Salgado, 2016, p. 72).

No Recanto dos Orixés, a pratica da cura se transforma em um ritual de comunhao
entre 0 humano e o divino, onde cada gesto e inteng@o sdo permeados por uma espiritualidade
unica e profundamente enraizada na subjetividade do curador. “Para cada doenca corresponde
uma qualidade de remédio, na mata existem muitos remédios, mas ¢ preciso identificar quais
as plantas de uso terapéutico, ha varios conhecedores na regido desses remédios” (Salgado,

2016, p. 110). Pois, de acordo com Barreto (2021, p.152),

Como mediador entre o cosmo ¢ o mundo terrestre, o especialista ¢ portador
da forga e poder de bahseiko mahsd. Seu corpo € a propria fonte de bahsese,
como dizem os kumud. Para que o bahsese produza efeito desejado, além de

r

verbalizar a féormula correta, é necessario que o especialista adote certas
etiquetas. Uma delas é a auto protegdo, para que os bahsese ndo ataquem ou
retirem sua forca, ou ainda que a doenga do paciente se volte contra seu
proprio corpo.

Assim se mostrava Muraquisara, para empregar suas habilidades, protegia-se por
completo, mantendo-se em permanente alerta diante dos fenomenos que a rodeavam. O poder
curativo que a natureza lhe proporcionava podia ser visto como um legado valioso, que ela
transmitiu a seus herdeiros, perpetuando a sabedoria ancestral que se relaciona profundamente
com os ritmos € as esséncias do mundo natural. “A floresta possui diversas plantas alimenticias,
farmacos, plantas para desenvolver habilidades de pesca, caca, seducdo e também plantas
venenosas” (Barreto, 2021, p.125).

No intrincado tecido do saber, Muraquisara revelou a for¢a de sua esséncia feminina
em um contexto dominado por estruturas patriarcais. O sagrado espago do Recanto dos Orixas
configurou-se como seu abrigo, onde sua sagacidade ndo apenas permeava as interagdes, mas
também era reverenciada na qualidade de matriarca de um cla.

101



Assim, sua presenca tornou-se um farol de sabedoria e respeito, iluminando os
caminhos de sua linhagem e desafiando as convengdes que a cercavam. “Nesse espectro a
presenca do sagrado feminino se firma no enredo de fé dos seus praticantes e simpatizantes”

Mar, et al., (2024, p. 145).

Desse modo, a relevancia do sagrado feminino, na constru¢do mitica e
religiosa de qualquer sociedade, reside na garantia e justificativa da existéncia
do ser e do mundo que o cerca, pois, 0 homem primitivo (enquanto antigo)
respaldava a sacralidade de sua existéncia na reprodugdo e a continua
atualizagdo dos mitos, manifestada durante os rituais. Mar, et al., (2024, p.
146).

A seguir, apresento as pussangas conhecidas por ela e sem a intencao de incluir, neste
momento, suas caracteristicas botanicas ou cientificas. Adoto, assim, uma abordagem que
reflete sua humildade e praticidade, reservando a analise mais aprofundada para um momento

posterior.

v/ Mandacaru: Ela chamava de jaramacaru, cortava uns quatros dedos, esquentava no
fogo, e em seguida espremia, tirava o sumo e dava ao enfermo. Administrava umas trés vezes
ao dia. Serve para hemorragia;

v/ Mangarataia, alho e alcool: Esses elementos eram unidos dentro de uma garrafa de
alcool, deixava apurar e posteriormente usava sempre que necessario. Serve para dores,

luxagdes. Passa-se no local da dor.

v Folhas de Arraia e corama: As folhas sdo esquentadas na brasa e emplastada com

sebo de carneiro. Serve para desmentidura, inflamacdes, tumores;

v Andiroba e copaiba: Antes da comercializagao desses 6leos, ela mesma retirava da
propria arvore. Sao antibidticos e servem para inflamacdo do ouvido, garganta, feridas. Podem
ser usados tomando diretamente as gotinhas ou feito como xarope (lambedores) com flor de
mata pasta para pneumonia;

v Banha de Sucuri: Essa ¢é extraida direto da cobra quando morta. Serve para
quebradura e inflamagao. Cicatrizante, pode ser administrado oralmente as gotas necessarias ou

passado no local;

v Folha de jacami e/ou 0sso de macaco serve para quebradura; fazer emplasto com a
folha e sebo de carneiro ou 6leos. Também pode-se fazer o chd/infusdo e administrada trés

vezes ao dia, até sarar a enfermidade;

102



v Pele do Casco de jabuti: queimava, pilava e misturava com sebo de carneiro ou 6leo

de Copaiba/andiroba. Passa-se no peito do enfermo, serve para pneumonia;
v Oleo de tamacuaré: extraido da propria planta. Serve para coceira brava (curuba);

v Mucura-caa: amassera-se as folhas na agua limpa e da banho nas criangas para tirar

choro de quebranto, mal olhado, perturbagdes de espiritos obsessores;

v Pacua-catinga: amassera-se as folhas na agua limpa e lava a cabega da pessoa que
esta perturbada por espiritos obsessores. Dando forga e protecao.

v Folha de cuia-mansa: amassera-se as folhas na agua limpa e da banho nas criangas
para nao ser chorona, teimosa, mal criada.

Em face do exposto, ¢ pertinente ressaltar o legado de vida que Adelina
Gama/Muraquisara legou a seus filhos, netos e bisnetos, os quais se encarregardo de perpetuar
os conhecimentos ancestrais oriundos de seu matriarcado. Sua for¢ca enquanto mulher indigena,
atuando como provedora de seu lar, mantenedora de sua fé e protetora de sua familia, ressalta
a importancia de sua figura na transmissao cultural e na transmissao das tradi¢des familiares.

Muraquisara nao se limitou a ser a matriarca que sustentou o lar com suas maos
laboriosas, ela erigiu-se como uma orientadora sadbia, moldando em seus filhos a autonomia
necessaria para que se tornassem nao apenas capazes de cuidar de si mesmos, mas também de
zelar por aqueles que lhes sdo queridos.

Sua presenca transcendeu a mera funcionalidade do cotidiano, tornando-se um farol
de fé que iluminava os caminhos de sua prole, guiando-os com a luz da esperanca e da
determinagdo. Igualmente, Muraquisara se inscreve na ancestralidade como arquétipo da
maternidade que, em sua esséncia, ¢ também um ato de amor e responsabilidade, um
testemunho da forca que emana da sabedoria parental.

E para mais conhecimento de seu legado e para finalizar este item, deixo os relatos de
respeito, admira¢do, amor, carinho, ¢ saudades de Muraquisara, na voz de seus filhos, netos e
bisnetos. Onde foi feita a seguinte pergunta: Qual o maior legado deixado por Muraquisara

(Adelina Gama-in memorian) e que vocé leva para a vida?

E dificil escolher somente um, mas a persisténcia e a fé foram fundamentais
para conseguir sobreviver(por ser indigena) na cidade grande. Mesmo longe,
desenvolvi a minha cosmovisdo e adquiri conhecimento sobre a cura e isso ¢
uma forma de manter o legado deixado por ela, preservando a nossa cultura e
a origem da familia(Putira Murutinga, 43 anos, Baré, Neta)

103



Lembro que em alguma ida dela a Manaus, eu deveria ter uns 5 anos e
inocentemente perguntei sobre os pais dela. Mas sem pensar muito ela disse
que era filha da flor. Nunca vou esquecer disso. Por anos acreditava nisso. Até
porque eu ndo tinha conhecimento de biologia. Entdo essa histéria fixou na
minha mente. Quando fomos para Sdo Gabriel em 2006, eu ja tinha 12/13 anos
e ainda acreditava que ela era filha da flor. Até que uma vez ela me levou para
o sitio e na hora de tomar banho, bem na beira do rio mesmo, eu perguntei
como que nascia da flor. Ai ela disse que vivia dentro da flor, e quando ela
ficou um "pouquinho grande" ela ndo cabia mais dentro e tinha que sair da
flor. Mais uma vez alimentando a historia de ser filha da flor. Eu imaginava a
cena dela saindo e caindo no chio, me perguntava quem que tinha pegado ela.
Se ela tinha roupa. Era tdo inocente da minha parte. Mas isso sem duvidas me
proporcionou uma infancia saudavel. Poder usar a imaginacao para sair da tdo
sofrida realidade, foi a maior forma de defesa que ela encontrou e ndo quis
repassar seu sofrimento. Somente a for¢a dela. Hoje tenho conhecimento de
como nascem os bebés, mas se um dia tiver filhos, vou dizer que sdo bisnetos
de uma flor também. Lembro de que uma vez até disse pra ela: vo, eu sei que
a senhora ndo nasceu da flor, que foi um tio ou padrinho que criou a senhora.
Al ela disse que ele criou ela porque na hora que ela saiu da flor, o curupira ia
pegar ela. Hoje sei da histéria dos pais terem morrido, mas Nao sei o que a
vovoé passou na infancia, mas com certeza ndo deve ter sido facil ser orfa tdo
nova. Lembro também de quando a vovd me levou para o sitio da dona
Luciana e quando elas limpavam 14, derrubavam arvore e mandava a gente
ficar olhando das pedras na beira do rio as arvores caindo, e a gente s6 ouvia
eles gritando: madeiraaaaa!!!Era tdo divertido. Lembro da primeira vez que
ela me levou no sitio da dona Luciana, meu primeiro dente estava mole, ai no
meio do trajeto, dentro na canoa no rio, fui mexer no dente ¢ ele caiu dentro
da agua, ai vovo disse que a dona da agua estava seguindo a gente e viu meu
dente mole, ai ela disse que estava esperando cair pra fazer um colar pra ela.
Kkkkkkk essa vovo era cheia de historias. (Cris, Baré, Neta).

Ao fazer uma imersao sobre lembrangas e memorias acerca de Adelina Gama,
minha avo, precisei abrir portas do meu passado. Em um primeiro momento,
voltei para minha infancia. As primeiras recordagdes envolvem uma relagéo
de sabor e cuidado. Recordo-me de alguns momentos em que, ao entrar em
seu ambiente de trabalho, um hospital préximo a escola em que estudava,
sentei em uma cadeira e logo proximo estava um cacau. O cacau sempre esteve
presente, em outros momentos ela catou os que estavam no chdo e nos
ofereceu. No dia em questdo, ao perceber que notei o fruto, ela o ofereceu.
Apds dizermos que sim, ela quebrou a casca, dividiu o fruto e entregou aos
netos, falando para comermos. Sempre me recordo dessa cena. Parecia ser um
dia comum, para todos os outros, mas para mim, ndo foi. Hoje, com 37 anos,
me emociono ¢ choro ao contar este fato. Guardo e levo para onde vou.
Obviamente, a partir de muitas memorias, teria condi¢des de relatar outros
fatos. Momentos que envolvem risos, tristeza, um puxao de orelha, zelo e
cuidados com as pessoas a sua volta. Ainda que no limite do cansago, sentia
que Adelina Gama buscou cuidar das pessoas proximas a ela. Talvez, eu ainda
esteja aprendendo a cuidar das outras pessoas e, certamente, ela, ¢ uma das
pessoas que posso tomar como referéncia. (Esteves, 37 anos, Dessano, Neto).

104



Levo a ligdo de jungdo de familia. Sempre foi na casa da vovo o lugar onde a
gente se juntava para datas comemorativas, almocos de domingo, sempre foi
um lugar de paz. Um lugar de trégua. Um lugar onde todo mundo sabia que
tinha um ombro amigo e tinha alguém pra contar. E acima de qualquer coisa
sempre respeitar os mais velhos. Quero levar isso pra vida e pra minha familia.
Saber que meu lar vai ser o lugar seguro deles. Isso me deixaria muito
realizada (Putira Pituna, 30 anos, Baré, Neta).

Era o amor genuino e incondicional por nos e ndo media esforgos para sempre
ter a familia unida. E em qualquer circunstancia ela ali estava como se fosse
um anjo de guarda mais em forma de ser humano, do nada ela j4 estava ali do
nosso lado (rsrs). Que levo para a vida ¢ cultivar o amor, compreensao,
sabedoria, aceitagdo e ajudar o proximo sem receber nada em troca esse foi o
legado que ela deixou para nés que se resume em uma s6 palavra "Adelina"
um ser que jamais sera esquecido (Jacitara, 40 anos, Baré, Neta).

A maior licdo que pude aprender com minha avé € sempre partilhar a comida
com toda a familia, manter a familia unida mesmo que alguns estejam
distantes fisicamente. E respeitar os mais velhos e agradecer pelo que temos
(Dia Kuru, 34 anos, Dessano,Neto).

E pra frente que se anda, ndo importa o percalgo que tenhamos que enfrentar.
O que levo pra vida: Nao fraquejar diante das dificuldades que a vida nos
oferece (Curaci, 59 anos, Baré, filha).

O legado deixado por Muraquisara para mim, foi o incentivo de levar em
frente a Jurema Sagrada. De ter me ensinado valores e ter me tornado uma
lalorixa de responsabilidade com todos os conhecimentos de jurema que aderi.
E por ter me tornado uma mae compreensiva, ¢ uma mulher trabalhadeira.
Esse foi o maior legado de minha mae comigo (Putira Pituna, 56 anos, Bar¢,
filha).

Muraquisara (trabalhadeira) foi e sempre sera meu norte, minha inspiragao, os
valores que trago comigo e ensino a meus filhos e sobrinhos veio dos
exemplos de sua vida. Minha mamita foi piagabeira, balateira, cipoalzeira,
roceira. Fazia sua farinha, beiju, tapioca e magoca. Fez jus a seu nome.
Quando veio morar em Tawa (sede de SGC) trouxe consigo a esperanca e sua
grande e inabaldvel fé. E o que levo para vida? Todos esses valores. E se eu
conseguir ser 1/3 do que foi Muraquisara, me dou por satisfeita. Seu amor,
seus cuidados, sua provisdo nos encheram de vida, forga, coragem,
determinagdo e em sua fé nos sustentou ¢ sustenta. (Putira Yaci, 49 anos,
Baré).

105



CONSIDERACOES FINAIS

Considerando os objetivos desta pesquisa, destacou-se a relevancia de aprofundar a
compreensdo acerca do conhecimento tradicional relacionado a Jurema Sagrada e ao
xamanismo, especialmente no contexto de Sdo Gabriel da Cachoeira-AM. A investigagdo
identificou elementos culturais, analisou praticas de cura e distinguiu rituais do conhecimento
de cura, contribuindo para valorizar e preservar essas manifestacdes culturais de grande
expressao.

Além disso, evidenciou-se o papel dessas praticas na resisténcia e resiliéncia do
Recanto dos Orixds, diante de preconceitos enfrentados pelos juremeiros. De tal modo, a
pesquisa reforca a importancia do reconhecimento das praticas tradicionais como componentes
essenciais a diversidade cultural e a satde integral de que procura essa pratica ritualistica,
promovendo uma compreensdo mais ampla e respeitosa dessas tradigdes no cenario
contemporaneo.

O estudo revelou a riqueza cultural e espiritual presente na regido de Sdo Gabriel da
Cachoeira, destacando a complexidade e diversidade das tradigdes afro-indigenas que
permeiam a historia e o cotidiano dessa comunidade.

A reflexdo acerca dos encontros espirituais, especialmente aqueles relacionados a
Jurema Sagrada, permitiu compreender que tais praticas representam ndo somente meios de
cura, mas também mecanismos de resisténcia cultural e afirmacao identitaria frente a processos
histéricos de colonizagdo, marginalizacao e preconceito.

Observou-se ainda, que as praticas realizadas no Recanto dos Orixas e a residéncia de
Dona J6ia demonstram uma continuidade e adaptag@o dos saberes ancestrais, que se entrelacam
com influéncias de outras culturas, inclusive a diasporica, formando uma rede de significados
que reforca a resisténcia e a criatividade dessas comunidades.

Embora muitas dessas manifestagdes ocorram de forma reservada, tal reserva
evidencia o cuidado e a valorizag¢do do sagrado, além da necessidade de proteger suas tradigdes
diante de contextos de marginalizag¢do social e cultural. Reconhecer e valorizar as identidades
afro-indigenas na Amazdnia ¢ fundamental para promover uma sociedade mais inclusiva, plural

e respeitosa.

106



As praticas religiosas, os saberes tradicionais e as manifestagdes culturais representam
ndo apenas herancas ancestrais, mas também formas de resisténcia e afirmagdo de direitos,
contribuindo para o fortalecimento da diversidade cultural brasileira.

Compreender a complexidade desses contextos evidencia a necessidade de politicas
publicas sensiveis as especificidades locais e do reconhecimento do papel ativo dessas
comunidades na constru¢do do patrimonio cultural regional. Assim, ¢ possivel valorizar suas
contribuic¢des, fomentar o dialogo intercultural e assegurar o exercicio pleno e respeitoso de
suas praticas religiosas.

Espera-se que este estudo tenha incentivado uma reflexdo aprofundada acerca da
importancia do respeito as diferencas culturais e espirituais, ressaltando que a diversidade
constitui uma riqueza a ser preservada e celebrada. Reconhecer a forga dessas tradigdes equivale
a reconhecer a resisténcia de um povo que, ao longo dos séculos, preservou suas identidades e
contribuiu significativamente para a pluralidade cultural do pais.

Analisando o conjunto, evidencia-se que o papel dos especialistas € xamas nas culturas
tradicionais, especialmente nas praticas de Jurema Sagrada e no xamanismo brasileiro, € crucial
para manter o equilibrio, a saude e a harmonia entre o humano, o espiritual e o natural. Esses
individuos atuam como pontes entre diferentes mundos, transmitindo conhecimentos ancestrais,
realizando rituais sagrados e promovendo uma conexao profunda com a natureza e as forgas
espirituais que regem a vida.

Sua atuagdo vai além da cura fisica, abrangendo aspectos culturais, sociais e
espirituais, fortalecendo a identidade coletiva e preservando um patrimonio de sabedoria oral e
critica.

A reveréncia as plantas sagradas, aos Orixas e as entidades espirituais revela uma
cosmologia integrada, na qual cada elemento possui significado e fun¢do dentro de um sistema
de relagdes voltado ao bem-estar da comunidade. E fundamental reconhecer que esse
conhecimento, construido culturalmente e transmitido de geracdo em geracdo, deve ser
protegido e respeitado, sempre mediante a permissao e orientagdo dos povos originarios e de
seus especialistas.

Dessa forma, a valorizagdo dessas praticas tradicionais contribui para uma
compreensdo mais ampla do mundo, promovendo o respeito a diversidade cultural e espiritual,
além de fortalecer o didlogo intercultural e o reconhecimento das sabedorias indigenas.

A importancia de integrar os saberes tradicionais dos povos originarios, especialmente

a sabedoria dos mestres de Jurema, reside na sua contribuicdo para a preservacao do meio
107



ambiente e a promocdo de uma saiude integral. Os conhecimentos ancestrais, transmitidos por
mitos, rituais e praticas espirituais, oferecem uma compreensdo profunda da relagdo entre
humanidade e natureza, demonstrando que o cuidado com o planeta constitui uma questao de
respeito, identidade e sobrevivéncia coletiva.

Diante dos impactos do capitalismo e da crise ambiental global, torna-se imperativo
valorizar a riqueza cultural e ecoldgica das comunidades indigenas, adotando praticas de
manejo ambiental sustentdveis e respeitosas as suas tradigdes. A integracdo entre ciéncia
moderna e saberes tradicionais potencializa agdes de cura e conservacao, além de fortalecer
uma ética de convivéncia harmdnica com o planeta.

Reaprender com os mestres de Jurema e valorizar seus ensinamentos ¢ um passo
fundamental para construir um futuro mais equilibrado, no qual o cuidado com a Terra seja uma
pratica coletiva e um compromisso social, garantindo as proximas geragdes O acesso a
sabedoria, ao poder curativo da natureza e a riqueza cultural oferecida pelos povos originarios

e afrodiasporicos.

108



REFERENCIAS

ABU-LUGHOD, Lila. A escrita contra a cultura. In: Equatorial-Revista do Programa de Po6s-
Graduacdo em  Antropologia  Social, v. 5, n. 8§ p. 193-226, 2018.

AMAZONAS, Manaus. Lei N° 5.796, de 12 de janeiro de 2022. Declara Sdo Gabriel da
Cachoeira-AM, como a Capital dos Povos Indigenas. Disponivel em:
https://sapl.al.am.leg.br/media/sapl/public/normajuridica/2022/11757/5796.pdf. Acesso em: 23
de jan de 2024.

ARAUIJO, Carlos Eduardo de. Xamanismo hoje: didlogos com uma sabedoria arcaica. Tese
(Doutorado) — Universidade Federal do Rio Grande do Norte, Centro de Educagdo, Programa
de  Pos-graduacdo em = Educagdo.  Natal, RN, 2022. Disponivel em:
https://repositorio.ufrn.br/bitstream/123456789/47219/1/Xamanismohojedialogos_Araujo_20

22.pdf. Acesso em: 10 de jan de 2024.

BRASIL, MEC/SEF. Referencial curricular para as escolas indigenas/Ministério da Educagao
e do Desporto, Secretaria de Educagdo Fundamental. Brasilia, 1998. Disponivel em:
http://portal.mec.gov.br/cne/arquivos/pdf/1999/pceb014 99.pdf. Acesso em: 13 de jan de 2024.

BARRETO, Jodo Paulo Lima. Bahserikowi - Centro de Medicina Indigena da Amazodnia:
concepgoes e praticas de saude. Amazonica - Revista de Antropologia, [S.1.], v. 9, n. 2, p. 594-

612, abr. 2018. ISSN 2176-0675. Disponivel em:
<https://periodicos.ufpa.br/index.php/amazonica/article/view/5665>. Acesso em: 20 mar.
2024. doi:http://dx.doi.org/10.18542/amazonica.v9i2.5665.

Jodo Paulo Lima. Kumua na Kahtiroti-ukuse: uma “teoria” sobre o corpo € o
conhecimento-pratico dos especialistas indigenas do Alto Rio Negro. Tese de Doutorado em
Antropologia Social — Universidade Federal do Amazonas-UFAM, 2021.Disponivel em:
https://tede.ufam.edu.br/bitstream/tede/8289/5/Tese Joao%20Paulo PPGAS.pdf. Acesso em
25 mar. 2024.

CUNHA, Manuela Carneiro da. Cultura com aspas e outros ensaios/Manuela Carneiro da
Cunha. Sao Paulo: Cosac Naify, 20009.

DESCOLA, Philippe, 1949. Outras naturezas, outras culturas/Philippe Descola; tradu¢do de
Cecilia Ciscato — Sao Paulo: Editora 34, 2016 (1* Edicao) 64p. (Colecdo Fabula).

ELIADE, Mircea. O Xamanismo e as Técnicas Arcaicas o Extase. Sio Paulo — Martins, 2002.
Fontes. Trad. Beatriz Perrone-Moisé, Ivone Castilho Benedetti.

ELIAS, Norbert, 1897-1990. O Processo Civilizador/Norbert Elias; tradu¢do Ruy Jungman;
revisdo e apresentagdo, Renato Janine Ribeiro. — 2.ed. — Rio de Janeiro: Jorge Zabar ed., 1994
2v.

109


https://repositorio.ufrn.br/bitstream/123456789/47219/1/Xamanismohojedialogos_Araujo_2022.pdf
https://repositorio.ufrn.br/bitstream/123456789/47219/1/Xamanismohojedialogos_Araujo_2022.pdf
http://dx.doi.org/10.18542/amazonica.v9i2.5665
https://tede.ufam.edu.br/bitstream/tede/8289/5/Tese_Jo%C3%A3o%20Paulo_PPGAS.pdf

Tecnizagdo. In Neiburg, F.; Waizbort, L. (Org). Estado, processo,
opinido publica. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2006. Cap. 2, p.35-68. (Escritos e Ensaios, v.1).

FONTES, Francineia Bitencourt. Hiipana, Eeno Hiepolekoa: Construindo um pensamento
antropoldgico a partir da mitologia Baniwa e de suas transformagdes. Dissertagdo de Mestrado
em Antropologia Social. Universidade Federal do Rio de Janeiro, 2019.

GALVAO, Pedro. Filosofia: uma introdugdo por disciplinas/Pedro Galvédo.[et al.].-(Extra
cole¢do). Edi¢des 70, setembro de 2012.

GRANDO, Beleni Saléte. Esporte, lazer e povos indigenas [recurso eletronico] /Beleni Saléte
Grando, Khellen Cristina Pires Soares. — Belo Horizonte: Editora UFMG, 2023.

HERRERO Marina. FERNANDES Ulysses (org.). Baré: Povo do rio. Edigdes Sesc Sao Paulo.
2015.

KOPENAWA, ALBERT, Bruce, Davi. A queda do ceu: Palavras de um xama yanomami/Davi
Kopenawa e Bruce Albert: traducdo Beatris Perrone-Moisés: prefacio de Eduardo Viveiros de
Castro — 1% ed.

LANGDON, E. Jean Matteson. Xamanismo no Brasil: Novas Pespectivas. Organizadora. —
Floriandpolis: Ed. da UFSC, 1996.

GOLDMAN, Marcio. A relagao afroindigena. Caderno de campo, Sao Paulo, n.23, p.1-381,
2014 — DOI: 10.11606/issn.2316-9133.v23ip213-222.

GOLDMAN, Marcio. Nada ¢ igual. Variagdes sobre a relagdo afroindigena. Mana 27(2): 1-39,
2021 — http://doi.org/10.1590/1678-49442021v27n2a200.

MAR, SOUTO, CESAR, Alex Aratjo, Caio Augusto Teixeira, Waldimiro Maximino Tavares.
Mariana, Herondina e Toya Jarina: Transculturalidade nas figuracdes do Sagrado feminino na
encantaria Amazonica. Sacrilegens, Juiz de Fora, v.21, n.1, p.136-154, jan./jun.2024.

MIRANDA, Carla. E a Jurema se abriu toda em flor. A luta por Reconhecimento do Povo de
Jurema como Povo Tradicional de Matriz Afro-indigena. Tese de Doutorado pela Universidade
de Brasilia — Faculdade de Direito, 2018. Disponivel em:
http://www.realp.unb.br/jspui/handle/10482/34064. 13. de jan de 2024.

MONTEIRO, Luana Karen de Lira. Educa¢do e ancestralidade na casa de Jurema Sao
Sebastido: "Quem tem sangue de Caboclo ta na hora de arriar". Dissertacdo de Mestrado -
Universidade Federal do Rio Grande do Norte, 2020.

110


http://doi.org/10.1590/1678-49442021v27n2a200

REZENDE, Justino Sarmento. A festa das frutas: uma abordagem antropologica das cerimonias
rituais entre os Utdpinopona (Tuyuka) do alto rio Negro. Tese de Doutorado em Antropologia
Social — Universidade Federal do Amazonas-UFAM, 2021.

SILVA JUNIOR, Luiz Francisco da. A Jurema, o Culto e a Missa: disputas pela identidade
religiosa em Alhandra PB. Dissertacdo de Mestrado em Historia — Universidade Federal de
Campina Grande, Centro de Humanidades, 2011.

ROHDE, Bruno Faria. A umbanda tem fundamento, e ¢ preciso preparar: abertura € movimento
no universo umbandista. 154 f. 2010. Dissertagao (Mestrado em Cultura e Sociedade) - Instituto
de Humanidades, Artes e Ciéncias Prof. Milton Santos, Universidade Federal da Bahia,
Salvador, 2010.

111



APENDICE A — ARTIGO DO INTERCAMBIO BRASIL/BOLIVIA

RITUAIS DA PACHAMAMA E DO XAMANISMO NA JUREMA SAGRADA:

Ancestralidade indigena entre Brasil e Bolivia

Dinéia Gama Albuquerque®*

Agenor Cavalcanti de Vasconcelos Neto™

Maria do Socorro da Silva Arantes>®

Palavras Chaves: Pachamama, Xamanismo, Jurema Sagrada.

INTRODUCAO

A presente pesquisa busca compreender e valorizar os rituais sagrados da Pachamama
e do Xamanismo como expressdes de uma cultura ancestral indigena presente nos povos
originarios da Bolivia e do Brasil. Essas praticas espirituais, que permeiam a relagdo do homem
com a natureza € 0 cosmos, representam nao apenas manifestagdes religiosas, mas também
elementos fundamentais na constru¢ao de identidades culturais, resisténcia e transmissao de

conhecimentos tradicionais.

34 Mestranda do Curso de Pos-Graduagdo em Sociedade e Cultura na Amazonia da Universidade Federal

do Amazonas (PPGSCA/UFAM). Bolsista CAPES do Intercdmbio Sanduiche Brasil/Bolivia do Programa de
Desenvolvimento Académico Abdias Nascimento. Pedagoga da Rede Estadual de Ensino do Amazonas. E-mail:
dineiasgc(@gmail.com.

35 Doutor em Antropologia Social. Especialista em etnologia indigena do Noroeste Amazonico/Alto Rio

Negro. Foi convidado para dancar kuximawara uma vez e fez dessa experi€ncia uma tese premiada. Professor
colaborador do PPGSCA-UFAM. Participa dos grupos de estudos NEAI e Maraca.

3% Docente da Universidade Federal do Piaui(UFPI). Doutora em Educagdo, coordenadora do Projeto
Internacional Ciéncia Indigena financiado pela CAPES, e coordenadora do Niicelo de Pesquisa NEPEECDES.

112


mailto:dineiasgc@gmail.com

O problema central aqui ¢ responder como esses rituais se manifestam nos elementos
da cultura indigena, especialmente na Jurema Sagrada, analisando de que forma esses sistemas
de crencas fortalecem o pertencimento étnico € a memoria ancestral dos povos, promovendo
uma conexao viva com suas raizes € com o meio ambiente. A metodologia adotada, baseada
em trabalho de campo qualitativo, entrevistas, etnografia e autoetnografia, aliada ao didlogo
com uma bibliografia especializada, possibilitou uma imersdo nas praticas e saberes
tradicionais, além de uma troca intercultural durante o intercambio realizado na Bolivia,
enriquecidas em atividades de campo e vivéncias com a cultura dos povos indigenas da Bolivia.

Ao analisar essas manifestacdes culturais e vivéncias, pretende-se evidenciar a
importancia da transmissdo e valorizagao desses conhecimentos ancestrais frente as ameagas
do “desenvolvimento” capitalista, reafirmando a resisténcia cultural e espiritual dos povos
indigenas e afro-indigenas. Assim, este estudo pode contribuir para a compreensao da relagdo
intrinseca entre cultura indigena e sustentabilidade, ressaltando o papel fundamental dos rituais
ancestrais na constru¢do de uma sociedade mais plural e sustentavel, consciente e respeitosa

com a biodiversidade e a diversidade cultural.

ANCESTRALIDADE INDIGENA NAS FRONTEIRAS BRASIL E BOLiVIA

Na atualidade, a tematica das mudangas climaticas constitui uma pauta de repercussao
global. No entanto, ¢ pertinente recordar que os povos origindrios de todas as regides do planeta
j& discutiam e transmitiam conhecimentos acerca dos cuidados necessdrios com o meio
ambiente, uma vez que dele deriva toda a vida.

No ambito do contexto intercultural, destaca-se Sdo Gabriel da Cachoeira, localizada
no Estado do Amazonas, Brasil. Em 2022, foi oficialmente reconhecida como a Capital dos
Povos Indigenas por meio da Lei n° 5.796, de 12 de janeiro, promulgada pelo Governo do
Amazonas. Tal distin¢do se deve a sua diversidade étnica e aos conhecimentos ancestrais que
preservaram a existéncia dessas comunidades ao longo do tempo. O que corrobora com

Quinteiro, Fonseca (apud. Morin,1996), em,

O saber tradicional pode ser observado como aquele oriundo das comunidades
tradicionais — grupos indigenas, quilombolas, caigaras, ribeirinhos,
extrativistas etc. —, percorrendo caminhos por vezes coincidentes € por outros
concorrentes com o saber académico, pois os diferentes conhecimentos sdo
fruto de um processo de “circularidade” influenciando e sendo influenciados
mutuamente.

113



E dentro desse contexto, os conhecimentos tradicionais do povo rio-negrino®’
despertam interesse por parte dos kariwas>®, que ao longo de décadas tém explorado o territdrio
e os recursos culturais, materiais e imateriais sem oferecer a devida compensagdo. Esses
saberes representam significados ancestrais, transmitidos oralmente de uma geragdo para outra,
e merecem ser respeitados por sua singularidade e relevancia. Na qual, em sua maioria sao
transmitidos através dos mitos, que nos ensinam e explicam sobre diversos saberes. Sobre essa

questdo, para Wright,

[...]Jo mito tem uma importancia central na cultura Baniwa, explicando
pelo menos quatro questdes maiores sobre a natureza do mundo: como
a ordem e os modos de vida dos antepassados sdo reproduzidos para
todas as geracdes futuras; como as criangas devem ser instruidas sobre
a natureza do mundo; como as doengas ¢ o infortinio entraram no
mundo; e qual a natureza da relagdao entre seres humanos, espiritos e
animais, que ¢ a heranca do mundo primordial (Wright, 1996, p. 87).

Nessa mesma perspectiva, Fontes (2019, p.28) nos relata que “o mito ndo ¢ do passado,
um mito € uma narrativa presente ¢ vida”. Pois, estd presente em nosso cotidiano e norteia os
ciclos da vida, suas condutas, seus modos de ver o mundo terreno e espiritual. De modo que “o
mito comporta uma multiplicidade. Dentro das narrativas sempre hd descobertas sobre coisas
diferentes” (Fontes, 2019, p.28). Tais conhecimentos, entrelacam-se com crengas € rituais
proprios, formando uma teia de significados sagrados que reforgam a memoria coletiva e o
pertencimento. Nessa tessitura, Barreto (2017) nos revela com sensibilidade e profundidade

que,

Entre os povos do Alto Rio Negro, conhecer o mundo significa
necessariamente estabelecer relagdes cosmo-politicas, sem dividi-las em
relagdes sociais € meio natural. Consideramos que todos os “ambientes” dos
espagos aquaticos, terra/floresta e aéreo sdo habitados por outros seres
humanos denominados de waimahsd, na lingua yepamahsd, que doravante sao
traduzidos como espiritos. Essa nogdo de espacos mais inclusiva esta
articulada com bahsese (benzimentos) e a intencdo dos humanos como
waimahsd, habitantes dos respectivos “ambientes” (Barreto, 2017, p. 603).

37 Povos que vivem ao longo do Rio Negro, localizado no Estado do Amazonas-Brasil.

8 Nao indigenas, na lingua Nheengatu (lingua geral) falada atualmente pelo povo Baré

114



Nesta conjuntura, em conformidade com os ditames da ancestralidade, a Pachamama,
o Xamanismo e a Jurema Sagrada emergem como manifestacdes eloquentes do pertencimento
étnico indigena que perpassa toda a vasta extensdo da América Latina. Essas expressoes
culturais e espirituais, enraizadas na cosmovisao de povos originarios e afro-diaspdricos tecem
uma rede de sentidos que transcende a temporalidade e a espacialidade, influenciando
profundamente suas crengas, rituais e tradig¢des.

E como pesquisadora do povo indigena Baré e contemplativa praticante da Jurema
Sagrada em meu territorio, Sdo Gabriel da Cachoeira, situado nas terras indigenas do Rio Negro
no Estado do Amazonas, manifesto que a forca ancestral de minhas raizes me guiou rumo ao
espaco académico e a realizacdo do mestrado sanduiche na Bolivia. Sou Potira Yaci (Flor da
Lua), tenho 49 anos, proveniente de um cld cuja tradicio de saber repousa no
xamanismo/pajelanca, conhecimentos estes reservados aos homens em meu territorio. Porém,
minha mamita®’, com sua asticia e sensibilidade, assimilou, por meio da observagio cuidadosa,
as praticas de cura através do poder da natureza (plantas e ervas).

E a partir dessa sabedoria, transmitida pela ancestralidade materna, que nasce o meu
desejo de narrar e defender os rituais e 0 mundo do xamanismo no contexto da Jurema Sagrada,
especialmente no Recanto dos Orixds, em Sao Gabriel da Cachoeira-Amazonas, tema de minha
dissertagao.

Guiada por um sonho, cujo sussurro etéreo despertou minha alma para a jornada do
saber, o tema de minha dissertagdo emergiu das palavras sagradas de Mestra Herondina*’. No
siléncio do sonho, ela falou sobre “A forca de um cla”, uma forga que entrelaga raizes ancestrais
e pulsa através da linhagem materna, reverberando no culto a Jurema Sagrada, simbolo de
resisténcia, de conexdo com o sagrado, de memdoria viva e eterna.

Assim, sob essa inspira¢do mistica, iniciei minha trajetdria no mestrado no Programa
de Pos-Graduacao em Sociedade e Cultura na Amazonia (PPGSCA), vinculado ao Instituto de
Filosofia, Ciéncias Humanas e Sociais da Universidade Federal do Amazonas (UFAM). Nesse
espaco de reflexdo e descoberta, estou inserida na Linha de Pesquisa 2: Redes, Processos e
Formas de Conhecimento, onde os enredos invisiveis do saber se conectam, revelando a

complexidade das relagdes humanas e culturais na vastiddo amazonica.

39 Assim ¢ conhecida a matriarca do cla referido acima, também conhecida como Muraquisara.

Entidade espiritual da Jurema Sagrada e outras religides de matriz africana. Conhecida também por
cabocla Herondina.

40

115



Dentro desse cenario, tive a oportunidade de participar  do programa de intercambio
de mestrado sanduiche, fomentado pela CAPES, por meio do Programa de Desenvolvimento
Académico Abdias Nascimento. Essa experiéncia me possibilitou vivenciar, ao longo de dez
meses, as particularidades da Bolivia e a Universidade Publica de El Alto (UPEA). Assim como
minha cidade, Sdo Gabriel da Cachoeira, a Bolivia tem também muito forte esse trago indigena.

A vasta heterogeneidade cultural e as paisagens deslumbrantes do pais proporcionaram
uma experiéncia singular, que transcende fronteiras. O intercambio na Bolivia revelou-se uma
experiéncia transformadora, expondo um pais repleto de contrastes, desde suas belezas naturais
até a diversidade cultural de suas comunidades.

A convivéncia com a populacdo local e a imersdo em suas tradigdes proporcionaram
uma nova perspectiva acerca da vida e das realidades sociais. Essa vivéncia fomentou uma
valorizacao das diferencas e uma busca por uma compreensao mais aprofundada das questoes
sociais e economicas que permeiam a sociedade boliviana.

Ademais, a experiéncia estimulou uma reflexdo acerca do nosso proprio contexto
social e das desigualdades existentes em nossa sociedade. Em sintese, o intercambio contribuiu
para a ampliagdo dos nossos horizontes € me motivou a atuar de maneira mais consciente e
critica em relagdo ao mundo ao nosso redor. A Bolivia nos ensinou que, apesar dos contrastes,
a empatia e o didlogo sdo essenciais para a construcao de pontes entre culturas e para a
promogado do entendimento mutuo.

Dessa forma, minha trajetoria se conecta ao legado ancestral de Muraquisara*!, minha
matriarca e do cld Mapinguari*’, buscando dar voz as praticas que sustentam minha cultura,
saude e identidade, promovendo um dialogo entre o saber tradicional e o espaco académico.
Nesse conjunto, o tema do artigo se revela ao evidenciar a intersec¢ao entre 0 xamanismo, a

Jurema Sagrada e a Pachamama.

CONEXAO ANCESTRAL: PACHAMAMA, XAMANISMO E JUREMA SAGRADA
Como ja descrito, o interesse académico concernente a0 xamanismo, inscrito nos
saberes tradicionais da Jurema Sagrada e em suas praticas, emergiu de maneira multifacetada,

partindo de minha apreensdo particular, em razdo da vivéncia nos rituais com os mestres da

4 Trabalhadeira na lingua Nheengatu e matriarca do cla Mapinguari que trabalha com a Jurema Sagrada

em Sdo Gabriel da Cachoeira, Estado do Amazonas.
42 Nome dado pelos mestres da Jurema Sagrada ao cld de Muraquisara, por seu vasto conhecimento dentro
das matas. Mapinguari um dos curupiras do Alto Rio Negro, cuja figura encantada ¢ protetor das matas e seus
moradores.

116



Jurema Sagrada. Mas, ndo tinha a devida compreensdo da Religido afro-indigena da Jurema
Sagrada. E com as atividades de pesquisa, sinto-me no caminho certo.

E ao participar do intercAmbio sanduiche na Bolivia, a reflexao sobre a Jurema me fez
perceber que ela se articula ao conhecimento da Pachamama. A busca por conhecimentos
voltados a cura, protecdo, €xito na caga ou na pesca, aplacar males, prever o futuro, preparar o
corpo, refor¢ca a interdependéncia desses elementos, evidenciando a relevancia dos valores
humanos e de suas relagdes com o cosmos. Essa interconexao entre essas crengas indigenas nos
revela uma irmandade com objetivos semelhantes; rituais parecidos.

Ademais, ¢ imprescindivel permanecer vigilante quanto a possibilidade de inversao
desses valores, sobretudo com a logica colonial, a qual pode afetar de modo deletério nossa
relagdo com a espiritualidade, a natureza e até mesmo conosco mesmos.

De tal modo, torna-se necessario valorizar e preservar tais conexdes, a fim de assegurar
a saude do corpo-territorio indigena, bem como manter viva a sabedoria ancestral que nos
orienta na jornada da existéncia. Ambos sdo indispensdveis para o respeito do divino, do meio
ambiente e para a transmissdo das interagdes sociais, no ambito da valorizagdo da heranca
cultural e da biodiversidade, garantindo a continuidade de uma sabedoria ancestral que orienta
a experiéncia da vida.

Neste sentido, procederemos a uma exposi¢do sucinta de determinados aspectos
referentes a Pachamama e a Jurema Sagrada, dialogando com a literatura especializada sobre o

xamanismo, os quais se revelaram pertinentes para o desenvolvimento deste estudo:

PACHAMAMA: Deusa da terra na espiritualidade dos povos indigenas da Bolivia

No cerne das cosmovisdes de diversas comunidades indigenas (campesinos*’) da
regido andina, a figura da Pachamama, ou Mae Terra, ocupa uma posi¢ao de destaque como
simbolo de conexdo sagrada entre o ser humano e o cosmos. “A terra ou a Pachamama ¢ vida,
assim como a mulher, tem forca geradora e criadora, ambas sdo fecundas e vitais” (Torres,

2021, p.15).

a3 “Campesinos: Termo em castelhano para se referir ao camponés no idioma portugués. No caso boliviano,

o "campesino" foi implementado como categoria identitiria dos povos indigenas situados nas areas rurais nas
politicas da Revolugdo Nacional de 1952. Assim, essa categoria, até hoje, além de se referir a pessoa que trabalha
a terra, pode ser entendida também como sindnimo de indigena” (Roger Chambi Maita — Advogado).

117



Por serem assim, nascidos da terra, os povos indigenas se relacionam com a
terra como uma “mae”. A mae cuida dos filhos desde a concepgao, desde o
nascimento, cuida do crescimento, cuida durante a velhice e quando isso
acontece, ela cuida novamente, pois quando se chega ao final da vida, a pessoa
volta novamente para dentro da terra, em seus cuidados (Fontes, 2019, p. 34)

Originaria das linguas nativas do Quéchua e do Aymara, cujo significado remete ao
conceito de "mundo" ou "planeta", pacha e a ideia de "mae", mama, esse termo encapsula uma
entidade que transcende o mero simbolismo, sendo percebida como uma forga vital e pulsante

que sustenta toda forma de existéncia. Sua importancia e respeito ¢ grande que,

Los campesinos aymaras ofrecen diversas "comidas" a la tierra en diferentes
periodos del ciclo agricola. La ofrenda compleja recibe la denominacion de
mesa y es el tratamiento culinario preciso cuando la tierra "harnbrea" cada
primero de agosto. Del mismo modo, es la mesa el plato predilecto de la
pachamama con el que hay que servirle en los casos en los que la tierra
"agarra" a la gente haciendoles enfermar (Juarez, 1994, p.53).

A Pachamama ¢ reverenciada como uma entidade viva, uma deidade que encarna a
esséncia da natureza em sua plenitude: as montanhas imponentes, 0s rios serpenteantes, a flora
exuberante e a fauna diversificada. “Essa entidade evoca no imaginario dos povos indigenas da
regido o sentimento de que somos filhos de uma Grande Mae, nossa primeira morada, e que a
ela devemos respeito durante nosso trajeto pelas veredas da existéncia” (Bulhdes, 2021, p.127).

Para os povos que a reverenciam, ela representa a fonte primordial de vida e de
equilibrio césmico, cuja harmonia ¢ condi¢do sine qua non para o bem-estar coletivo. De tal
modo, sua presenca permeia rituais de gratidao, oferendas e cerimonias que visam assegurar
boas colheitas, satide e uma convivéncia harmoniosa com o meio ambiente. E qual o significado

dos rituais sagrados da Pachamama?

Os significados sdo muito importantes ¢ determinantes para o cotidiano. O
ritual que pratico ¢ a oferenda, ou mais conhecida como “mesa”, que consiste
em um preparo especial, uma comida para Pachamama, com insumos como
ervas medicinais, doces, gordura e 1d de lhama, folhas de coca, entre outros.
Por isso, ha um més especifico para que os Aymaras fagam rituais a
Pachamama, esse més é agosto, em que a mae descansa e abre a boca para
que a alimentemos. Cada ritual tem protocolos que devem ser seguidos a risca,
caso contrario, serdo mal recebidos. Isso evidencia o significado dos rituais. E
algo sério, que envolve fé e dedicagdo, independentemente dos custos de
tempo e dinheiro. (Mayta, Aymara, 34 afios, 2025. Entrevista em 27 de abril).

118



Entre esses, destaca-se o ritual do "Pago a la Tierra", uma oferenda de alimentos,
bebidas, folhas de coca e objetos simbolicos as montanhas ou ao solo, numa tentativa de
estabelecer uma relagdo de reciprocidade e respeito com a Mae Terra.

Na visao indigena andina (campesinos), a relagdo com a Pachamama ¢ marcada por
um principio de troca mitua: cuidar da terra €, na esséncia, cuidar de si e das futuras geragoes.
Tal perspectiva contrasta com as abordagens econOmicas convencionais, muitas vezes
orientadas a exploracdo desenfreada dos recursos naturais, promovendo uma visdo mais
sustentavel e respeitosa do meio ambiente. Na qual as mulheres t€ém um cuidado maior com a
terra,

Na visdo de mundo personificada pelas mulheres amerindias, toda natureza é
parte da Pachamama, Ele/Ela Criador/a é fonte de toda riqueza; as mulheres
agricultoras — camponesa e indigena — que vivem e se alimentam da natureza,
tem um profundo conhecimento dos processos do modo de vida sustentavel
que se encontra estreitamente relacionado com a floresta, com os rios, com a
varzea e com o movimento das aguas. (Bulhoes, 2021, p. 128).

Essa filosofia de preservagdo e reveréncia destaca-se como uma alternativa ao
paradigma destrutivo, propondo uma convivéncia harmonica e equilibrada com o planeta.
Contudo, a Pachamama encontra-se ameag¢ada por atividades extrativistas, mineragao
predatoria, desmatamento e as mudangas climaticas que aceleram sua vulnerabilidade. Neste
sentido, se

...evidencia que a sabedoria secular herdada pelas mulheres traduz em suas
praticas ecoldgicas a relacao de alteridade no conviver com a Mae-Terra,
dedicando-lhe respeito, amor e profundo zelo. Na visdo dos povos
amerindios, a terra € mais do que simplesmente o lugar onde se vive. Ela ¢
sagrada, é capaz de fazer germinar e de acolher plantas, animais e uma
infinidade de seres vivos, além dos humanos, compondo assim ambientes
onde a vida frutifica em todo o seu esplendor. (Bulhdes, 2021, p. 129-130).

Com isso, diversos povos indigenas andinos, continuam na luta para defender suas
terras ancestrais e suas tradigdes, reconhecendo na figura da Mae Terra uma forca vital que
necessita de protecdo e respeito. “La pachamama es picdra, grasas animales, metales, resinas, dulces
pero igualmente, ese mundo del querer que los hombres anhclan y del que tambien forman parte”
(Juarez, 1994, p.70).

Nos ultimos anos, essa entidade passou a simbolizar a resisténcia indigena e a luta por

direitos ambientais, sendo incorporada por movimentos ecoldgicos e pelos direitos dos povos

119



originarios, que veem nela um simbolo de esperanga para uma relagdo mais justa e equilibrada

com o planeta. Pois, qual a relagdo entre Pachamama e a espiritualidade Ayamara?

Yo, como persona social, formo parte de la Pachamama, yo habito en ella, mi
vida depende de ella, mi existencia es convivial com la Pachamama y com
otros entes, formo parte de esse sistema de vidas. Cuando se habla de
Pachamama, no solo es tierra ni territorio, sino, va mas alla, abarca de maneira
holistica, “vuelo”, “suelo” y “subsbuelo” (alax pacha, aka pacha y mangha
pacha). Dicho de outro modo, yo habito em la Pachamama, soy parte de ella.
Por lo tanto, tengo uma relacion convivial del mundo pluriverso. (Osco,

Ayamara, 69 afios, 2025. Entrevista em 27 de abril).

A Pachamama representa um conceito filosofico e ético que fundamenta uma visao
de mundo pautada na harmonia, no respeito e na reciprocidade com a natureza. Sua
compreensdo ¢ valorizagao oferecem uma alternativa as praticas destrutivas advindas do
modelo econdmico atual, propondo uma reflexdo profunda sobre nossa relacdo com o meio

ambiente.

E conferida a natureza uma dimensdo de valor ético, as praticas realizadas
pelas mulheres, batizadas hoje de sustentdveis, tém demonstrado ao longo do
processo historico sua conexdo e interagdo com a natureza, pois ambas estao
interligadas por linhas invisiveis, todas lutam, constroem estratégias e
delimitam objetivos (Bulhdes, 2021, p.130)

Assim sendo, ela se configura como um simbolo de resisténcia e uma inspiragao para
a construgcdo de um futuro onde a coexisténcia com a Terra seja pautada pela consciéncia

ecoldgica e pelo cuidado mutuo. Neste sentido, qual a relacdo entre Pachamama e a natureza?

Sdo conceitos diferentes. O conceito de natureza é ocidental. No idioma
Aymara ndo existe uma palavra que signifique o ambiente natural como algo
separado do mundo Aymara. Nao existe a relacdo “homem e natureza”. A
relagcdo ¢ homem-mulher (sempre em paridade) e méde, Pachamama, avos e
avos montanhas, ou seja, um entorno vivo com o qual se interage. Hoje em
dia, com constitui¢des politicas com a do Equador, fala-se em direitos da Mae
natureza, ou seja, tenta-se dar um sentido materno a natureza, mas ainda
permanece como algo externo. No caso Aymara, o sentido € outro: a
Pachamama ¢ mae (Mayta, Aymara, 34 afios, 2025. Entrevista em 27 de abril).

120



XAMANISMO: Espiritualidade afro-indigena

O municipio mais indigena do Brasil, Sao Gabriel da Cachoeira-Amazonas, manifesta-
se, na regiao do Alto Rio Negro, como um nucleo de predominancia religiosa, tanto na vertente
catolica quanto protestante, e a cultura espiritual originaria dos povos indigenas passou a ser
progressivamente substituida por essas duas tradicdes.

No que concerne a pratica do xamanismo/pajelanga, observa-se um fendmeno de
metamorfose cultural, no qual a transmissao discreta e oral das tradicdes xamanicas as geragoes
mais jovens foi substituida por um sistema de lideranca centralizada, simbolizado pelo termo
“capitao”. Este lider assume o papel de principal decisor, ouvindo as liderangas religiosas
institucionais que se estabeleceram nas comunidades indigenas, em um gesto de adaptacdo ao
processo de “civilizacdo” e integragdo social do invasor colonial.

Desta maneira, essa mudanga pode ser atribuida a influéncia da cultura ocidental, que
trazia consigo diferentes valores e costumes em encontro com os das comunidades indigenas.

~ 0

Nesse contexto, a substituicdo do termo ‘“xamad” pelo termo “capitdo” reflete uma
reconfiguragdo das praticas tradicionais, em favor de um sistema de poder mais centralizado e
hierarquico, no qual a autoridade religiosa ¢ subjugada a autoridade civil.

No ambito do xamanismo, destacam-se as crengas relacionadas aos antepassados e as
cerimonias de chamamento, voltadas a estabelecer uma conexao com o plano divino. O xama
e/ou pajé é reconhecido como o detentor do conhecimento essencial, capaz de acessar estados
de transe e de navegar por outras realidades, assumindo diversas formas e entidades na busca
por respostas que possam facilitar a cura de enfermidades, futuros e direcionamentos terrenos.
“As manifestacdes xamanicas formam parte de um padrao logico de representacdes dentro de
uma determinada cultura, onde a vocacao individual da pessoa estd de acordo com o papel
previsto” (Langdon, 1996, pg,15).

Parafraseando Ester Langdon, o xamanismo, conhecido no Brasil como pajelanca,
representa ao longo do tempo um desafio para a antropologia. Desde os primeiros estudos
etnograficos, os xamas e suas praticas despertaram o interesse dos “civilizados” devido as suas
crencas misticas, ao comportamento de éxtase e as agdes consideradas “magicas”.

Como essas caracteristicas se afastam de uma visdo racional e cientifica, a
antropologia, até ha pouco tempo, ndo dispunha de instrumentos adequados para compreender
0 xamanismo como uma for¢a dindmica no mundo contempordneo ou para desenvolver

modelos teodricos eficazes para sua andlise. No entanto, os acontecimentos das ultimas trés
121



décadas nos obrigaram a reconhecer a relevancia desse fendmeno e a criar novas abordagens
para entendé-lo (Langdon, 1996, p.09).

Nesse mesmo aspecto que Davi Kopenawa, nos relata que € possivel compreender o
saber xamanico yanomami € de outros povos como uma fonte de conhecimento  ancestral,
um elo entre o mundo humano e o sagrado, cuja esséncia reside na compreensao profunda da
harmonia universal e na preservagdo do equilibrio entre os planos da existéncia. Tendo em vista

que, 0 xama, acessa espagos transcendentais,

Com estes espiritos, vocé protegera os humanos e seus filhos, por mais numerosos
que sejam. Ndo deixe que os seres maléficos e as ongas venham devora-los. Impega
as cobras e escorpides de pica-los. Afaste deles as fumagas de epidemia xawara.
Proteja também a floresta. Ndo deixe que se transforme em caos. Impeca as aguas dos
rios de afunda-la e a chuva de inunda-la sem trégua. Afaste o tempo encoberto ¢ a
escuriddo. Segure o céu, para que ndo desabe. Ndo deixe os raios cairem na terra e
acalme a gritaria dos trovoes! Impeca o ser tatu-canastra Wakari de cortar as raizes
das arvores e o ser do vendaval Yariporari de vir flecha-las e derruba-las!”. Essas
foram as palavras que Omama deu ao filho. Por isso, até hoje os xamas continuam
defendendo os seus e a floresta. Mas também protegem os brancos, apesar de serem
outra gente, e todas as terras, até as mais imensas e distantes (Kopenawa, 2015, p.85
e 86).

Muito interessante que apesar de toda violéncia e morte causada pelo Kariwa (nao
indigena), os xamas yanomamis diariamente trabalham para a protecao de todos. Bem diferente
de uma familia de colonos do sul (Brasil) que se mudam para a floresta amazonica e s6 pensam
em derrubar a floresta e em eliminar a presenga indigena. Tal contraste ressalta a importancia
das tradicdes e saberes indigenas, evidenciando a responsabilidade dos xamas yanomamis e de
outros povos em preservar a seguranga € o bem-estar de sua comunidade em meio as
adversidades enfrentadas pelos povos indigenas frente a colonizagdo e exploragdo desmedida
de recursos naturais.

Langdon (1996), nos mostra que o xamanismo ndo conhece fronteiras. Durante o
processo de colonizagao no Brasil, a religido foi grandemente afetada, resultando na tentativa
de repressdo dos conhecimentos tradicionais e das influéncias das matrizes religiosas que
envolvem o encontro dos indigenas e da cultura africana. A falta de visibilidade dessas crencas
¢ consequéncia de uma estratégia historica do cristianismo dominante, que procurou extinguir,
tanto fisicamente quanto simbolicamente, as manifestagdes religiosas discordantes presentes no
pais.

Destarte, ¢ crucial destacar que as religides autoctones e africanas possuem uma vasta
riqueza cultural e espiritual, que deve ser estudada e transmitida. Por meio da analise destas

122



crengas, ¢ viavel compreender melhor a diversidade religiosa e as formas de resisténcia cultural
desses povos. Contudo, ¢ imprescindivel superar o viés eurocéntrico presente na academia, que
muitas vezes prioriza o estudo das religides** ocidentais em detrimento das praticas tradicionais
indigenas e africanas (praticas de cura).

Essencialmente ampliando os espagos de didlogo e valorizacdo destas tradigdes,
reconhecendo sua seriedade para a constru¢ao de uma sociedade mais diversa e abrangente. Até
porque, na perspectiva de Langdon (1996), falar de xamanismo em varias sociedades, implica
em falar de politica, de medicina, de organizagao social e de estética.

A atuagdo do xama transcende o mero papel de lider nos ritos sagrados coletivos,
englobando também fungdes especificas relacionadas as suas manifestagdes e representagodes
dentro de uma determinada cultura. Segundo Langdon (1996, p. 15), as manifestagdes
xamanicas constituem parte de um padrao logico de representacdes culturais, no qual a vocagao
individual do praticante est4 alinhada as fung¢des previstas para o seu papel social e ritualistico.

Para Barreto (2021, p. 38), os especialistas indigenas (xamas/pajés), podem ser
considerados fenomenologos natos, uma vez que demonstram uma atencdo aguda as
transformagdes no conhecimento humano e no mundo exterior. Esses individuos investigam e
descrevem os fatos enquanto experiéncias, estabelecendo uma compreensio do mundo
fundamentada na vivéncia e na observacao direta.

Adicionalmente, Barreto destaca que esses especialistas fazem uso de taxonomias
vegetais, assim como de conhecimentos sobre as qualidades dos animais e dos fendmenos
naturais. Essas qualidades sdo empregadas de maneira estratégica, com o objetivo de aliviar
dores, proteger o corpo ou promover transformag¢des no individuo, evidenciando uma
compreensao holistica e pragmatica do ambiente natural (Barreto, 2021, p. 37).

Destarte, a riqueza étnica dos povos origindrios rio negrino, manifesta-se na sua
diversidade cultural que coexiste harmoniosamente com outras formas de saberes, donde
emerge uma multiplicidade de particularidades espirituais. De tal modo, nessa tessitura de
saberes e espiritualidades revela-se como um testemunho vivo da diversidade humana, onde
cada expressao cultural ressoa a esséncia de uma historia milenar, celebrando a singularidade

de cada povo na grande tapecaria da existéncia. Onde,

4 Religido ndo seria o termo mais adequado para expressar a crenca indigena, por isso, usaremos praticas

de cura.

123



Os Bar¢ se autoidentificam benzedor que € aquele que benze e cura o doente,
pois existem outras categorias no rio negro. O rezador ¢é aquele que reza
somente nas festas de santo; pajé ¢ aquele que joga 4gua e chupa o que causa
mal ao doente; feiticeiro ¢ aquele que causa feiticarias (Lizardo, 2016, p.51).

Cada povo indigena, imerso na profundidade de suas raizes ancestrais, nutre suas
crengas que brotam do ventre da ancestralidade, perpetuando um legado sagrado que entrelaga

passado e presente. Para Lizardo (2016, p.51) relata que

Os benzimentos podem ser vistos como atos de xamanismo, onde os
benzedores elaboram conhecimentos classificatorios distintos, diferenciando
as enfermidades a partir da relacdo estabelecida com outros mundos, as quais
possuem um conhecimento proprio. O uso de diversas espécies da
biodiversidade nas praticas de cura revela os mecanismos ritualisticos
associados ao equilibrio interno do doente com a natureza e com a purificacao
da alma.

Desta feita, tais saberes ancestrais e contemporaneos revelam-nos uma verdade
fundamental: que cada povo, em sua singularidade, constr6i modos proprios de pensar, de
ensinar ¢ de prevenir. Esses conhecimentos, intrincados intrinsecamente aos seus costumes,
crencas e tradi¢des, configuram uma teia complexa de praticas de cura e protegdo. Assim, cada
cultura, como uma sinfonia de experiéncias e valores, expressa-se através de uma logica propria,

refletindo a esséncia de sua existéncia e a profundidade de sua identidade.

JUREMA SAGRADA: Terreiro como territério ancestral e guia espiritual

Considerando a pluralidade étnica que caracteriza o municipio de Sdo Gabriel da
Cachoeira-Amazonas, reconhecido por sua expressiva presenga de comunidades indigenas,
evidencia-se a convivéncia harmoniosa de multiplas tradi¢des culturais que se conectam a
cultura ancestral indigena. Nesse cenario, de forma infima estd o culto da Jurema Sagrada
cultuado no Recanto dos Orixas, localizado no Ramal 1, dentro do Assentamento Teotonio
Ferreira, na regido do Alto Rio Negro. Que congrega diversas correntes religiosas numa
convivéncia singular, impregnada de significado sagrado e misticismo.

O cla Mapinguari®®, que pratica a tradi¢io espiritual da Jurema Sagrada em Sio Gabriel

da Cachoeira-AM, iniciou suas atividades com a juncdo de saber da matriarca do cla

4 Mapinguari, para os indigenas, ¢ um ser sobrenatural protetor da floresta, um dos tipos de curupira.

124



Muraquisara (Trabalhadeira) com as feitorias*® de sua filha Potira Pituna (Flor da Noite). J4
que, “muito da forga que se busca na jurema estd na sua bebida ritual, o vinho da jurema, tomado
com intuito de curar-se, fortalecer-se, de proteger-se (Acselrad, 2024, p.114).

Essa pratica foi inicialmente instaurada por Muraquisara e posteriormente transmitida
a seus descendentes, incluindo filho, filhas, netos e bisnetos, na maioria dotados de habilidades
naturais para a incorpora¢io*’ e cura por meio de rituais sagrados e o uso de plantas medicinais.
A finalidade principal do nucleo familiar ¢ promover a recuperacdo de feridas fisicas,
emocionais e espirituais daqueles que buscam sua ajuda.

Nesse contexto, os conhecimentos de Muraquisara em conjunto com a Jurema
Sagrada, integrou-se as praticas tradicionais de xamanismo/pajelanga, praticadas pelos povos
indigenas da regido (Mutawarisa/benzimentos, Bahsese, inser¢do de bebida psicoativas). Na
qual, a Jurema Sagrada também aciona outros elementos umbandistas, espiritistas e do
catolicismo. No ambiente diminuto, do Recanto dos Orixés, ergueu-se um espaco de significado
profundo, situado num contexto de singularidade, muitas vezes considerado distinto pelos olhos
alheios e marcado por olhares preconceituosos e julgamentos precipitados. Que por sua vez o
nucleo familiar tenta se erguer sob a f¢é, forca, coragem e determina¢do de Muraquisara.

Envolto pela mata silenciosa e discreta, este refiigio abriga um poder de cura que pulsa
através do saber ancestral, transmitido com reveréncia e sabedoria por sua matriarca indigena,
Muraquisara, cuja presenca transcende o tempo, pois, habita uma dimensdo além da matéria
(ancestralizou em 2021), onde sua for¢a feminina permanece intensamente vivaz e sentida.

Aqui, a incorporac¢do dos mestres juremeiros, caboclos, erés, boiadeiros, pretos velhos,
exus, encantados e outros elementos sagrados da Jurema e da Umbanda se despontam como
manifestagdes de uma espiritualidade enraizada na tradigdo, revelando a esséncia de uma
cultura que preserva seus segredos e sua forca no siléncio contemplativo e na for¢ca do

conhecimento ancestral. Visto que, a

Jurema pode ser dar no sentido largo, como conjunto de praticas rituais
realizados em terreiro que as conciliam com outras praticas religiosas e, no
sentido estrito, como uma ciéncia de carater fitolatrico, isto é, fundamentada
no culto as arvores e aos espiritos que as habitam, pratica existente desde
tempos imemoriais (Acselrad, 2024, p.100).

6 Processos de aprendizagem dos rituais sagrados da Jurema Sagrada e Umbandistas.

Dom de receber espiritos desencarnados que vem em auxilio para ajudar nos infortinios da vida terrena
e espiritual.

47

125



Cantados durante as giras*®, as melodias se revestem de significados profundos e
orientagdo futura. Como, “A Jurema ¢ minha madrinha, Jesus ¢ meu protetor. A jurema ¢ um

pau sagrado, aonde Jesus orou. Eu vou pedir a meu mestre para me ensinar a trabalhar, com a

for¢a da Jurema o Angico e o Vajuca” (Ponto da Jurema Sagrada®).

Os pontos cantados, no contexto ritual da Jurema, respeitam a seguinte
estrutura: um adepto, de dentro da gira ou de fora, da assisténcia, entoa o ponto
uma vez sozinho. Na segunda vez, j& o faz acompanhado pelos demais
participantes da gira e dos instrumentos que compde a batucada: dois ilis e
um maracd ou agb€. Assim, segue-se uma estrutura de pergunta e resposta
(Acselrad, 2024, p.116).

Na cerne dessas incorporagdes estdo os cavalos® que por sua vez sdo os elos de ligacdo
entre o espiritual ¢ humano, que nos rituais da Jurema sdo importantissimos, visto que eles
precisam estar com o corpo, mente ¢ alma limpos para os rituais, seja de prevencao, cura e

protecdo, e assim sejam alcancados com éxito.

O processo de incorporagdo dos caboclos tem suas peculiaridades, também no
que diz respeito ao que ele vem fazer em terra. Quando invocados, cantam,
dancam e trazem recados. A sabedoria a eles atribuida no contexto das giras ¢
compartilhada com os presentes, na medida de sua iniciagdo ou dos seus
propositos ali. (Acselrad, 2024, p.105).

Desta forma, buscou-se entender a 16gica da jurema a partir dos seus praticantes. Nao
se pensou aqui em classificar as a¢des dos interlocutores da pesquisa a partir de teorias

europeias-hegemonicas.

A emergéncia contemporanea da Jurema ndo €, portanto, uma simples
diferenciagdo das outras religides de matriz africana. Nas agoes publicas, os
juremeiros constituem-se como sujeito coletivo e se expressam através da
identidade “Povo de Jurema”. E através dessa identidade que o sujeito coletivo
reformula democraticamente o direito, quando impulsiona a transformagao da
categoria de reconhecimento dos povos de terreiro para “Povos Tradicionais
de Matriz Afro-Indigena”. E, portanto, uma categoria juridica nova, ainda que
em constru¢do, desenvolvida na atuagdo politico-juridica do “Povo de
Jurema” nas suas ac¢des publicas, ou seja, na sua luta por reconhecimento
(Miranda, 2018, p. 188).

8 Encontros realizados para se conectarem com os mestres juremeiros.

49 Melodias cantadas que trazem um significado, um recado, um ensinamento, um chamado as entidades
espirituais.
0 Filhos de fé que tem o dom de incorporar/receber os espiritos desencarnados que vem para ajudar.

126



De acordo com Miranda (2018, p. 17), a Jurema Sagrada constitui-se como um culto
contemporaneo resultado do processo secular de trocas e reelaboracdes das tradigdes indigenas,
aliado as mais recentes influéncias dos cultos afro-brasileiros na regido, notadamente a
Umbanda e o Candomblé.

Assim como outros conhecimentos tradicionais indigenas, a Jurema Sagrada ¢
transmitida oralmente e praticada por meio de rituais e cerimdnias, mantendo-se viva até os
dias atuais. Ela ¢ vivenciada e preservada por comunidades que sustentam essa forma de
religiosidade e sua relagdo com a natureza, como € o caso do recanto. Em seus atos ritualisticos
juremeiros sdo utilizados diversos subsidios como: tabaco ((mururd/na lingua tukano e
pitima/nheengatu), plantas, ervas, cascas de arvores, velas, bebidas, depende muito qual rito e
para que fins.

Nesse conjunto, a religido de matriz africana, como a Umbanda, e a Jurema Sagrada
de tradicdo indigena, tiveram uma abordagem intercultural que considerou os aspectos
socioculturais, historicos e simbolicos que envolvem essas praticas religiosas. Visto que, as
religides aqui citadas, sdo exemplos claros do processo colonizador, e que por sua vez inseriram
em seus contextos novos conhecimentos que se entrelagaram e se fortificaram. Mas, ainda
assim, sdo diferentes uma da outra.

A presenga ¢ o valor dos saberes indigenas, representados pelos juremeiros e
juremeiras, além do uso de elementos culturais como o cachimbo, maracd, banhos, ervas,
plantas, velas e os cuidados com o corpo, demonstram a complexidade e a riqueza dessa
tradicdo espiritual que em seu amago se da no respeito aos elementos da natureza. “Onde vocé
nao escolhe a Jurema, a Jurema Sagrada escolhe voce”.

Seus rituais de prevencdo, cura e protecdo emergem de um chamado ancestral aos
espiritos desencarnados, mestres juremeiros, caboclos, encantados, pretos velhos, Oxossi e
demais entidades sagradas, cuja invocagdo € o elo que conecta 0 mundo material ao espiritual.
Sao estas vozes invisiveis que, em sussurros de sabedoria, revelam as doutrinas necessarias,
orientando o caminho diante dos males fisicos e espirituais que afligem os seus devotados.
“Dentre as semelhancas, no entanto, pode-se verificar uma existéncia marcada pela
visceralidade, isto €, por uma intensidade corporal associada ao poder, ao prazer e ao risco”

(Acselrad, 2024, p.104).

127



Assim, tais rituais, qual orquestra harmoniosa, entrelagam-se profundamente com o
respeito e o cuidado a natureza, seus seres e seus reinos. Antes de adentrar esses espacos
sagrados, pede-se permissdo, reveréncia silenciosa que reconhece a sacralidade do solo, das
aguas e do ar, buscando assim a sintonia necessaria para que as mensagens divinas possam ser
recebidas com pureza e clareza. Nesse ciclo sagrado, a natureza ndo ¢ mero pano de fundo, mas
uma parceira vital na busca por cura e prote¢do, uma ponte que une o mundo visivel ao invisivel,

em uma danga de harmonia e respeito mutuo.

A PESQUISA EM SANDUICHE NA BOLIVIA: Rituais da Pachamama e sua confluéncia

com os ritos da Jurema Sagrada.

Ao adentrar o territdrio andino, e ao avistar suas montanhas de gelo perpetuamente
imaculado, uma lembranga ancestral emergiu de minhas profundezas: um ponto de jurema que
ressoa na memoria, dizendo: “Terra alheia, pisa no chdo devagar. Anda no massapé, escorrega,
quem nao sabe andar leva queda”.

Este cantico, a0 mesmo tempo instrutivo e reverente, revela a sabedoria de respeitar
os espagos sagrados, de reconhecer a importancia de solicitar permissdo ao entrar em territorios
que ndo nos pertencem. Em humildade e reveréncia, dirigi minhas oracdes a Pachamama, as
majestosas montanhas, aos seres visiveis e invisiveis que habitam esse espaco sagrado. Pedi,
com coragdo sincero, o consentimento para adentrar suas terras, confiando que minha entrada
seria acolhida e que meus propdsitos seriam alcangados com harmonia e sucesso.

A convivéncia no territorio andino revelou-se como um espelho de semelhancas e
contrastes que, a0 mesmo tempo em que acalmavam a saudade de casa, despertavam uma
profunda reflexdo sobre as manifestagdes culturais do cotidiano. Nesse cenario de elevadas
cimeiras e horizontes amplos, minha percepc¢do se ampliava, permitindo-me entrelagar as
nuances do viver local com minhas préprias raizes, enquanto buscava, com olhos avidos de
conhecimento, captar os tragos singulares de uma cultura ancestral.

Assim, entre o sentimento de pertencimento e a sede de aprender, a experiéncia se
configurava como uma ponte poética entre o eu e o outro, entre o passado e o presente,
enriquecendo minha alma com a esséncia vibrante do mundo andino. E dentro dessa perspectiva
indigena-amerindia, o animismo entendido como cultura e alma, nos remete a uma visao
holistica das relagdes entre seres, natureza e cosmos. Essa abordagem contempla a compreensao

das aliangas e pactos politicos entre a natureza e a cultura, onde a natureza simboliza as

128



multiplas conexdes com o cosmico, enquanto a cultura reflete as relagdes humanas e o
significado atribuido as vivéncias culturais. A conexao entre seres, corpo € mente €, portanto,
intrinsecamente entrelagada.

Segundo Descola (2016), ao estudar os Achuar, verificou-se que animais e plantas
possuem wakan (alma, ou mais precisamente, intencionalidade, faculdade de comunicagdo ou
inteligéncia). Assim, a diversidade do mundo e as relagdes entre natureza e cultura, no ambito
do animismo, revelam-se como categorias ontologicas, onde tudo o que existe esta associado a
pratica, ao ser ¢ a vida. Essa identificacao ocorre no plano da interioridade da alma, do espirito
ou da subjetividade (Descola, 2016, p. 13).

Ressalta-se que, embora exista uma afinidade na esséncia do espirito, as diferencas do
corpo moldam nossas vivéncias no mundo sensivel. Nesse panorama, cultura e natureza se
apresentam como forcas primordiais na compreensao do elo entre espiritualidade, corporeidade
e mente. Nesse horizonte, a preservagdo do meio ambiente surge como uma extensao fluida
dessa heranca cultural, envolvendo-se de forma continua com o saber ancestral das plantas
medicinais, as artes de cuidar dos recursos naturais de modo sustentavel e as maneiras de
conviver em paz com a terra.

Essas manifestagdes ndo apenas simbolizam a resisténcia e a transmissdo de uma
identidade tinica, mas também celebram a harmonia entre o homem, a natureza e o sagrado,
revelando uma poesia que pulsa na diversidade cultural.

Tendo em vista que, “a compreensdo da Amazonia antes de ser cientifica, bioldgica ou
geologica, ¢ indigena. E na compreensdo mais profunda da relagio entre seres humanos e
natureza, captada e vivida pela sabedoria indigena, que se pode perceber a visao da Amazonia”
(Castro, 2021, p. 42). Desta forma, os conhecimentos ancestrais da Pachamama e as praticas
xamanicas revelam a profunda unido entre o mundo tangivel e o reino invisivel na tradigdo
sagrada da Jurema, assim como na visdo cosmica dos povos indigenas do Noroeste amazonico
e das civilizagdes andinas.

A unido sagrada entre Pachamama e Jurema revela uma sinfonia de reveréncia e
comunhdo com a esséncia da vida. Ambas as tradi¢des, raizes profundas de culturas ancestrais,
celebram o divino escondido na mae Terra e na planta sagrada, tecendo uma tapegaria de
sabedoria, cura e autoconhecimento. Nessa conjuntura, na Jurema Sagrada e “na Pacha nao
existe a dicotomia entre seres vivos e corpos inertes, todos eles tém vida, e a vida ¢ entendida

como a relagdo entre as partes do todo. E em especial, ndo hd uma separacdo entre seres

129



humanos e natureza. Tudo forma parte da Pacha, como uma totalidade, tem vidas” (Bulhdes,
2021, p. 134).

Cada uma, com seus simbolos unicos ¢ historias ancestrais, compartilha uma visao de
mundo onde os elementos naturais, terra, vegetal, ar, agua, sao manifestagdes do sagrado, fontes
inesgotaveis de energia, luz e espiritualidade. No cora¢dao da cosmologia andina, pulsa a deidade
mae, Pachamama, a guardia da fertilidade e do equilibrio ecologico. Ela é a mae terra generosa,
que nutre e sustenta toda a criagdo. Sua veneragao ¢ um ato de gratidao e respeito, um ritual de
reciprocidade que celebra a vida e o ciclo da natureza.

Seus rituais, carregados de oferendas e preces, sdo cangdes de agradecimento a mae
que sustenta o universo, um convite ao reconhecimento da conexao sagrada entre 0 homem e a
terra. “As energias Pachamama engendram uma espiritualidade de bem viver e de pertenga dos
povos amerindios com a terra. Pachamama ¢ a terra, equivalente a mae, a mae terra. Esta
associado ao sentido da vida, envolvendo o nascimento e a maternidade” (Torres, 2021, p.45).

Na alma das tradi¢des indigenas e afro-brasileiras, reside a Jurema, uma planta sagrada
que atua como ponte entre os mundos. Seus rituais de cura e comunica¢gdo com o invisivel
utilizam a forca da planta, que, com suas propriedades psicoativas, abre portas para o
autoconhecimento e o didlogo espiritual. Cantos, dancas e meditagdes envolvem os praticantes,
que buscam na Jurema Sagrada a mediadora divina, a chave para entender os mistérios do eu e
do cosmos.

Essas tradicdes, distintas em suas origens, convergem na reveréncia pela natureza e na
compreensdo de forgas espirituais que habitam o mundo natural. Ambas veem na terra e nas
plantas fontes de poder, sabedoria e cura, promovendo uma harmonia sagrada entre o humano
e o divino. Sua esséncia reside na busca pelo equilibrio interior e pela unido com o sagrado,
nutrindo uma relagdo de respeito e amor pelo planeta e por si mesmo.

Em um tempo de renovacao espiritual, comunidades e praticantes tecem esses saberes
ancestrais, entrelagando diversidade cultural e espiritualidade, para ampliar a compreensao do
elo profundo entre humanidade, natureza e espirito. Em suma, a confluéncia entre Pachamama
e Jurema Sagrada ¢ uma danca de veneragdo a divindade da criagdo, uma jornada de cura e
autodescoberta através de ritos e praticas ancestrais, que celebram a conexdo sagrada com o

mundo natural como fonte eterna de sabedoria, for¢a e luz interior. Onde,

As praticas ecologicas realizadas pelos povos indigenas, pelas mulheres em
particular, fazem aumentar, ao invés de reduzir, a biodiversidade florestal; elas

130



tendem a modificar sutilmente os ecossistemas amazonicos, gerando
ecologias induzidas e localizadas, ilhas de recursos cuja diversidade bioldgica
¢ manejada e modelada em beneficio das geracdes presentes e futuras
(Bulhdes, 2021, p. 131).

ANCESTRALIDADES DE CONFLUENCIA ENTRE OS POVOS INDiGENAS DOS
ANDES BOLIVIANO E DA AMAZONIA BRASILEIRA

A heranga ancestral de unido entre os povos indigenas ¢ a resisténcia as imposigoes
da religiosidade cristd nos faz refletir sobre as dindmicas culturais, sociais e espirituais que
permeiam o cenario latino-americano, especialmente no Brasil. Essa tematica atravessa
questdes de identidade, resisténcia cultural e o enfrentamento as tentativas de homogeneizagao
e anulacdo das tradi¢des indigenas promovidas pela colonizagdo ocidental.

Estudos académicos revelam que a ancestralidade indigena é marcada por uma ligagao
profunda com suas terras sagradas, mitos ancestrais, rituais sagrados e cosmovisdes milenares.
Essa heranca constitui uma matriz de resisténcia as tentativas de homogeneizacio cultural

promovidas pelo cristianismo colonial e, posteriormente, pela sociedade eurocéntrica.

Nas nossas expressoes religiosas, espirituais, celebrativas e misticas ¢
importante valorizar as formas mitoldgicas do povo, os rituais que ajudam a
valorizacao do corpo e da terra, que lembrem constantemente o valor sagrado
de todos os tipos de vida e de nossa dependéncia da terra e um dos outros.
Vivemos numa teia de vida. Tornamo-nos humanos na medida em que
descobrimos ¢ nos ligamos a essa maravilhosa cadeia de vida que é o planeta
terra, manifestado aqui na Amazdnia (Castro, 2024, p.43)

A religiosidade indigena, muitas vezes, ¢ compreendida ndo apenas como uma pratica
espiritual, mas como uma expressdo de resisténcia politica e cultural, preservando saberes

ancestrais € modos de vida que desafiam a narrativa hegemonica eurocéntrica. Pois,

No ambito religioso 0o ambiente amazdnico ¢ o lugar dos sincretismos, da
mesticagem e do hibridismo. Ainda estamos por desvendar, interpretar suas
representagdes e significados traduzidos aqui pelas religides, mitologias
indigenas e africanas, pelas praticas de pajelanca desenvolvidas pelas
comunidades rurais e urbanas, pelas visdes de santos ¢ de visagens, pelos
encantados e pelos cirios e procissdes dedicadas a Nossa Senhora, pela

131



religido do Daime com sua beberagem, pelos cultos afro -amozonico e as
experiéncias de possessdo diabdlica e do Espirito Santo nos cultos
pentecostais (Castro, 2024, p. 40).

Ao longo das analises, percebemos que a ciéncia ocidental, ao extenso da historia,
frequentemente marginalizou ou patologizou as religioes indigenas, considerando-as primitivas
ou inferiores. Essa visdo reforcou o apagamento de praticas espirituais que, na esséncia,
representam formas complexas de relagdo com o mundo e de resisténcia cultural. Essa postura
eurocéntrica, aponta para a necessidade de uma epistemologia que reconhega a validade e a
riqueza das cosmovisdes indigenas, abandonando o paradigma colonizador que busca
homogeneizar a diversidade.

Na qual um dos principais dilemas refere-se a dificuldade de incorporar conhecimentos
indigenas ao escopo da ciéncia ocidental sem desconsiderar suas particularidades. Existe uma
tensdo entre valorizar o saber tradicional e impor categorias cientificas que tendem a
desqualificar esses saberes. Além disso, hd o risco de apropriagdo cultural ou de
instrumentalizar esses conhecimentos para interesses externos, fragilizando a autonomia e a
integridade das comunidades indigenas.

Os povos indigenas resistiram as tentativas de colonizacdo cultural e religiosa desde o
primeiro contato com os europeus. Sua resisténcia se traduziu na preservacao de linguas, rituais,
cosmologias e formas de organizacdo social. A colonizacao cristd buscou deslegitimar essas
praticas, muitas vezes por meio de catequese forcada, repressdo e apagamento cultural.

Onde “o que se pensou foi que este processo teria como resultado uma
homogeneizacao cultural, mas o que ocorreu foi um processo de interagdo e influéncia entre
culturas, umas com as outras, em que as diferencas permanecem e a0 mesmo tempo evoluem”
(Castro, 2024, p.40). Contudo, essa resisténcia persiste até os dias atuais, manifestando-se em
movimentos de revitalizag@o cultural, na luta pela demarcagao de terras e na afirmacdo de suas
religides tradicionais como alicerces de sua identidade.

Na contemporaneidade, hd um reconhecimento crescente da importancia de respeitar
e valorizar as religiosidades indigenas, incluindo suas formas de resisténcia e ancestralidade.
Ainda assim, obstaculos permanecem, sobretudo no que tange a descoloniza¢do do
conhecimento, ao reconhecimento de direitos e a superacao de visdes eurocéntricas que tentam
reduzir as religides indigenas a uma “pratica primitiva”.

A heranca ancestral de resisténcia indigena as imposi¢des cristas revela uma historia

de luta pela preservagao cultural e espiritual. Compreender esse fendmeno exige uma postura
132



critica diante das epistemologias ocidentais e uma valorizagdo do saber indigena como fonte
legitima de conhecimento. O reconhecimento dessa ancestralidade ¢ fundamental para
promover uma sociedade mais plural, aberta ao dialogo com a diversidade cultural e espiritual

dos povos originarios.

Enfim, somos pequenos diante das coisas que acontecem nas grandes cidades
e no mundo. A dita civilizagdo chegou a muito tempo. Enquanto civilizacao
nos precisamos os produtos da floresta, reconhecendo o seu espago e trabalho,
por sem a floresta a nossa vida ndo tem sentido. Se a destruirmos jamais ela
voltara a ser o que era antes, pois as feridas se cicatrizam, mas deixam as
marcas. Ensinemos aos que vem depois de nos qual é o melhor trabalho e o
mais digno que existe no mundo. Ndo sabemos, mas sabemos que da terra
brota tudo o que nds queremos como sustento, como o nosso alimento, mas
também brota: o ouro, a prata, o petroleo, o ferro, a 4gua, o sal, as plantas e os
animais. Nascem da terra, alguns sdo produtos caros e outros pouco valores.
Vamos cuidar da nossa floresta, pois ela é o planeta que existe para nos.
(Fontes, 2019, p. 33)

CONSIDERACOES FINAIS

Com base no que foi apresentado, o texto revela que os rituais sagrados da Pachamama,
do Xamanismo e da Jurema Sagrada representam expressoes profundas de uma cultura ancestral
indigena e afro-indigena, cuja esséncia estd enraizada na relagdo harmoniosa e respeitosa com
anatureza e o cosmos. Essas praticas, além de manifestagdes religiosas, consolidam identidades
culturais, resistem as pressoes da modernidade capitalista e reafirmam a resisténcia frente as
tentativas de homogeneizagao cultural e apagamento de saberes tradicionais. Assim como, a
preservacao do meio ambiente, especialmente na regido amazonica e andina, objetos de estudo
e reveréncia.

A conexdo entre esses saberes revela uma cosmovisao que considera a Terra como
uma entidade viva, mae e parceira, cuja preservacao ¢ fundamental para a sustenta¢do da vida.
A Pachamama, por exemplo, simboliza uma forga vital que exige reciprocidade e respeito,
enquanto o Xamanismo e a Jurema Sagrada atuam como canais de comunica¢do com o sagrado,
promovendo cura, protecdo e autoconhecimento, reforcando a resisténcia cultural e espiritual

desses povos.

133



Os rituais sagrados da Pachamama, do Xamanismo e da Jurema Sagrada representam
mais do que manifestacdes religiosas, sdo expressdes de resisténcia cultural, identitaria e
ecologica que reafirmam a relagdo sagrada do homem com a natureza e o cosmos. Destarte, o
texto também destaca o impacto das ag¢des colonizadoras e do eurocentrismo na marginalizagao
e patologizacdo desses saberes, reforcando a importancia de um reconhecimento
epistemologico que valorize a diversidade cultural e espiritual. A experiéncia intercultural na
Bolivia e os conhecimentos transmitidos oralmente reforcam a necessidade de perpetuar e
valorizar essas tradigdes, que carregam uma sabedoria ancestral capaz de oferecer alternativas
sustentaveis e €ticas diante dos desafios ambientais e sociais contemporaneos.

Essas tradi¢des, transmitidas no cotidiano e praticadas com reveréncia, sustentam uma
visdo holistica do mundo, na qual tudo ¢ parte de um todo vivo, interdependente e sagrado. A
valorizacao e o reconhecimento dessas praticas na atualidade sdo essenciais para fortalecer a
identidade dos povos originarios, promovendo a sustentabilidade do bem viver e combatendo a
homogeneizagado cultural imposta por processos coloniais ¢ hegemonicos.

Por fim, conclui-se que a confluéncia entre Pachamama, Xamanismo e Jurema Sagrada
revela uma profunda interdependéncia entre cultura, espiritualidade e sustentabilidade. Essas
praticas representam uma resisténcia viva, uma memoria coletiva que fomenta uma relacao
mais consciente, justa e equilibrada com o meio ambiente e com as proprias comunidades,
contribuindo para a constru¢do de uma sociedade diversa, respeitosa e sustentavel.

Assim, valorizar esses saberes ¢ fundamental ndo apenas para a transmissao cultural,
mas também para a promog¢do de um mundo mais harménico e em sintonia com a sabedoria
ancestral. Reafirmando a importancia de uma epistemologia que valorize e integre as diversas
formas de conhecimento, reconhecendo a ancestralidade como fonte de resisténcia e esperanca

para o futuro do planeta.

134



REFERENCIAS

ACSELRAD, Maria. Jurema ¢ corpo, ndo ¢ cabega: Encantamento. Aprendizagem e
transformagao entre caboclos e caboclinhos. Locus: Revista de Historia, 30, n.2 (2024): 97 —
120.

AMAZONAS, Manaus. Lei N° 5.796, de 12 de janeiro de 2022. Declara Sao Gabriel da
Cachoeira-AM, como a Capital dos Povos Indigenas.

BARRETO, Jodao Paulo Lima. Bahserikowi - Centro de Medicina Indigena da Amazonia:
concepgoes e praticas de saude. Amazonica - Revista de Antropologia, [S.1.], v. 9, n. 2, p. 594-
612, abr. 2018. ISSN 2176-0675. Disponivel em:
<https://periodicos.ufpa.br/index.php/amazonica/article/view/5665>. Acesso em: 20 mar.
2024. doi:http://dx.doi.org/10.18542/amazonica.v9i2.5665.

BARRETO, Jodo Paulo Lima. Kumua na Kahtiroti-ukuse: uma “teoria” sobre o corpo € o
conhecimento-pratico dos especialistas indigenas do Alto Rio Negro. Tese de Doutorado em
Antroplogia Social - UFAM, 2021.

BULHOES, Adson Manoel. A alma feminina e a poética da vida na Amazonia, Adson Manoel
Bulhdes. Manaus: EDUA; Sao Paulo: Alexa Cultural, 2021.

CASTRO, Ricardo Gongalves. Principios contextuais, de género, interculturais e pds-coloniais
pajelanga, bem-viver e sincretismo religioso. Revista Ecotologia. Brasilia — DF, 2021, 1°
Edicao, 36-43.

DESCOLA, Philippe, 1949. Outras naturezas, outras culturasTraducdo de Cecilia Ciscato — Sao
Paulo: Editora 34, 2016 (1* Edicao) 64p. (Colegao Fabula).

FONTES, Francineia Bitencourt. Hipana. Eeno Hiepolekoa. Construindo um pensamento
antropologico a partir da mitologia Baniwa e de suas Transformacoes. Dissertagdo de Mestrado
em Antropologia Social. Universidade Federal do Rio de Janeiro. 2019.

JUAREZ, Geraldo Fernandez. Tinku y Taipi: Dos recursos culindrios pertinentes em los
ofrendas Aymaras a la Pachamama. Universidad Complutense — Madrid. Antropologica n® 11-
Enero 1994.

KOPENAWA, Davi, ALBERT, Bruce. A queda do ceu: Palavras de um xama yanomami. Sao
Paulo: Companhia das letras, 2015.

LANGDON, E. Jean Matteson. Xamanismo no Brasil: Novas Pespectivas. Organizadora. —
Florianopolis: Ed. da UFSC, 1996.

135



LIZARDO, Liliane Salgado. Mutawarisd: Benzimento entre os Baré de Sao Gabriel da
Cachoeira — Alto Rio Negro. Dissertacao de mestrado em Antropologia Social da Universidade
Federal do Amazonas — UFAM, 2016.

MIRANDA, Carla. E a Jurema se abriu toda em flor. A luta por Reconhecimento do Povo de
Jurema como Povo Tradicional de Matriz Afro-indigena. Tese de Doutorado pela Universidade
de Brasilia — Faculdade de Direito, 2018.

QUINTEIRO, M.M.C., and FONSECA, L.C. Saberes tradicionais e¢ o desafio da
multiculturalidade nas instituigdes de ensino. In: SANTOS, M.G., and QUINTERO, M., comps.
Saberes tradicionais e locais: reflexdes etnobioldgicas [online]. Rio de Janeiro: EDUERJ, 2018,
pp. 148-167. ISBN: 978-85-7511-485- 8. https://doi.org/10.7476/9788575114858.0009.

TORRES, Iraildes Caldas. As praticas sociais das mulheres da floresta. Revista Ecotologia.
Brasilia — DF, 2021, 1* Edicao, 44-47.

WRIGHT, M. Robin. Os guardides do Cosmo: Pajés e Profetas entre os Baniwa. Xamanismo
no Brasil: Novas Perspectivas — Floriandpolis: Ed. da UFSC, 1996.

136


https://doi.org/10.7476/9788575114858.0009

