
                                                                                                 

UNIVERSIDADE FEDERAL DO AMAZONAS - UFAM 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM LETRAS – PPGL 

ÁREA DE CONCETRAÇÃO: TEORIA E ANÁLISE LINGUÍSTICA 

LINHA DE PESQUISA: LÍNGUA, ENSINO E SOCIEDADE 
FACULDADE DE LETRAS - FLET 

 

 

 

 

 

AGOSTINHO FILHO DA SILVA LIMA 

 

 

 

 

 

. 

PODER, IDEOLOGIA E GÊNERO NA OBRA ‘A LETRA ESCARLATE’, UMA 

LEITURA SOB A ÓTICA DISCURSIVA  

 

 

 

 

 

DISSERTAÇÃO DE MESTRADO 

 

 

 

 

 

 

 

 

MANAUS-AM 

2025 



AGOSTINHO FILHO DA SILVA LIMA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PODER, IDEOLOGIA E GÊNERO NA OBRA ‘A LETRA ESCARLATE’, UMA 

LEITURA SOB A ÓTICA DISCURSIVA  

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Letras (PPGL), da Faculdade de 

Letras (FLET), da Universidade Federal do 

Amazonas – (UFAM), como requisito para 

obtenção do título de Mestre em Letras, na área 

de concentração Teoria e Análise Linguística, 

na linha de pesquisa: Língua, Ensino e 

Sociedade. 
 

 

Orientador: Prof. Dr. Leonard Christy Souza Costa 

 

 

 

 

 

 

 

MANAUS-AM 

2025 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



AGOSTINHO FILHO DA SILVA LIMA 

 

 

 

PODER, IDEOLOGIA E GÊNERO NA OBRA ‘A LETRA ESCARLATE’, UMA 

LEITURA SOB A ÓTICA DISCURSIVA 

 

 

 

MESTRADO EM LETRAS 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de 

Pós-Graduação em Letras (PPGL), da 

Faculdade de Letras (FLET), da 

Universidade Federal do Amazonas – 

(UFAM), como requisito para obtenção do 

título de Mestre em Letras, na área de 

concentração Teoria e Análise Linguística, 

na linha de pesquisa: Língua, Ensino e 

Sociedade. 

 

 

Aprovado em 06 de maio de 2025. 

 

 

BANCA EXAMINADORA: 

 

 
Prof. Dr. Sérgio Augusto Freire de Souza - Membro 

Universidade Federal do Amazonas (PPGL-UFAM) 

 

 



DEDICATÓRIA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

À minha mãe, Dora Silva. 

 

 

 



AGRADECIMENTOS 

 

A Deus, por ter me dado forças e sido meu guia durante esse trajeto de formação 

acadêmica. 

Ao professor Dr. Leonard Christy, por ter me aceitado como orientando, ter acreditado em 

mim e me orientado durante esse trajeto. E por ser um orientador que preza pela liberdade 

acadêmica e intelectual. 

À professora Danielle Brito, orientadora ainda na época do PIBIC, que contribuiu bastante 

para minha formação crítica, política, acadêmica e humanista.  

À Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior (CAPES), pelo 

financiamento desta pesquisa. 

À minha família, que sempre me apoiou e ainda me ajuda e incentiva nos caminhos dos 

estudos. 

À minha mãe, Dora Silva, meu maior exemplo, por tanto amor, carinho, paciência, 

entendimento e acolhimento durante esse período.  Por ser quem és, por sempre estar ao 

meu lado, aconselhar-me e mostrar-me o caminho do bem e por tudo que me ensinou e 

ainda me ensina. 

Às minhas irmãs, Lígia, Lívia, Lília e Leda, por todo amor, incentivo e acolhimento. 

E a todos os meus colegas do PPGL-UFAM, aos professores e a todos os profissionais que 

fazem parte do PPGL-UFAM.  

À professora Dra. Elis Regina, por estender as mãos, orientar e incentivar a buscar sempre 

ir mais longe. Por seres a profissional que és e por ter contribuído significativamente para 

minha formação humana, profissional, acadêmica, estética, política e crítica. 

Por fim, agradeço a todos, que direta ou indiretamente, contribuíram para a concretização 

e realização deste modesto trabalho. 

Obrigado! 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Não há fatos eternos, como não há verdades absolutas” 
    

Friedrich Nietzsche 

 

"não há fatos, apenas interpretações" 

Friedrich Nietzsche 

 

 

           “Não poderia a vida de todos se transformar  

em uma obra de arte? Por que deveria  

uma lâmpada ou casa ser um objeto  

de arte, e não a nossa vida”? 
 

Michel Foucault 

 

 



RESUMO  

 

A presente dissertação é uma análise discursiva de filiação francesa das relações de poder, 

ideologia e gênero, materializadas e caracterizadas por diferentes formações discursivas 

evidenciadas na obra A Letra Escarlate (1850), autoria de Nathaniel Hawthorne (1805-1864), 

referente à protagonista do romance: Hester Prynne.  O percurso teórico e metodológico 

utilizado é de uma abordagem qualitativo-discursiva e de pesquisa bibliográfica. Para o 

desenvolvimento da proposta da análise discursiva, foi empregado o procedimento teórico e 

metodológico arquegenealógico, pressuposto definido por Michel Foucault, na relação entre 

Saber-Poder-Sujeito; e dos conceitos de Estrutura e Acontecimento, pressuposto teórico e 

metodológico definido por Michel Pêcheux, na relação entre Língua-Discurso-Ideologia-

Sujeito. A montagem do corpus é composta por trechos da obra A Letra Escarlate (1850), 

utilizada como pano de fundo para a análise e da qual foram selecionadas as materialidades 

linguísticas. Com o objetivo de evidenciar enunciados às formações discursivas e às relações 

de poder referentes à personagem e à problematização em relação ao tema, esta dissertação 

verticalizou trechos selecionados a partir da obra com as teorias da análise do discurso francesa, 

em diálogo com outros referenciais teóricos propostos. A análise evidenciou que Hester Prynne 

está enquadrada em uma sociedade androcêntrica, patriarcal e puritana, marcada por 

ideologias, relações poder-saber, aparelhos ideológicos e repressivos do Estado que 

materializam discursos de determinação de comportamento, condutas e montam uma estrutura 

de poder e dominação do sujeito feminino, de violência e opressão, colocando-o numa relação 

de poder de subalternidade e silenciamento. Ainda assim, mesmo estando numa sociedade 

repressiva para o sujeito feminino, a personagem resiste e, com brio, segue sua vida com uma 

atitude afirmativa, sem reagir às decisões das relações do poder, resistindo, assim, ao sistema 

de dominação estrutural. O que evidencia ter uma moral forte, própria e uma ética de existência 

individual consigo mesma. Para conseguir os resultados esperados, a análise tomou por base 

os seguintes autores: Althusser (1970), Bourdieu (2010), Brito (2017), Brandão (2012) 

Foucault (2008, 2012, 1999, 1996, 1979), Safiotti (2015), Orlandi (2009), Pêcheux (1995, 

2008), Stearns (2015), Karnal et al (2010), Lerner (2019), Beauvoir (1967), Lauretis (2019), 

Žižek  (2014).  

 

Palavras-chaves: 1. Poder. 2. discurso. 3. gênero. 4. ideologia. 5. resistência.  

.   

 



                                                                      ABSTRAC 

 

This dissertation is a discursive analysis of the French affiliation of power relations, ideology 

and gender, materialized and characterized by different discursive formations evidenced in the 

work The Scarlet Letter (1850), authored by Nathaniel Hawthorne (1805-1864), referring to the 

protagonist of the novel: Hester Prynne.  The theoretical and methodological path used is a 

qualitative-discursive approach and bibliographical research. To develop the discursive 

analysis proposal, the archegenealogical theoretical and methodological procedure was used, 

an assumption defined by Michel Foucault, in the relationship between Knowledge-Power-

Subject; and the concepts of Structure and Event, a theoretical and methodological assumption 

defined by Michel Pêcheux, in the relationship between Language-Discourse-Ideology-Subject. 

The corpus assembly is composed of excerpts from the work The Scarlet Letter (1850), used as 

a background for the analysis and from which the linguistic materiality was selected. With the 

aim of highlighting statements and discursive formations and power relations relating to the 

character and the problematization in relation to the theme, this dissertation verticalized 

selected excerpts from the work with the theories of French discourse analysis, in dialogue with 

other proposed theoretical references. The analysis showed that Hester Prynne is framed in an 

androcentric, patriarchal and puritan society, marked by ideologies, power-knowledge 

relations, ideological and repressive State apparatuses that materialize discourses determining 

behavior, conduct and set up a structure of power and domination of the female subject, of 

violence and oppression, placing the female subject in a power relationship of subalternity and 

silencing. Still, even though she is in a repressive society for the female subject, the character 

resists and, with pride, continues her life with an affirmative attitude, without reacting to the 

decisions of power relations, thus resisting the system of structural domination, showing that 

she has a strong morality of her own and an ethics of individual existence within herself. To 

achieve the expected results, the analysis was based on the following authors: Althusser (1970), 

Bourdieu (2010), Brito (2017), Brandão (2012) Foucault (2008, 2012, 1999, 1996, 1979), 

Safiotti (2015), Orlandi (2009), Pêcheux (1995, 2008), Stearns (2015), Karnal et al (2010), 

Lerner (2019), Beauvoir (1967), Lauretis (2019), Žižek (2014). 

 

Keywords:  1. Power. 2. discourse. 3. power. 4. ideology. 5. resistance. 

 

 

 



SUMÁRIO 

  
 INTRODUÇÃO.................................................................................................11 

 

1.        CAPÍTULO - FUNDAMENTAÇÃO TEÓRICA.................................15      

1.1       Breve histórico da Análise do Discurso...................................................15      

1.2       Sujeito.......................................................................................................20 

1.3       Discurso....................................................................................................22 

1.4       Ideologia...................................................................................................24 

1.5       Formações discursivas............................................................. ................27      

1.6       Poder e saber............................................................................................32        

1.7       Gênero e Feminismo................................................................................37   

1.8       Breve contextualização histórica da obra A Letra Escarlate...................51                

1.9       Reforma protestante: luteranismo  ..........................................................51 

1.10    Calvinismo................................................................................................54    

1.11    Os Puritanos e a migração  para o novo mundo: A Nova Inglaterra........60   

1.12    O Motivo da ida à América do Norte ......................................................64 

1.13    Colonização de povoamento.....................................................................67    
1.14    Colônia de Boston e enredo da obra A Letra Escarlate...........................69     

2.        CAPÍTULO - PROCEDIMENTOS METODOLÓGICOS ...............73 

2.1      Abordagem qualitativa.............................................................................73     

2.2      Pesquisa bibliográfica..............................................................................75       

2.3      Análise do discurso para análise de dados...............................................76      

2.4      Arquegenealogia de Michel Foucault......................................................76     

2.5      Estrutura e acontecimento de Michel Pêcheux........................................77      

2.6      Método análise crítica de  Sérgio Freire (2014)......................................79      

2.7      O corpus...................................................................................................80    

2.8      Finalizando...............................................................................................81     

3         CAPÍTULO - ANÁLISE DE DADOS..................................................82   

3.1    "O olhar carrancudo, a severa repreensão, [...] respaldados pela autoridade  

bíblica":  A Sociedade: androcêntrica, patriarcal, puritana e disciplinar............82    
   

3.2    "ela sentiu agonia a cada passo por causa das pessoas que se aglomeravam 

 para vê-la”: A Jurisprudência: vigiar e punir o sujeito feminino infame...........91   
  

3.3    "Nós, mulheres, desde que maduras e membros da igreja com reputação 

 imaculada, cuidássemos de malfeitoras": O ideal de sujeito feminino em A  

Letra Escarlate...................................................................................................101 
 
 

3.4    "Ela se tornaria o símbolo geral ao qual o pregador e o moralista devem 

 apontar":   A Violência: a subjetiva e a objetiva simbólica da linguagem........115  
   
 

3.5    "Pode parecer surpreendente que essa mulher ainda chamasse esse lugar 

 de lar": Resistência: Hester Prynne e Pérola contra o poder e a sociedade.......122 
 

CONSIDERAÇÕES FINAIS...........................................................................132       
 

REFERÊNCIAS................................................................................................136    

  



11 

 

INTRODUÇÃO 
 

           A presente dissertação, intitulada Poder, ideologia e gênero na obra ‘A Letra 

Escarlate’, uma leitura sob a ótica discursiva, é uma proposta de pesquisa sob a referência da 

análise discursiva de linha francesa, das relações de poder, ideologia e questões de gênero 

evidenciadas pela personagem Hester Prynne, em relação às diferentes formações discursivas 

presentes na obra A Letra Escarlate. E, para isso, nos apropriamos da teoria da Análise do 

Discurso de Linha Francesa (doravante AD). Visamos analisar, interpretar, descrever e 

problematizar as diferentes formações discursivas, as determinações das verdades, ideologias, 

comportamentos e condutas instrumentalizadas pelo exercício e relações de poder presentes na 

obra e pelos discursos dominantes determinadores dos padrões de gênero e das relações sociais 

de gênero, que são projetados para a colônia de Boston, no contexto sócio-histórico da obra. 

Evidenciaremos alguns momentos de violência e exercício de resistência que a protagonista 

manifesta discursivamente.    

As diferenças e as desigualdades nas relações sociais de gênero ganham força e se 

escalonam em lugares nos quais a sociedade é organizada e regida pelo sistema patriarcal e 

androcêntrico, o que consiste na “institucionalização da dominância masculina sobre as 

mulheres e crianças na família e a extensão da dominância masculina sobre as mulheres na 

sociedade em geral” (Lerner, 2019, p. 322). Além disso, organiza-se também com um forte 

domínio da religiosidade e do puritanismo, fazendo do discurso religioso a determinação do 

discurso jurídico na manutenção das relações de poder-saber na sociedade, na qual a 

religiosidade predominante garante a lei, as condutas, as verdades, a normalização e 

individualização dos sujeitos.  

Este é o cenário apresentado na obra A Letra Escarlate, autoria de Nathaniel 

Hawthorne.  Ao romper os paradigmas da sociedade de sua época, a personagem que tenta o 

exercício do direito à liberdade sexual (entre outras liberdades) é severamente julgada, 

excluída, condenada e punida, em seu tempo e modo. Compreender, via discurso, quais 

mecanismos de exercício de poder-saber e quais materialidades ideológicas constituem 

subjetividades que negam, aceitam, produzem e reproduzem esses mecanismos e conflitos, faz-

se necessário, pois, como nos afirma Eni Orlandi, “A evidência do sentido que, na realidade, é 

um efeito ideológico, não nos deixa perceber seu caráter material, a historicidade de sua 

construção” (2009, p. 45). Segundo Michel Pêcheux, “o que oculta essa evidência [...] é o ato 

de que o sujeito é desde sempre, ‘um indivíduo interpelado’ [...] a ‘evidência’ da identidade 

oculta que esta resulta de uma identificação-interpelação do sujeito” (1995, p. 155), nas 



12 

 

ideologias. Neste fenômeno, interessamo-nos pela formação da subjetividade que aceita a 

retórica como verdade na refutação da parresia. 

É importante haver a compreensão das relações de poder e os mecanismos de exercício 

de poder que constituem as subjetividades, pois estas, mesmo sendo oprimidas pela sociedade 

patriarcal, androcêntrica, religiosa e puritana, ao contrário da busca da liberdade da opressão e 

de gênero, preferem a produção e a reprodução da opressão, o que é fundamental na análise da 

sociedade vigente. Ao compreender esses processos, a possibilidade de resistência pode ser 

apresentada como uma derivação de sentidos e irrupção de outro discurso, na construção e na 

possibilidade de uma nova sociedade e de manutenção nas relações de poder e da dominação 

ideológica.  

A personagem Hester Prynne da obra A Letra Escarlate, de Nathaniel Hawthorne, 

parece-nos um exemplo de resistência na luta das mulheres contra os mecanismos de exercício 

de poder e de dominação do sujeito feminino e da violência simbólica que permeiam a 

organização de uma sociedade patriarcal, androcêntrica, puritana e religiosa, sobretudo nos 

termos que tratam as relações sociais de gênero, levantando questões de gênero, em sua época.  

Analisar, pela via do discurso, quais materialidades discursivas e efeitos de verdade se 

apresentam na subjetividade da personagem fazem-se necessárias para a compreensão do 

modelo feminino esperado em sua época. Portanto, questionamos: quais razões a levam a 

resistir às intervenções do exercício do poder dominante e quais os reflexos dessa resistência 

são significativos para as lutas das mulheres e para a questão do gênero, no que tange às 

relações de poder que atravessam as relações de gênero, na sociedade atual? 

           Outros questionamentos direcionantes para esta pesquisa são: Como funcionam os 

aparelhos ideológicos na determinação e manutenção das ideologias em Boston, na Nova 

Inglaterra, no contexto sócio-histórico da obra e como e quais materialidades discursivas 

possibilitam/ram determinadas formações discursivas na época histórica? Como a relação entre 

o poder-saber e a subjetividade se apresenta? Para efetivar a pesquisa, além de uma abordagem 

qualitativo-discursiva e uma pesquisa bibliográfica, houve a necessidade de nos apoderarmos 

do método arquegenealógico de Michel Foucault, pois, em harmonia ao que esclarece o autor, 

para uma maior compreensão das relações que constituem o sujeito, hoje, é necessário 

considerá-lo em um quadro sócio-histórico, ou melhor, arquegenealógico.  

A hipótese é que as relações entre poder-saber-subjetividade se instrumentalizam pela 

violência. Desvelar a função da violência como instrumento de exercício e manutenção das 

relações de poder cobra um estudo histórico. Historicizar é inevitável. Trata-se, portanto, de 

um exercício de poder materializado não por um homem, um rei, um soberano ou um Estado, 



13 

 

mas algo circulante, uma ideia que não se encontra de maneira física ou direta, mas sim, em 

encadeamentos, em relações. O poder só existe em exercício. Ele se exerce em rede, 

perpassando o indivíduo que pode ser submetido, mas também exercê-lo, porque “nunca são o 

alvo inerte ou consentidor do poder, são sempre centros de transmissão. Em outros termos, o 

poder não se aplica aos indivíduos, passa por eles” (Foucault, 1979 [1976], p. 183).  

           Nesse sentido, para chegar ao objetivo geral da pesquisa, orientamo-nos acompanhando 

como base os seguintes objetivos específicos: a) Apresentar um traçado histórico da relação 

gênero, feminismo, patriarcado e seus dispositivos de modos de subjetivação; b) Mencionar o 

contexto histórico da obra, os acontecimentos e motivos da formação da sociedade puritana de 

Boston, no século XVII; c) Discutir a teoria da Análise do Discurso Francesa e os dispositivos 

teóricos que serão utilizados na análise; d) Caracterizar as diferentes formações discursivas na 

análise em relação à temática; e) Desenvolver uma proposta de análise discursiva.        

O principal objetivo desta pesquisa é apresentar uma possibilidade de análise discursiva 

que trate da potencialidade da violência, da dominação ideológica e do exercício de poder, na 

questão do gênero, que sujeita os indivíduos da negação de sua própria liberdade via 

mecanismos de exercício de poder e dominação ideológica. Para tanto, usaremos como 

referência a personagem Hester Prynne da obra A Letra Escarlate, de Nathaniel Hawthorne, 

em seu intercâmbio com a sociedade, no contexto sócio-histórico da obra. Procuramos 

compreender como a sociedade constitui a subjetividade ideal de sujeito feminino, como 

constitui as relações sociais de gênero, na época da obra. E quais formações discursivas foram 

favoráveis à constituição da subjetividade da personagem Hester Prynne e, desse modo, 

compreender quais as consequências e os reflexos dessa subjetivação e dos deslizamentos dos 

sentidos para a questão do gênero, do sujeito feminino e para a luta das mulheres, no contexto 

sócio-histórico da obra e, também, na contemporaneidade.  

            Na Linguística, há diferentes campos, cada qual com sua teoria, forma e método 

específico de fazer análise e trabalhos de pesquisa visando ao entendimento dos fenômenos da 

linguagem. Mas, na Análise de Discurso, não há um método específico, e sim, metodologias 

diferenciadas de fazer análise da materialidade linguística. Isso se dá pela própria constituição 

desse campo de saber e seu caráter transdisciplinar: uma teoria de entremeio, que garante 

amplitude e inter-relação teórica nas práticas de interpretação, o que nos permite usar diferentes 

possibilidades teóricas e metodológicas de análise.  

A análise discursiva visa empreender, através da linguagem e do discurso, as relações 

de poder, as formações ideológicas, os discursos com véus de efeitos de verdades e os efeitos 

de sentido constituído sócio-historicamente para e pelos sujeitos nas lutas e contradições de um 



14 

 

determinado grupo social. A teoria do discurso usa métodos que possam trazer à tona as 

questões socioideológicos veladas na linguagem quando materializada pelo sujeito que, através 

da língua ou outras formas de linguagem, há em nós, seres humanos. Procura evidenciar o que 

não está dito, na evidência do sentido do dito, analisa a construção sócio-histórica dos sentidos 

e o conteúdo ideológico que o sustenta.  

              Para proceder à proposta de análise dessa pesquisa, o modelo metodológico pelo qual 

caminharemos segue a abordagem qualitativo-discursiva, o procedimento bibliográfico e, com 

duas linhas afins, de AD, que se completam e nos guiam na problematização e crítica para a 

materialização da proposta da análise. São eles: o modelo arquegenealógico de Michel Foucault 

(2008), estrutura e acontecimento de Michel Pêcheux (1983, 1995) e o modelo de análise crítica 

de Sérgio Souza (2014). 

             Não há, na Análise de Discurso, o melhor e único método de análise. Para esta análise, 

selecionamos apenas uma montagem teórico-metodológica, entre as diferentes formas possíveis 

para um trabalho de análise discursiva. A Teoria do Discurso, por esse motivo, afigura-se como 

um campo diferente dos outros campos ramificados da Linguística, guiados ainda pelo 

Estruturalismo e que visa o estudo sistêmico, puro, duro e fechado da estrutura da língua. Dessa 

forma, a Teoria do Discurso apresenta possibilidades múltiplas de montagens teórico-

metodológicas de pesquisa que, por serem mais consistentes e válidas cientificamente, podem 

alcançar resultados significativos de interpretação. Para um melhor entendimento das ideias, a 

dissertação está dividida em três capítulos. No capítulo um, está a fundamentação teórica. No 

capítulo dois, os procedimentos metodológicos, no capítulo três, a análise de dados e, por fim, 

considerações finais. 

Os temas abordados neste trabalho têm uma significativa importância para a sociedade 

atual. Uma vez que inserem temáticas de importantes reflexões e argumentações retóricas, 

persuasivas e subliminares colocadas e existentes na ordem de diferentes práticas: questões 

sociais, políticas, ideológicas, violências, culturais, religiosas, jurídicas, entre outras, nessa 

sociedade desigual e com interesses corporativistas, na questão do gênero, sobretudo no que 

tange as relações de poder, estruturas, ideologias e retóricas que instrumentalizam a dominação 

do sujeito feminino nas relações sociais.   

          Há um debate sobre as ideologias que a sociedade, por muitos anos, tem carregado e que, 

nos dias atuais, já não são tão importantes e não mais se encaixam no contexto em que vivemos. 

São ideologias que representam uma minoria, exclui e oprime outras. Portanto, podemos 

questionar: vivemos ainda numa sociedade igual à de A Letra Escarlate? 

 



15 

 

 

CAPÍTULO 1 – FUNDAMENTAÇÃO TEÓRICA 

 

Ao buscar desenvolver uma análise discursiva das relações de poder, das ideologias e 

suas implicações em relação às questões de gênero da obra citada, optamos pela Análise de 

Discurso – AD. Percorreremos alguns dos diferentes pressupostos teóricos gerais da teoria e 

de alguns dispositivos analíticos: conceitos e noções desenvolvidos por Michel Foucault e 

Michel Pêcheux, que serão apresentados a seguir. 

 

1.1 Breve histórico da Análise do Discurso 

 

  Após a afirmação da Linguística enquanto ciência, a partir das leituras dicotômicas 

apresentadas por Ferdinand de Saussure, no início do século XX, em seu Curso de Linguística 

Geral e, além da perspectiva dialógica dos estudos de Bakhtin (Volóchinov), em Marxismo e 

Filosofia da linguagem de 1929, uma nova perspectiva pôde ser analisada no campo da 

linguagem, porém, dessa vez, no campo destinado ao social na língua e na fala. Mas o percurso 

de chegada da AD foi pavimentado por diferentes movimentos e campos teóricos1. Sem a 

intenção de esgotar ou limitar os diferentes movimentos que possibilitaram o surgimento da 

AD, apresentaremos, nos parágrafos a seguir, alguns gestos, no campo da linguagem, que 

pavimentaram o surgimento da AD francesa2. 

Segundo Eni Orlandi (2009), o estruturalismo ganhou corpos, em diferentes trabalhos, 

que se desenvolviam para além dos estudos linguísticos, entre os quais, localizam-se, por 

exemplo, as pesquisas no campo da Semiótica, com Roman Jakobson. Mesmo partindo de uma 

visão estruturalista, são as pesquisas sobre enunciação de Jakobson que trazem outras questões 

discursivas3. Para o autor, cada função aplicada pela linguagem, em um dado discurso ou 

                                                         
1 Embora estabeleçamos uma linha direta nesse trabalho, entre o CLG e o que se produziu posteriormente, convém 

comentar que este movimento de relação entre o linguístico e o social tem forte influência de outras áreas do 

conhecimento. Saussure se propôs a fundar uma ciência linguística. Após ele, houve inúmeras outras linhas e 

teóricos que se ocuparam do estabelecimento de um recorte mais estrutural e formalista ao abordar questões de 

linguagem. Concomitantemente (e até em oposição a Saussure), houve filósofos da linguagem e pensadores de 

outros campos que construíram teorias que estudamos dentro da Linguística, como é o caso do Dialogismo, das 

ADs, etc., além dos autores que articulam Teoria do Discurso e Linguística com seus campos de especialização: 

críticos literários, sociológicos, antropólogos, psicólogos, filósofos, etc. 
2 Para aprofundar os estudos, sugerimos duas obras: OLIVEIRA, Luciano Amaral (Org.). Estudos do discurso: 

perspectivas teóricas. São Paulo: Parábola Editorial, 20013 e SOUZA, Sérgio Augusto Freire de. Conhecendo 

Análise de Discurso – Linguagem, Sociedade e Ideologia. Manaus: Editora Valer, 2006. 
3 Para desenvolver melhor o assunto, sugerimos a leitura de JAKOBSON, Roman. Linguística e Poética. In: 

Linguística & Comunicação. 20. ed. São Paulo: Cultrix, 1995. p. 118-162.  



16 

 

enunciado, vai elucidar na mensagem um dado elemento de comunicação. Embora o modelo 

de comunicação de Jakobson tenha recebido críticas, para o campo discursivo, é relevante à 

instauração da comunicação como objeto de estudo científico. 

Um artigo publicado na revista Languages 13, nos Estados Unidos, impacta, com 

intensidade, a primeira fase da AD francesa. Com o título de Discourse analysis, Zellig Harris 

chama de discursos os procedimentos da Linguística Distribucional norte-americana aplicada a 

textos. Para ele, o discurso é uma sequência de frases. Mas, um novo movimento acontece na 

conjuntura entre o final dos anos 60 e inícios dos 70, apresentando outras necessidades 

epistêmicas para a compreensão discursiva. Entre elas, temos a Pragmática, a Análise 

Conversacional, a Linguística Textual, a Teoria da Relevância e todos os estudos franceses que 

possibilitaram pensar a AD como a conhecemos.  

O trabalho de pesquisa da Gramática Sistêmica Funcional do inglês M.A.K. Halliday 

também considerou o texto como unidade fundamental na análise da linguagem. Para o autor, 

o texto não é constituído, mas realizado por sentenças4. As pesquisas de Jakobson, Harris e 

Halliday redirecionaram perspectivas teóricas na análise linguística. De certa forma e de 

maneira diferenciada, esses trabalhos impulsionaram os estudos para fora das orientações 

filológicas e estruturalistas dominantes de então.  

Émile Benveniste (1989), ao considerar a enunciação como um processo de apropriação 

da língua, inaugura uma fase fértil para os estudos do discurso. É ele quem reintroduz o sujeito 

nas preocupações linguísticas. Para o autor, a língua materializa-se no ato enunciativo, ou seja, 

quando se relaciona como o mundo. É dessa maneira que a realidade ocupa lugar dentro da 

linguagem, incorporando-se à enunciação, construindo sentidos pela noção de sujeito5.  

É na percepção de um lugar entre o linguístico e o social que se localiza a dualidade da 

linguagem. Em outras palavras, a linguagem é “atravessada por entradas subjetivas e sociais” 

(Brandão, 2012, p. 10). É nessa nova instância da linguagem que se localiza o discurso, ou seja, 

ele é o encontro entre os fenômenos linguísticos e os processos ideológicos. 

A concepção da linguagem, enquanto discurso, expede-se para algo que está fora da 

estrutura pura da língua. Esse algo é localizado no social, numa implicação cujas questões não 

são únicas, exclusivamente gramaticais e linguísticas, mas sim, de exterioridades culturais, 

sociológicas, históricas e, sobretudo, ideológicas, tornando-se manifestas nas palavras quando 

                                                         
4 Para aprofundar os estudos, indicamos HALLIDAY, M.A.K. An Introduction to functional gramar. London: 

Edward Arnold, 1994. 
5 Para conhecer melhor, indicamos BENVENISTE, É. Problemas de linguística geral II. Campinas: Pontes, 

1989. 



17 

 

estas são anunciadas por diferentes sujeitos. A linguagem, entendida como discurso, é dinâmica 

e não neutra, nem inocente e tão pouco natural e evidente. Nessa linguagem está o lugar do 

conflito; do estratégico, o jogo de poder, da resistência, da ideologia, do domínio e, dessa 

maneira, não pode ser estudada fora da sociedade, pois todos os seus processos são históricos e 

sociais. Para Orlandi (1998 apud Souza, 2006, p. 15), 

 

[...] a AD é uma espécie de antidisciplina, uma desdisciplina, que vai colocar 

questões da linguística no campo de sua constituição, interpelando-a pela 

historicidade que ela apaga do mesmo modo que coloca questões para as 

ciências sociais e seus fundamentos, interrogando a transparência da 

linguagem sobre a qual elas se assentam.  
 

Michel Pêcheux surge como um importante articulador e percursor da AD de linha 

francesa, uma vez que, por meio de suas pesquisas, foi possível concretizar essa área de estudo 

em Semântica e Discurso (1975). Pêcheux reflete a AD como uma “ruptura epistemológica com 

a ideologia que domina as ciências humanas (especialmente a psicologia)” (Pêcheux, 1988, 

apud Souza, 2006, p. 79). Pêcheux, no primeiro momento de suas teorizações sobre a AD, 

dirige-a para uma teoria não subjetiva do sujeito.  Nesse sentido, o autor causa um deslocamento 

nas formas de análise de corpus e materialidades linguísticas.  

Pêcheux, com isso, produz um deslocamento nos estudos linguísticos, na maneira pela 

qual a relação da língua/gem articulada com a história e a sociedade são tratadas teórica e 

analiticamente palas teorias linguísticas tradicionais, sobretudo, a Semântica. Sobre a égide do 

Marxismo, mas não se limitando nele, o autor propõe que ultrapassemos os limites e as bases 

da filosofia marxista da linguagem proposta por Bakhtin. Além disso, indo para uma amplitude 

teórica e prática, propõe novas formas de explicações das materialidades da linguagem e dos 

acontecimentos.  

Michel Foucault também é outro importante autor no campo discursivo. Com suas ideias 

e análises, faz contribuições significativas para o desenvolvimento da Análise do Discurso 

Francesa. Em suas observações, com a finalidade de escrever as historicidades dos 

pensamentos, das mentalidades de uma época, de um momento histórico dado, traz consigo a 

ideia de um sujeito constituído pelos diversos mecanismos sócio-históricos, culturais, 

institucionais e pelo exercício de poder na relação com o saber, e não com a ideia de um sujeito 

único, perfeito e racional que se digere e se constitui por si mesmo. O autor busca entender: 

quem somos nós, hoje? Por que agimos como agimos, pensamos como pensamos? Por que 

vivemos, falamos, existimos de uma maneira ou não de outra, assim, hoje? De tal modo, 

Foucault questiona e deixa de lado o sujeito universal, cartesianizado, procurando fazer uma 



18 

 

pesquisa que busque explicar as díspares maneiras pelas quais o sujeito unificado foi constituído 

e moldado em sua subjetividade por diferentes mecanismos de experimentação de exercício de 

poder e saber em formas específicas e diversas.  

Nessa mesma lógica, a produção do saber é resultado de um conjugado de pressões, 

regras e relações de poder que individualizam os saberes. Alguns se tornam dominantes e 

aceitos, outros ficam fora da posição de verdade e aceitação, constituindo uma trama histórica 

de acontecimentos que permeia a história da produção e da dominância do conhecimento, 

mobilizados por sujeitos e instituições. Segundo Souza (2006, p. 61), para Foucault, 

 

[...] todo conhecimento é determinado por uma combinação de pressões 

discursivas, institucionais e sociais. O conhecimento teórico, a própria ciência, 

não estaria imune a essas determinações. Alguns desses conhecimentos 

desafiarão os discursos dominantes e outros o aceitarão, num jogo de 

configurações. 
 

A noção e o conceito de discurso para Foucault dizem respeito a um conjunto de 

enunciados com um agrupamento sistemático, selecionados por meio de estratégias de 

regulamento e distribuição de seus enunciados. Nesse sentido, Foucault busca interpretar e 

explicar as formas, os mecanismos e as práticas que operacionalizam os regulamentos internos 

e externos dos discursos, sua enunciação e seus efeitos de verdade. Esse procedimento de 

análise é chamado pelo autor de Arqueologia do Saber. O objetivo da análise é propor uma 

possibilidade de entendimento do motivo pelo qual certos discursos, enunciados e práticas 

ocupam o lugar privilegiado de posição de verdade e, a partir disso, evidenciar quais discursos 

ficaram de fora dessa posição, não sendo, portanto, validados e aceitos na sociedade e 

instituições, na atualidade.  

Ressaltamos que, quando falamos em Análise de Discurso (AD), de linha francesa ou 

de filiação francesa, ou escola francesa de AD, inevitavelmente ficam de lado outras 

manifestações de estudos do discurso6. Além disso, causa uma falsa sensação de que a AD que 

se desenvolveu na França, entre os anos 60-80, seja a mesma que se desenvolveu no Brasil, a 

                                                         
6 Além dos estudos do discurso desenvolvidos na França por diferentes perspectivas, temos entre eles, os estudos 

do filósofo Michel Pêcheux; do linguista e fundador do Centro de Análise do Discurso, Patrick Charaudeau; da 

linguista Jacqueline Authier-Revuz; do linguista Maingueneau; entre outros, demais estudos do discurso se 

desenvolveram em diferentes localidades. Entre os estudiosos do discurso, podemos citar Fairclough (britânico), 

com a linha Análise da Crítica do Discurso, Charaudeau (francês); da linha Semiolinguística, com  Maingueneau 

(francês), Van Dijik (holandês), além daqueles que, mesmo não caracterizados como analistas do discurso, são 

considerados indispensáveis para a disciplina, entre eles os filósofos marxistas Gramsci (italiano) e Althusser 

(francês), o psicanalista Lacan (francês), o sociólogo Bourdier (francês), o linguista Ducrot (Francês) e o filósofo 

Žižek (esloveno), entre tantos outros. Sugestão de leitura: OLIVEIRA, Luciano Amaral (Org.) Estudos do 

Discurso: perspectivas teóricas. São Paulo: Parábola, 2013. 



19 

 

partir dos anos 1970. Nesse sentido, como nos aponta Maria do Rosário Gregolin (2006), 

limitamos nossa linha de pesquisa ao uso de pressupostos da AD desenvolvida no Brasil, a 

partir dos anos 1970, ou seja, aos pressupostos desenvolvidos por Foucault e Pêcheux. Não 

obstante, apropriaremo-nos, quando necessário, de pressupostos outros da AD, mas sempre 

referenciados, nessa pesquisa. 

Quando nos referimos a AD, enquanto método de pesquisa, tentamos afirmar que nos 

apropriaremos dos procedimentos, conceitos e noções das fases arqueológica e genealógica, 

isto é, arquegenealogia, apresentado por Michel Foucault, quando afirma que, para uma maior 

compreensão das relações de poder que constituem os sujeitos e os saberes, hoje, é necessário 

considerá-los dentro de um quadro histórico, chamado por ele de arqueologia. Segundo o autor, 

“[...] o emprego dos conceitos de descontinuidade, de ruptura, de limiar, de limite, de série, de 

transformação coloca, a qualquer análise histórica, não somente questões de procedimento, mas 

também problemas teóricos” (Foucault, 2008, p. 23). Além disso, utilizaremos os conceitos de 

estrutura e acontecimento (1983) e memória, de Michel Pêcheux (1999, p, 49-50), quando 

afirma que   

 

[...] as condições (mecanismos, processos) nas quais um acontecimento 

histórico (um elemento histórico descontínuo e exterior) é suscetível de vir a 

inscrever na continuidade interna, no espaço potencial de coerência próprio a 

uma memória, [...] sentidos intercruzados da memória mítica, da memória 

social inscrita em práticas, e da memória construída do historiador.  
 

 

Para esta análise, deslocamos o contexto histórico da obra A Letra Escarlate (1850) 

para o contexto das leituras contemporâneas, sem, no entanto, desenvolver o anacronismo. Pelo 

contrário, escavamos os diferentes cenários discursivos presentes na obra, para evidenciar as 

emergências enunciativas que permitiram alguns discursos e não outros, na sociedade. Para 

tanto, selecionamos trechos da abra em que os sujeitos infames manifestam sua posição 

discursiva, processos e atos de resistências diante das estabelecidas relações de saber-poder e 

práticas ideológicas dominantes. Ao mesmo tempo, articulamos, perpendicularmente, as teorias 

que articulam questões de gênero e problematizam o sujeito feminino. Como resultado, temos 

as irrupções discursivas e suas formações discursivas.   

Trataremos a seguir, de alguns dos postulados desenvolvidos pela AD de linha francesa, 

que nos servem de aporte teórico para esta pesquisa. Esses postulados serão verticalizados na 

análise discursiva proposta por este corpus.  

 



20 

 

1.2 O Sujeito  

 

  Para a AD, o sujeito não é uma pessoa, um ser humano, um indivíduo particularizado, 

racional, centrado no eu, e que tem uma existência por si mesmo no mundo. Por outro lado, 

sujeito para a teoria do discurso, necessita dessa ideia para existir. O ser humano concreto é um 

dos elementos que compõe o sujeito da AD. Na AD de concepção pêchetiana, o sujeito é 

ideológico e historicamente constituído. Ele não está focalizado no eu individualista, mas sim 

na necessidade de um Outro7 para que seja aperfeiçoado por meio dos fatores externos. Nessa 

perspectiva, segundo Fernandes (2008, p. 24), o sujeito:  

 

[...] deve ser considerado sempre como um ser social, apreendido em um 

espaço coletivo; portanto, trata-se de um sujeito não fundamentado em uma 

individualidade, em um “eu” individualizado, e sim um sujeito que tem 

existência em um espaço social e ideológico, em um dado momento da história 

e não em outro. A voz desse sujeito revela o lugar social; logo, expressa um 

conjunto de outras vozes integrantes de dada realidade histórica e social: de 

sua voz ecoam as vozes constitutivas e/ou integrantes desse lugar sócio-

histórico.  

 

       Nesse sentido, no interior da AD, o sujeito não é o dono de si mesmo. O sujeito é 

um ser movido por impulsos inconscientes, desejos e é também alienado pela ideologia, é 

um ser simbólico, composto de ideologias e estabelecido sócio-historicamente e fruto das 

relações de poder e saber impostos pelos dispositivos disciplinares e aparelhos ideológicos 

do Estado na sociedade. Nas palavras de Foucault (2008, p. 107), o sujeito é “um lugar 

determinado e vazio que pode ser efetivamente ocupado por diferentes indivíduos”. Assim, 

para Foucault, o sujeito é o resultado de uma relação entre Poder e Saber. Portanto, o autor 

pensa em um sujeito historicizado, como um objeto historicamente constituído com 

fundamentos em determinações que não pertencem ao próprio sujeito. Logo, o autor propõe 

que a ideia de gênese na constituição do sujeito é a imposição de um exercício de poder em 

detrimento de construção de verdades individuais. 

   O sujeito vai se preenchendo e se formando na sociedade, no espaço e tempo, 

constituindo-se como uma substância, cuja materialidade viva e pulsante deriva dos efeitos 

                                                         
7 O Outro, escrito com letra maiúscula, parte de um dos pressupostos da AD, da Psicanálise de Lacan. Para a 

psicanálise, o inconsciente do sujeito [é] o discurso do Outro. Em outras palavras, a língua conhecida como 

materna é sempre recebida de um Outro, a partir do qual pudemos falar e no lugar do qual nós nos constituímos. 

Para Lacan, o sujeito do inconsciente é animado por um desejo que é, antes, desejo de reconhecimento que encontra 

seu sentido no desejo do Outro, pois necessita ser reconhecido por esse Outro. O Outro é apresentado no estádio 

do espelho e na apresentação do Simbólico, do Imaginário e do Real como registros que são os essenciais da 

realidade humana. Para saber mais, sugerimos VANIER, Alain. Lacan. Tradução de Nícia Andan Bonatti. São 

Paulo: Estação Liberdade, 2005. 



21 

 

de um poder e dos efeitos dos saberes sobre si, que perpassa todo o tecido social, as 

instituições e corporifica o sujeito no ser humano, controlando suas práticas reais e efetivas 

de existência e produção de seus discursos. Tudo quanto esse ser humano fala, a significação 

que produz por formas de linguagens diversas e práticas de comportamento, é o sujeito dele. 

Tal sujeito está para o discurso assim como o autor está para o texto. Todo sujeito tem uma 

marca e um dimensão histórica na sua constituição e é preenchido e constituído por efeitos 

de ideologias históricas e dominantes na sociedade. Segundo Brandão (2004, p. 59): 

 

 [...] a noção de história é fundamental, pois, porque marcado espacial e 

temporalmente, o sujeito é essencialmente histórico. E porque sua fala é 

produzida a partir de um determinado lugar e de um determinado tempo, a 

concepção de um sujeito histórico articula-se [...] a de um sujeito ideológico. 

Sua fala é um recorte das representações de um tempo histórico e de um 

espaço social.  Dessa forma, como ser projetado num espaço e num tempo 

orientado socialmente, o sujeito situa o seu discurso em relação aos discursos 

outros. Outro que envolve não só o seu destinatário para quem planeja, ajusta 

a sua fala (nível intradiscursivo), mas que também envolve outros discursos 

historicamente já constituídos e que emergem na sua fala (nível 

interdiscursivo). Nesse sentido, questiona-se aquela concepção de sujeito 

enquanto ser único, central, origem e fonte do sentido, formulado incialmente 

por Benveniste, porque na sua fala outras vozes também falam.   

  

            Não existe sujeito sem ideologia, pois o sujeito é preenchido por meio de representações 

ideológicas, assim, o sujeito é apenas uma marca, um movimento da ideologia. Segundo 

Pêcheux (1995, p. 149) “Só há prática através de e sob uma ideologia; só há ideologia pelo 

sujeito e para sujeitos”. Assim, o sujeito é constituído através, também, das relações de saber-

poder e verdades constituintes de sua subjetividade, na trama sócio-histórica. Nas palavras de 

Foucault (1979, p. 7), “É preciso se livrar do sujeito constituinte, livrar-se do próprio sujeito, 

isto é, chegar a uma análise que possa dar conta da constituição do sujeito na trama histórica”. 

Ele não é a fonte original do seu dizer, da sua representatividade, nem da significação e do 

sentido, o sujeito é atravessado por outros sujeitos, o seu dizer é atravessado por outros dizeres.  

Segundo Fernandes (2008, p. 21), o sujeito é “constituído na inter-relação social, não é o centro 

do seu dizer, em sua voz, um conjunto de outras vozes, heterogêneas, se manifestam. O sujeito 

é polifônico e são constituídos de discursos outros”. Nesse sentido, o sujeito é constituído por 

vozes e discursos que reverbera em seu ser e em seu meio social que captura e constitui sua 

subjetividade.   

O indivíduo é corporificado por um sujeito que tem em si ideologias, produz e reproduz 

sentidos, é movido por impulsos e desejos inconscientes, é constituído na dinâmica da 

linguagem via aparelhos do estado, da realidade sócio-histórica e cultural na qual está inserido. 



22 

 

Assim, como a ideologia constitui o imaginário do sujeito pela linguagem, o sujeito manifesta 

essas ideologias nas práticas sociais e nos discursos que, por sua vez, materializa-se na 

linguagem, numa condição de ida e volta, através da linguagem, que assim, instrumentaliza o 

sujeito no homem. Portanto, o sujeito é muita coisa, menos dono de si mesmo. Embora tenha a 

ilusão de ser.  

1.3 Discurso 
 

 

       Discurso, num primeiro olhar e no senso comum, é o ato de falar em público sobre 

um dado conteúdo, e ainda, discurso pode ser considerado qualquer manifestação humana por 

meio de uma regularidade padrão de linguagem, sobretudo, de forma verbal: oral, escrita, ou 

não verbal, em diferentes gêneros e por diferentes suportes. Por outro lado, quando essa palavra 

é colocada no interior da AD e recebe um tratamento acadêmico e teórico “devemos romper 

com essas acepções advindas do senso comum, que integram nosso cotidiano, e procurar 

compreendê-lo respaldados em acepções teóricas relacionadas a métodos de análise” 

(Fernandes, 2008, p. 12).  

Dessa maneira, no interior da AD, muda-se inteiramente seu sentido, passa a ter um 

olhar amplo e significativo, transforma-se completamente seu conceito e noção. Assim, são 

parcialmente desconsideradas todas as características citadas anteriormente. Fernandes (2008, 

p. 12-13) nos diz que “discurso, como objeto da Análise do Discurso, não é a língua, nem texto, 

nem fala, mas necessita de elementos linguísticos para ter uma existência material”. O discurso, 

portanto, se materializa nas construções linguísticas diversas e depende delas para existir no 

mundo. 

 Discurso é o objeto de análise da teoria do discurso. Por isso, recebe um olhar exclusivo 

diante dos diferentes conceitos da teoria.  Não há um conceito único para discurso no interior 

da AD e, sim, percepções e noções diferentes e aproximadas sobre ele. Isso incide pela sua 

complexidade qualitativa, representação semiótica, significação, abrangência simbólica e das 

diferentes linhas teóricas que tem o discurso como objeto de pesquisa e interpretação.  Desse 

modo, extrair um único conceito que aborde toda sua representatividade e qualitatividade não 

constitui tarefa fácil. Entretanto, existem conceitos significativos abordados por diferentes 

teóricos da AD que nos permite ter uma lúcida percepção e compressão do discurso e seus 

movimentos. Para esse trabalho, limitaremos as teorizações dadas por Michel Foucault, Michel 

Pêcheux e outros comentadores da área.   



23 

 

Fernandes (2008, p. 13) assegura que “discurso implica uma exterioridade à língua, 

encontra-se no social e envolve questões de natureza não estritamente linguística. Referimo-

nos a aspectos sociais e ideológicos impregnados nas palavras quando elas são pronunciadas”. 

Brandão (2004, p. 11) complementa que discurso “é interação, é um modo de produção social; 

ela não é neutra, inocente e nem natural, por isso o lugar privilegiado de manifestação da 

ideologia”. O discurso assim envolve uma substância material que atravessa diferentes signos 

do campo social e os modos de ser dos sujeitos, das instituições e da cultura.  

Michel Pêcheux (1995) define o discurso como o meio pelo qual o sujeito da enunciação 

materializa a ideologia à qual pertence e que resulta da experimentação da formação social que 

o domina. Segundo o autor, todo discurso é reproduzido por um sujeito e todo sujeito é uma 

forma-sujeito constituído mediante mecanismos complexos das ideologias.  É por meio da 

língua e das formas de linguagens que o sujeito produz sentidos, por meio da realização 

discursiva e, logo, também, o sujeito materializa a ideologia na qual foi e é interpelado-

identificado, nas palavras de Eni Orlandi (2009, p. 17): 

   

Partindo da ideia de que a materialização específica da ideologia é o discurso 

e a materialidade específica do discurso é a língua, trabalho e relação língua-

discurso-ideologia. Essa relação se complementa como o fato de que, como 

diz M. Pêcheux (1975), não há discurso sem sujeito e não há sujeito sem 

ideologia: o indivíduo é interpelado em sujeito pela ideologia e é assim que a 

língua faz sentido. Consequentemente, o discurso é o lugar em que se pode 

observar essa relação entre língua e ideologia, compreendendo-se como a 

língua produz sentidos por/para os sujeitos.  

 

     Michel Foucault (2008) define o discurso como um conjunto de enunciados que são 

associados a uma estrutura de saber com regras particulares e específicas que partem de uma 

formação discursiva constituída. Assim, apresenta uma regularidade, uma lógica e identidade 

própria, produz e reproduz efeitos de verdades para sujeitos e pelos sujeitos. O discurso é, 

segundo o autor:  

 

Chamaremos de discurso um conjunto de enunciados, na medida em que se 

apoiem na mesma formação discursiva; ele não forma uma unidade retórica 

ou formal, indefinidamente repetível e cujo aparecimento ou utilização 

poderíamos assinalar (e explicar, se for o caso), na história; é constituído de 

um número limitado de enunciados para os quais podemos definir um 

conjunto de condições de existência (Foucault,  2008,  p. 132-133). 

 

 



24 

 

A materialidade do discurso é possível devido aos recursos linguísticos e formas de 

linguagem diversas. É por meio de formas de linguagens e pela língua que os discursos 

irrompem, no entanto, não se limita a essas formas.  Segundo Foucault,  

 

Certamente os discursos são feitos de signos; mas o que fazem é mais que 

utilizar esses signos para designar coisas. É esse mais que os tornam 

irredutíveis à língua e o ato de quem fala. É esse mais que é preciso fazer 

uu7aparecer e que é preciso descrever (Foucault, 2008, p. 55). 

 

 

O discurso, assim, não se reduz simplesmente à linguagem estruturalmente pura. O 

discurso, para além disso, é “[...] esse conjunto regular de fatos linguísticos em determinado 

nível, e polêmico e estratégico em outro” (Foucault 2013, p. 19). Nessa ótica, discurso, portanto, 

é uma implicação de sentido construído nas relações sociais humanas, indissociável do contexto 

social. Tem uma representação e construção histórica, tanto quanto o sujeito que o produz, no 

imaginário social e na significação da realidade, que se prende e se manifesta nos textos, na 

língua, nas linguagens que representa um grupo, o saber, uma ideologia e o lugar no qual se 

manifesta, ou seja, numa formação social dada.   

O discurso afigura-se como um conjunto complexo de todos esses elementos, formados 

na exterioridade da língua, isto é, fora dela, pois, eles estão no social, no político, nas relações 

de poder, nas lutas sociais, entrelaçado nas relações humanas, sociais e, a partir disso, cria uma 

teia que passa por todo corpo social das representações da realidade.  

O discurso é discreto e necessita da superfície linguística e dos signos para aparecer, 

para evidenciar-se, representar-se e, assim, materializar seus efeitos de sentido e de verdade. 

Tem uma relação de contradição, de confronto, de relação de poder, nas lutas e conflitos sociais, 

movendo as estruturas sociais nas quais a sociedade civil e política se assenta.    

 

1.4 Ideologia 

 O conceito de ideologia que existe e que é dominante no interior da teoria da AD, da 

qual se apropria, foi cunhado por Louis Althusser numa releitura feita de Karl Marx. Althusser 

propõe uma teoria geral da Ideologia. Nela, segundo o autor, o Estado tem todo o poder sobre 

a sociedade, determinando-lhe as verdades, os saberes, os signos e controlando os sujeitos por 

meio da repressão e da inculcação ideológica, permitindo, assim, que a classe dominada seja 

modelada para servir unicamente à classe dominante, e não as classes dominadas, cujos sujeitos 

sejam submissos e não ofereçam resistências às dominações.  



25 

 

Nesta perspectiva, o Estado cria e tem seus aparelhos de controles que vão agir pela 

inculcação da ideologia e pela força da repressão. Os aparelhos repressivos do Estado são: a 

polícia, governo, justiça, presídios, exército, etc. Por outro lado, existem os aparelhos 

ideológicos, a saber: religião, arte, mídia, estética, a família, partidos políticos, cultura, cinema, 

escola, entre outros, que vão agir unicamente para o inculcamento e investimento ideológico no 

sujeito. Segundo Althusser (1974, p. 82), “Na ideologia, o que é representado não é o sistema 

das relações reais que governam a existência dos indivíduos, mas a relação imaginária destes 

indivíduos, com as relações reais em que vivem”. A ideologia, assim, discursivamente, constitui 

o sentido de mundo do sujeito.  

  Tendo em vista os aparelhos ideológicos do Estado e o resultado gerado por sua prática 

- que é a inculcação da ideologia, Althusser levanta três teses fundamentais sobre a ideologia, 

segundo (Souza, 2006, p. 52): 

 

A primeira delas é de que a ideologia representa a relação imaginária dos 

indivíduos com suas reais condições de existência. [...] os homens lidam com 

suas reais condições de existência por meio do imaginário. O imaginário é o 

conjunto de imagens, de formas simbólicas que representam a relação do 

sujeito com a realidade concreta.  

  

 Essas imagens simbólicas refletem e são reflexos da representação da realidade. 

Movimentam-se no imaginário do sujeito ao se deparar com a dinâmica virtual da realidade, 

controlando involuntária e inconscientemente suas práticas materiais e reais de existência, na 

sociedade. Impedindo o sujeito de perceber a realidade social real que o domina, pois, está sob 

o efeito de uma alienação e materialidade ideológica. Enquadrado, metaforicamente, em uma 

matrix na qual um exército de ideologias, isto é, formações ideológicas, os governa e é 

controlado pelos gerentes dos aparelhos do Estado, que cria a representação da realidade, 

enquadrando o sujeito em uma classe social dada. Segundo Pêcheux (1996):  

 

Compreende-se, então, por que em sua materialidade concreta, a instância 

ideológica existe sob a forma de formações ideológicas (referidas aos 

aparelhos ideológicos de Estado), que, ao mesmo tempo, possuem um caráter 

“regional” e comportam posições de classe: os “objetos” ideológicos são 

sempre fornecidos, ao mesmo tempo em que, a “maneira de se servir dela” – 

seu “sentido”, isto é, sua orientação, ou seja, os interesses de classes aos quais 

eles servem -, o que se pode comentar dizendo que as ideologias práticas são 

práticas de classes (na luta de classes) na Ideologia (Pêcheux, 1995, p. 146, 

grifos do autor).  

 



26 

 

 Nesse sentido, a ideologia tem uma existência material, pois, a prática do sujeito com a 

dinâmica da realidade é uma materialidade dessas imagens simbólicas presentes no seu 

imaginário, isto é, o efeito ideológico em movimento. Além disso, a ideologia se manifesta de 

outras formas, movimentando-se e estendendo-se para todas as esferas da vida dos homens. Nas 

palavras de Souza (2006, p. 53, grifos do autor): 

 

Aquilo em que o sujeito acredita é o que o faz agir ou deixa de agir, 

direcionando sua vida concreta, real, material. Assim, toda prática é ideológica 

porque é motivada pelo imaginário, que é o real do sujeito. “Não existe prática, 

a não ser através de uma ideologia, e dentro dela” e “não existe ideologia, 

exceto pelo sujeito e para sujeitos”.  
 

 Essa ideia é a segunda tese formulada por Althusser, na qual ele afirma que a ideologia 

tem materialidade, os homens pensam e agem por ela e, dentro dela, determinada por ela, não 

há, portanto, sujeito sem ideologia, sem representações constituídas pelas imagens simbólicas 

presentes no seu imaginário sob a realidade. O sujeito produz-se e produz sentidos por meio 

dos efeitos da operacionalização das formas ideológicas imbricadas dentro de si, dentro do seu 

inconsciente. Segundo Eni Orlandi (2009, p. 45), o trabalho da ideologia é:  

 

[...] produzir evidências, colocando o homem na relação imaginária com suas 

condições materiais de existência. Podemos começar por dizer que a ideologia 

faz parte, ou melhor, é a condição para a constituição do sujeito e dos sentidos. 

O indivíduo é interpelado em sujeito pela ideologia para que se produza o 

dizer. [...] a ideologia e o inconsciente são estruturas-funcionais.  

 

 Nesse sentido, e tendo em vista a lógica da segunda tese, Althusser chega à terceira tese 

sobre a ideologia, na qual afirma que “A ideologia interpela os indivíduos em sujeitos” (Souza, 

2006, p. 53). Essa transformação advém de uma ação de reconhecimento ideológico. Para Souza 

(2006), os sujeitos chegam a um momento de reconhecimento e são interpelados por uma dada 

ideologia, de modo inconsciente, guiados somente pela força das imagens simbólicas 

inculcadas discursivamente em seu imaginário por meios diversos. A partir disso, o sujeito se 

representa por ela e também a representa. Por fim, resumindo a noção importante de ideologia 

para AD, Maingueneau (1990, p. 69, grifos do autor): diz que:  

 

A ideologia é bem um sistema e representações: mas estas representações não 

têm, na maior parte o tempo, nada a ver com a “consciência”: elas são na maior 

parte das vezes imagens, às vezes conceitos, mas é antes de tudo como 

estruturas que elas se impõem à maioria dos homens, sem passar por suas 

consciências.    

 



27 

 

 A ideologia, por fim, é essa representação imaginária da realidade, uma deformação, 

uma reconstrução imaginária do real, uma significação, um conjunto de imagens simbólicas 

que, dispersadas pelos aparelhos ideológicos, se materializam e são vistas nas práticas sociais 

e discursivas do sujeito. Estas imagens se corporificam no indivíduo, regularizadas pelos 

aparelhos ideológicos do Estado, os quais transformam indivíduos em sujeitos. A partir de 

então, o sujeito passa a operar por impulsos inconscientes, materializando a ideologia, por meio 

do discurso e de outras práticas sociais e políticas de existência.   

 

1.5 Formações Discursivas 

 

Segundo Brandão (2004), a noção de Formação Discursiva é um conceito caro para a 

Análise do Discurso. A primeira foi elaborada por Foucault (1969) e depois reelaborada por 

Pêcheux. “Concebida por Foucault (1969), ao interrogar-se sobre as condições históricas e 

discursivas, nas quais se constituem os sistemas de saber e, depois, elaborada por Pêcheux, a 

noção de FD representa na AD um lugar central da articulação entre língua e discurso” 

(Brandão, 2004, p. 48). Assim, uma formação discursiva é um conjunto de enunciados 

pertencentes a um discurso. Dentro de um mesmo discurso – carregado sempre de 

representações imaginárias e simbólicas da realidade e das coisas, também, verdades e relações 

de poder. 

Como exemplo disso, podemos citar os discursos religiosos, nos quais existem 

diferentes formações discursivas, a saber: o budismo, hinduísmo, taoísmo, cristianismo, entre 

outras. E dentro desse último, ainda temos: os judeus, os cristãos, os evangélicos e, dentro 

desses, os calvinistas, os luteranos, os puritanos, entre outros. São formações discursivas que 

implicam naturalmente diferentes formações ideológicas, pois não há discurso sem ideologia, 

ou seja, visões de mundo, das coisas e dos objetos diferenciadas, formas de representação social 

diferentes, por isso, são discursos particulares de representação simbólica e ideológica da 

sociedade. De acordo com Fernandes (2008, p. 39),  

 

Podemos atestar que toda formação discursiva apresenta, em seu interior, a 

presença de diferentes discursos, ao que, na Análise do Discurso, denomina-

se interdiscurso. Trata-se [...] de uma interdiscursividade caracterizada pelo 

entrelaçamento de diferentes discursos, oriundos de diferentes momentos na 

história e de diferentes lugares sociais. 

 
 Essas formações discursivas se originam de outras formações discursivas e são 

resultados de acontecimentos marcados na história em um dado lugar social. Ou seja, os novos 



28 

 

discursos resultam da materialidade de ações, lutas, conflitos, de práticas de sujeitos e grupos 

humanos na sociedade, que resultam de outras formações discursivas, conservando alguns 

elementos, criando outros, causando rupturas, deslocamento de sentidos, que são os resultados 

de contradições e embates ideológicos entre sujeitos e instituições.  

           Como exemplo disso, deslocando brevemente nosso contexto histórico, podemos citar a 

origem da formação discursiva chamada protestantismo ou reformismo, iniciada por Lutero, 

cujo acontecimento histórico de publicar suas 95 teses, na porta de Igreja de Winterberg, na 

Alemanha, deu origem a essa formação discursiva, um novo efeito de verdade e, 

consequentemente, uma nova visão de mundo. Nesse caso, de questões religiosas, uma nova 

forma ideológica foi apresentada incialmente, na materialidade linguística de suas 95 teses, em 

embate à formação discursiva católica dominante.  

Ele instaura, assim, uma nova interpretação do cristianismo, conservando alguns 

elementos, formulando outros e lutando para se estabilizar, legitimar-se, organizando uma nova 

formação discursiva sobre a forma material nas práticas religiosas dos homens. Isso se dará por 

meio do discurso, dos efeitos de verdade que ele materializa discursivamente.  Esse discurso 

formado e estabilizado, “ao ser produzido e interpretado, constitui uma ação social em contexto 

situacional, ideologicamente marcado”, aponta Fernandes (2008, p. 41), tornando-se uma 

prática social e simbolicamente natural dos sujeitos, na sociedade, onde foram interpelados e 

sujeitados discursivamente.  

 Enfatizamos que essas transformações não acontecem naturalmente, por vontade de um 

indivíduo. Existe toda uma relação de poder, de forças contrárias e regras de formação que 

determinam o que pode ser dito e como deve ser dito em uma dada conjuntura histórica, social, 

política, econômico e ideológico. Nas palavras de Fernandes (2008, p. 48-49), Formação 

Discursiva refere-se: 

   

[...] ao que se pode dizer somente em determinada época e espaço social, ao 

que tem lugar e realização a partir de condições de produção específicas, 

historicamente definidas; trata-se da possibilidade de explicitar como cada 

enunciado tem o seu lugar e sua regra de aparição, e como as estratégias que 

o engendram derivam de um mesmo jogo de relações, como um dizer tem 

espaço em um lugar e em uma época específica. 

 

 Antes de uma dada formação discursiva se formar e ganhar força de representação, 

significação, efeito de sentindo, materialidades e práticas, existe um conjunto de 

acontecimentos dispersos na história, em diferentes lugares, de possibilidade de produção de 

um discurso, de condições de produção que um sujeito, na busca de verdades, tem acesso e, 



29 

 

portanto, condições de possibilidade para formar um saber, um discurso e condições de 

enunciabilidade. Quanto à reforma de Lutero, houve diferentes sujeitos que tentaram discursar, 

formular outros discursos, antes dele, o que resultou na morte de alguns. Nessas práticas, eles 

forneceram condições de produção para a produção do discurso de Lutero, isto é, das ideologias 

do momento, ou ideias de antes do momento e a dinâmica do contexto social movido por 

acontecimentos marcados na história, ou marcando-se na história. Essas ideologias forneceram 

as condições de produções e sentido para o sujeito ter condições de pensar e produzir sentidos 

nos seus discursos.     

  Essas condições de produção, por sua vez, estão intimamente ligadas com social e o 

pensamento de uma época. A Igreja Católica, por exemplo, eliminou diferentes sujeitos que 

tentaram anunciar outras ideias, outros saberes e, logo, outras formações ideológicas. Antes de 

Lutero, certos sujeitos tentaram anunciar discursos outros que seriam acontecimentos 

discursivos, materialidades de discurso, mas houve uma forma de poder que os impediram. 

Poderia ter havido um poder que contribuísse para sua enunciação, materialização e irrupção 

de uma formação discursiva, por meio de alianças políticas e/ou ideológicas, ou de conflito 

ideológico, antagonismos e confronto, por fim, abalar as estruturas dominantes de dominação. 

 

Num determinado momento histórico e no interior mesmo desses aparelhos, 

as relações de classe podem caracterizar-se pelo afrontamento de posições 

políticas e ideológicas que se organizam de forma e entreter entre si relações 

de aliança, de antagonismos ou de dominação. Essas organizações de posições 

políticas e ideológicas é que constitui as formações ideológicas (Brandão, 

2004, p. 47). 

 

           Com Lutero, por exemplo, só foi possível porque havia alguns príncipes alemães que o 

protegeram, ou seja, havia uma estrutura de poder que o ajudava, bem como existia um poder 

que o impedia, que era o dos príncipes católicos, ou seja, havia ali, um conflito político. Podia 

haver também uma relação de interesse por uma estrutura de poder para permitir o aparecimento 

de enunciados, de uma formação discursiva para a legitimação de um discurso. No caso de 

Lutero, para os príncipes alemães, interessava afastamento da Igreja Católica para que eles 

tomassem suas terras e seu poder ideológico, político, social e econômico.   

 A reação dos católicos também tinha seu interesse, que era não perder sua influência 

política, ideológica e suas riquezas. É nesse sentido que, pelo discurso, é possível compreender 

e apreender as mudanças sociais e históricas que os embates discursivos e suas combinações 

geram, bem como apreender o processo de produção de uma formação discursiva e, de certa 

forma, as relações de poder e saber que contribuíram para sua unificação, legitimação, aceitação 



30 

 

de seus efeitos de verdade. Também, evidencia o sujeito dentro das relações de poder-saber, 

lutando para materializar um saber (Fernandes, 2008).  

Michel Foucault (2008, p. 43), na Arqueologia do Saber, descreve algumas 

características das formações discursivas e seus movimentos, segundo o autor,  

 

No caso em que se puder descrever, entre um certo número de enunciados, 

semelhante sistema de dispersão, e no caso em que entre os objetos, os tipos 

de enunciação, os conceitos, as escolhas temáticas, se puder definir uma 

regularidade (uma ordem, correlações, posições e funcionamentos, 

transformações), diremos, por convenção, que se trata de uma formação 

discursiva. 
    

Nesse sentido, o autor afirma que fazer análise de uma formação discursiva não significa 

fazer uma análise de enunciados e de afirmativas. Mas sim, de definir os mecanismos que 

regulam o processo de formação de um discurso, definir o estudo de como historicamente se 

processa a formação da estrutura de discurso e de suas regras de enunciabilidade. Bem como o 

discurso sobre determinados temas, objetos e questões que surgem no espaço e tempo, no meio 

social, por acontecimentos de diversos tipos. No caso de Lutero, um acontecimento religioso, 

uma ruptura com mentalidade católica dominante e, logo, o aparecimento de novos enunciados 

e sentidos que remetem a uma formação discursiva protestante-reformista.   

Foucault (2008) entende o enunciado como um átomo que pertencente a uma dada 

formação discursiva, como uma pequena parte de algo maior, cujo efeito de verdade e 

significação que ele carrega remete a um discurso, a uma prática discursiva dada e definida. O 

enunciado tem “uma função que cruza um domínio de estruturas e de unidades possíveis e que 

fazem com que apareçam com conteúdos concretos, no tempo e no espaço” (Foucault, 2008, p. 

98). Assim, os enunciados formam um sistema de saber que estabelece regras e tem uma lógica 

de regularidade e sentido dentro de uma dada prática, de formação discursiva, isto é, um sistema 

de formação atravessado sempre por enunciados que remete e ela, consiste como:  

 

[...] um feixe complexo de relações que funcionam como regra: ele prescreve 

o que deve ser correlacionado em uma prática discursiva, para que esta se 

refira a tal ou qual objeto, para que empregue tal ou qual enunciação, para que 

utilize tal conceito, para que organize tal ou qual estratégia. Definir em sua 

individualidade singular um sistema de formação e, assim, caracterizar um 

discurso ou um grupo de enunciados pela regularidade de uma prática 

(Foucault, 2008, p. 86). 

 

O conceito de enunciado é muito caro a Michel Foucault e para a proposta de análise de 

discurso do autor, e da AD, em geral. Em Arqueologia do Saber (2008), o autor faz um esforço 



31 

 

significativo na elaboração do conceito e da definição para assim trazer a noção do termo. 

Primeiro, dando toda uma explicação do que não é um enunciado, afirmando que não são 

elementos puramente linguísticos, signos, proposições lógicas, desenhos, imagens, porém, “o 

enunciado tem necessidade dessa materialidade; mas ela não lhe é dada em suplemento, uma 

vez bem estabelecida todas as suas determinações: em parte, ela o constitui” (Foucault, 2008, 

p. 113). Esses elementos são necessários para apreender a substância única e singular do 

enunciado. Segundo o autor, é:  

 

[...] inútil procurar o enunciado junto aos grupamentos unitários de signos. Ele 

não é nem sintagma, nem regra de construção, nem forma canônica de 

sucessão e de permutação, mas sim o que faz com que existam tais conjuntos 

de signos e permite que essas regras e essas formas se atualizem. Mas se as 

faz existirem, é de um modo singular que não se poderia confundir com a 

existência dos signos enquanto elementos de uma língua, nem tampouco com 

a existência material das marcas que ocupa um fragmento e dura um tempo 

mais ou menos longo. É esse modo singular de existência, característico de 

toda série de signos, desde que seja enunciada, que se trata agora de questionar 

(Foucault, 2008, p. 99). 

 

Com essa mesma ideia, Michel Pêcheux (1995) elabora o conceito de formação 

discursiva derivada da mesma noção de Michel Foucault e acrescenta o conceito de ideologia. 

Formula o conceito de formação ideológica, que é uma instância inseparável e própria de uma 

formação discursiva. Segundo o autor, a relação da formação discursiva com a formação 

ideológica tem esse efeito:  

 

Chamaremos, então, formação discursiva aquilo que, numa conjuntura dada, 

determinada pelo estado da luta de classes, determinam o que pode e deve ser 

dito (articulado sob a forma de uma arenga, de um sermão, de um panfleto, de 

uma exposição, de um programa, etc.) (Pêcheux, 1995, p. 160, grifos do 

autor). 

 

Desse modo, toda formação discursiva e todo discurso tem neles, imbricada, uma 

formação ideológica que remete sempre a uma formação social dada com sujeitos que a 

mobilizam, assim, “Em um discurso [...] não só se representam os interlocutores, mas também 

a relação que eles mantêm com a formação ideológica. E isto está marcado no e pelo 

funcionamento discursivo” (Orlandi, 1987, p. 125).  Nessa lógica, todo discurso e toda 

formação discursiva carregam em si, uma ideologia. “Isso significa que os discursos são 

governados por formações ideológicas” (Brandão, 2004, p. 47). Uma formação ideológica pode 

ser entendida como um conjunto de representações que o sujeito produz, reproduz e incorpora 



32 

 

na e sob a formação social na qual faz parte, na posição de classe na qual vivencia, na 

experimentação social.  

Se dessa forma considerarmos, “Cada formação ideológica constitui assim um conjunto 

complexo que comporta atitudes e representações que não são nem ‘individuais’ nem 

‘universais’, mas que se referem mais ou menos diretamente a ‘posições de classe’ em conflito 

umas com as outras” (Pêcheux, 2011 [1971], p.73). Assim, essas formações ideológicas são o 

que produz a materialidade do efeito de sentido por meio de um discurso, de enunciados 

determinados sempre no espaço e no tempo de uma determinada formação social, cujas 

representações e discursos são mobiliados pelos sujeitos interpelados por uma dada formação 

ideológica na qual se organiza aquilo que pode e deve ser dito, de tal e tal maneira, com tais 

enunciados, regras e efeitos desejados que reverberem nos sujeitos e numa formação social 

dada.    

 

A formação discursiva é caracterizada pelas marcas estilísticas e tipológicas 

que se constituem na relação da linguagem com as condições de produção. De 

outro lado, podemos dizer que o que define a formação discursiva é sua 

relação com a formação ideológica. Assim podemos perceber como se faz a 

relação das marcas formais com o ideológico (Orlandi, 1987, p. 132).  
 

Resumindo, todo contexto oferece certas condições de produção de um discurso, de 

enunciados. Essas condições se possibilitam por alguns fenômenos, que vão desde as relações 

de poder e saber, das ideias que circulam num dado momento histórico e social e de uma 

formação social, suportes que materializa os textos, de modo geral. A formação e a legitimação 

de discurso passam por um complexo processo de determinantes, de uma vontade  de um sujeito 

que, com uma percepção, quer materializá-la num contexto social, mas, ainda sim, dentro das 

relações de poder, de confronto de classes e de regras que possibilitam a materialização de um 

discurso; bem como, ao mesmo tempo, a não materialização de um discurso, de enunciados que 

remetem a uma dada formação discursiva.  

 

1.6 Poder e saber  

 

 

 A noção de poder e saber são de extrema importância para a Análise do Discurso. São 

noções que têm uma grande significância para o desenvolvimento das análises. Os dois 

vocábulos apresentam perspectivas diferentes nas teses dos dois autores, Michel Foucault e 

Michel Pêcheux. Para Pêcheux, baseado em Althusser (1971), o poder está concentrado 



33 

 

somente na superestrutura (Estado-político-jurídico). Tal poder controla todas as produções dos 

discursos e os efeitos ideológicos que serão cristalizados nos sujeitos de uma dada sociedade, 

ou seja, a superestrutura controla todo o sistema de pensamento humano, por meio da 

linguagem, com que atuará ao seu favor nas práticas sociais.  

As ideologias são distribuídas pelos aparelhos ideológicos do Estado nos quais todo 

indivíduo deve passar e experienciar para ser modelado, constituindo-se em sujeito por meio da 

ideologia, cujo objetivo é manter o poder da classe dominante sobre a classe dominada, na 

sociedade de classes política e economicamente determinadas e organizadas.  

As classes sociais, assim, constituídas, mantêm relações que são reproduzidas 

continuamente e garantidas materialmente pelo que Althusser denominou IEA8. Realidade 

complexa, os IEA “colocam em jogo, práticas associadas a lugares ou relações de lugares que 

remetem à relação de classe” (Brandão, 2004, p. 47). Nesse sentido, as práticas materiais e de 

produção discursiva dos sujeitos e, consequentemente, a reprodução ideológica, serão vigiadas 

pelos aparelhos repressivos do Estado, que irão exercer um poder coercivo na sociedade sobre 

o sujeito, a fim de manter os sujeitos reproduzindo o que os aparelhos ideológicos os impõem.  

Para Foucault (2008) os saberes são constituídos, produzidos e reproduzidos por meio 

de práticas discursivas que operam o discurso sobre os objetos e as coisas. Permitindo e 

legitimando o sujeito a tomar posição e falar deles. O sujeito não só é constituído pelo saber, 

como também é o sujeito desse saber.  Um saber está sempre escoltado de um poder que o 

legitima como uma verdade, que o regula, e que será cristalizado e dispersado por meio de 

instituições e sujeitos numa dada sociedade, onde será conservado e todos o aceitarão como 

uma verdade.  “O poder produz saber [...], não há relação de poder sem constituição correlata 

de um campo de saber, nem saber que não suponha e não constitua ao mesmo tempo relações 

de poder” (Foucault, 1987, p.31). Um saber é diferente de um conhecimento, pois esse não é 

acompanhado de um poder para lhe dá crédito e, assim, pode facilmente desaparecer, pois não 

há poderes que o legitimem e que o aceitem como verdade, segundo Michel Foucault, o saber 

pode ser definido da seguinte maneira:  

 

Um saber é aquilo de que podemos falar em uma prática discursiva que se 

encontra assim especificada: o domínio constituído pelos diferentes objetos 

que irão adquirir ou não um status científico [...]. Um saber é, também, o 

espaço em que o sujeito pode tomar posição para falar dos objetos de que se 

                                                         
8 Os Aparelhos Ideológicos do Estado consistem numa forma, prática complexa e institucional de projetar e 

conservar Ideologias para mantê-las numa posição dominante na sociedade e manter um mecanismo de dominação 

ideológica. Assim, os aparelhos tendem a organizar nossas práticas sociais, nossas práticas de existência e 

instrumentalizar uma cultura, nossas fantasias, percepções, etc. Essas práticas ideológicas são incorporadas 

discursivamente e através de diversas formas de exercício de poder (Althusser, 1970).   



34 

 

ocupa em seu discurso [...]. Um saber é também o campo de coordenação e de 

subordinação dos enunciados em que os conceitos aparecem, se definem, se 

aplicam e se transformam [...]. Finalmente, um saber se define por 

possibilidades de utilização e de apropriação oferecidas pelo discurso [...]. Há 

saberes que são independentes das ciências (que não são nem seu esboço 

histórico, nem o avesso vivido); mas não há saber sem uma prática discursiva 

definida, e toda prática discursiva pode definir-se pelo saber que ela forma 

(Foucault, 2008, p. 205-206). 
 

O saber, assim como o poder, esteia-se nas relações sociais, transita pelos sujeitos e 

instrumentaliza sua individualidade, na mesma forma de sua própria individualidade, através 

do exercício do poder, das formas de saber com seus efeitos de verdade. Foucault entende o 

poder-saber e sua relação com a sociedade e o sujeito como algo intimamente interligado: 

 

Essa forma de poder aplica-se à vida cotidiana imediata que categoriza o 

indivíduo, marca-o com sua própria individualidade, liga-o à sua própria 

identidade, impõe-lhe uma lei de verdade, que devemos reconhecer e que os 

outros têm que reconhecer nele. É uma forma de poder que faz dos indivíduos 

sujeitos (Foucault, 1995, p. 235). 

 

  O poder sempre tem em si, um saber. E o saber sempre tem em si, com ele mesmo, um 

poder. O próprio saber, em si mesmo, tem seus poderes, porque produz efeitos de verdades e 

são aceitas pela sociedade, pelos sujeitos e são institucionalizados. Tornando-se responsáveis 

pela consolidação dos sujeitos e pela constituição de subjetividades e são aplicadas por meio de 

tecnologias e dispositivos de exercício de poder. São formas estratégicas de gerenciamento e 

administração do homem existente na sociedade.  

Esse poder que organiza uma dominação geral, exerce-se de forma complexa e singular 

por meio de instituições e se expande pelas relações sociais que modelam os indivíduos 

controlando seus corpos, desejos, percepções, prazeres, discursos, seus pensamentos, fantasias, 

suas ações e condutas. O Poder constituiu sujeitos obedientes, úteis e uniformes prontos para 

atuar na sociedade de acordo com o sistema político, histórico, social e econômico de uma 

época. Segundo Gomes (2009, p. 32), 

 

Foucault busca compreender como o sujeito é constituído mediante a ação do 

poder. Saliente-se, no entanto, que Foucault tem uma concepção dinâmica, 

descentralizada e positiva do poder. O poder é dinâmico porque está em 

constante transitividade no corpo social; é descentralizado não porque tem o 

Estado como seu espaço único de manifestações, mas ao contrário, manifesta-

se nas mínimas relações sociais (família, relação professor alunos); é positivo 

porque produz sujeitos dóceis, disciplinados, sistemáticos. 

  



35 

 

 Na ótica de Foucault, o poder não é unicamente de um ser ou somente do Estado como 

no panorama marxista. O poder está num constante movimento onipresentemente nas relações 

sociais. Ele está em diferentes segmentos da sociedade e nas relações cotidianas humanas como, 

por exemplo, o poder de um pai sobre o seu filho, do professor sobre o aluno, do Estado sobre 

a sociedade com suas leis e políticas que estão sempre atuando na subjetivação dos sujeitos, na 

regulação e dispersão dos discursos. O poder sempre carrega com uma lógica de saber com seus 

efeitos de verdade que, por sua vez, exerce poder sobre o sujeito, modela a subjetividade e 

consequentemente, disciplinando-os a fim de cumprir as demandas da ordem social, política e 

econômica.  

Nesse sentido, mantém os sujeitos na ordem dos discursos e das formas de poderes 

dominantes da sociedade que são mantidos e alimentados pelas formas de tecnologias 

racionalizadas de exercício de poder. Assim, a relação poder e saber se articula de tal forma que 

instrumentaliza um regime de verdade, uma lógica que, por sua vez, controla e organiza toda a 

sociedade, os sujeitos, as instituições e as práticas de discursos. O poder é multidirecional, 

transita em pequenas e de múltiplas maneiras por todos os segmentos da sociedade. Nesse 

sentido, “O poder é um feixe de relações mais ou menos organizado, mais ou menos 

piramidalizado, mais ou menos coordenado” (Foucault, 1979, p. 248). É o que se entende por 

microfísica do poder, pois ele coordena as mais sutis e pequenas relações sociais nas quais se 

exerce, transita, distribui e organiza os sujeitos.  

Após o processo de assujeitamento, normalização e individualização, os sujeitos vivem 

de acordo para o que foi disciplinado pelos dispositivos de poder e saber, sendo vigiados e 

punidos. No meio desse processo, também o sujeito vive numa busca de si, faz uma 

arquegenealogia de si mesmo e, constantemente tenta reconstruir sua subjetividade. Não só 

buscando uma relação ética de existência consigo mesmo, mas também criando uma prática de 

resistência contra as estruturas de poder-saber, sobretudo, as que se exercessem de forma mais 

evidente e opressiva sobre sua subjetividade ou sobre outras, na sociedade.   

  Por fim, ir contra esses saberes e poderes e contra o regime de verdade estabelecido, 

pode gerar conflitos na sociedade. Levando os sujeitos a serem supliciados se forem contra tais 

verdades constituídas. Por isso, numa sociedade, existem mecanismos de controle de produção 

e dispersão de discursos, para assim, também, proteger a estrutura do discurso e das formas de 

existência dominantes. Segundo Foucault (1996, p. 08-09): 

 

[...] em toda sociedade a produção do discurso é ao mesmo tempo controlada, 

selecionada, organizada e redistribuída por certo número de procedimentos 



36 

 

que têm por função conjurar seus poderes e perigos, dominar seu 

acontecimento aleatório, esquivar sua pesada e terrível materialidade. 
 

Para Foucault (2008), discursos são os saberes estruturados e determinados por meio de 

conceitos, com práticas próprias e com os seus objetos de estudo. Nascem de dadas condições 

sócio-históricas de produção e de relações de poder, havendo sempre, por trás de um discurso, 

algo muito mais complexo do que somente a relação entre as palavras e as coisas. As palavras 

remetem e se referenciam a certas coisas se constituem em uma criação histórica, social e de 

relação poder que se torna única, num dado momento, mas considerando que essa relação não 

é tão simples. O autor, assim, busca evidenciar o jogo de poder nas palavras, no discurso e nas 

coisas para as quais elas rementem e significam. Foucault (2008, p. 54-55) ressalta que: 

 

[...] gostaria de mostrar que o discurso não é uma estreita superfície de contato, 

ou de confronto, entre uma realidade e uma língua, o intricamento entre um 

léxico e uma experiência; gostaria de mostrar, por meio de exemplos precisos, 

que, analisando os próprios discursos, vemos se desfizeram os laços, 

aparentemente tão fortes, entre as palavras e as coisas, e destacar-se um 

conjunto de regras, próprias da prática discursiva. 
 

           Assim, a análise discursiva de Foucault interessa em determinar, descrever, interpretar 

quais são as condições de produção histórica para a existência de um dado saber, quais os 

mecanismos de exercícios de poder que o legitimaram, como esses poderes e saberes atuam na 

constituição do sujeito e das subjetividades. Saber, Poder e Verdade estão sempre caminhando 

juntos. Eles são a “tríade que transpassa os sujeitos por meio das práticas discursivas e não 

discursivas e lhes imprime uma identidade para um dado momento histórico” (Gomes, 2009, p. 

39). Assim, a identidade do sujeito muda sempre que as novas formas de existência social do 

homem mudam e as relações de poder e saber se transformam e atualizam.  

Os conceitos de discurso, formação discursiva, ideologia, sujeito, poder, saber e a 

relação de poder-saber, bem como outros conceitos e noções da Análise de Discurso serão 

retomados, no decorrer da textualização dessa dissertação, para devida discussão e sempre serão 

referenciados para compreender outras noções nas quais esses conceitos são bases relacionais 

para a compreensão de outros.  

No próximo tópico, iremos falar sobre gênero, feminismo e como sócio-histórico e 

politicamente, o discurso feminista interpreta os sentidos, ideologias, saberes e os poderes como 

mecanismos de construção do comportamento do sujeito feminino e da sociedade, levando em 

relação os pressupostos teóricos da AD apresentados.   

 



37 

 

1.7 Gênero e Feminismo 

 

             É importante falarmos sobre gênero para assim problematizar discursivamente, na 

nossa proposta de análise, uma vez que o nosso estudo se focaliza nas evidências de como a 

constituição do sujeito feminino se realiza, como é caracterizado na obra e como se mantém a 

dominação do sujeito, referente aos acontecimentos com a personagem Hester Prynne. Para 

isso, é necessário fazer um estudo histórico e conceitual sobre as teorizações importantes em 

que se colocam os estudos de gênero e sobre o sujeito feminino, sobretudo, as interpretações 

feministas dos termos.9 

              Para a Análise de Discurso, o sujeito é constituído sócio-historicamente num dado 

espaço social com uma grande influência da cultura, das relações sociais, da atuação dos 

aparelhos ideológicos e repressivos do Estado, das relações de poder e saber que o sujeito 

experienciou em toda sua trajetória de existência em uma sociedade dada. A atuação desses 

mecanismos de poder, que constituem o sujeito, opera de acordo com a necessidade e condições 

de uma época, constituindo sujeitos para atuarem em um determinado momento histórico e 

social. Portanto, o sujeito é moldando e disciplinado para atuar nesse momento, pois é um 

sujeito ideológico marcado pelas formações discursivas dominantes de sua época. 

          Em meio à operação dessas relações de poder em que o sujeito se constitui, o sujeito, 

operando sobre elas, vai formando continuamente sua subjetividade, tentando resistir e 

cuidando de si. Essa visão, como vimos, é pensada por Michel Foucault, teorizando e 

analisando que o sujeito vai se moldando atravessado pela história, pelo social, por influência 

de acontecimentos externos determinados. Assim, enquanto o sujeito existir, ele está 

                                                         
9 Quando falamos “interpretações feministas”, queremos dizer que o feminismo, nesse trabalho, será o discurso do 

feminismo da mulher branca, ocidental, europeia, de classe média ou alta, instruída e heterossexual. Nesse sentido, 

outras correntes teóricas do feminismo ficam de lado, por um momento, como por exemplo:  feminismo marxista, 

feminismo negro, feminismo liberal, feminismo interseccional, feminismo radical, anarcofeminismo, feminismo 

pós-colonial, ecofeminismo, feminismo lésbico, feminismo revolucionário, feminismo cristão, feminismo 

indígena, por fim, e os novos feminismos que representa mulheres específicas, e que não cessam de irromper 

discursivamente, na contemporaneidade, que alguns estudiosos interpretam como a “quarta onda do feminismo” 

(Matos, 2014), que pratica um movimento com vista à institucionalização das demandas reais e imediatas das 

mulheres e dos feminismos. Sugestão de leitura: Feminismos em movimento organizado por Camila Galetti e 

Jéssica Melo Rivetti – Belo Horizonte: Editora Laus, 2023.  GANDHI, Anuradha. Sobre as Correntes Filosóficas 

dentro do Movimento Feminista. 2ª Edição. 2018. Pensamento feminista: conceitos fundamentais / Audre 

Lorde… [et al.]; organização Heloisa Buarque de Hollanda. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2019. 440 p. 

MATOS, Marlise. Quarta onda feminista e o Campo crítico-emancipatório das diferenças no Brasil: entre a 

destradicionalização social e o neoconservadorismo político. In: Encontro anual da ANPOCS, 2014. Anais. 

Volume 48. Caxambu, 2014. p. 1-20.  

 

 

 

 

 



38 

 

ininterruptamente modificando e adaptando sua forma de atuar e de se manifestar na sociedade, 

ou seja, em sua subjetividade, transfigurada pelo exercício de poder que circula pelos 

indivíduos na sociedade.   

          Nesse sentido, numa premissa básica, falar de gênero é pensar na camada social e cultural 

na constituição dos sujeitos masculinos e femininos da espécie humana, na sociedade. Assim, 

esses discursos que interpretam o conceito de gênero objetivam fazer a “[...] busca dos 

significados das representações do feminino e do masculino, das construções culturais e 

históricas das relações de gênero” (Souza, 1991, p. 187).  De tal modo, busca entender os 

signos, as ideologias e as relações de poder que constituem o sujeito feminino e masculino. 

Portanto, tratam-se de mecanismos simbólicos e culturais de representação socio-histórica da 

constituição social dos papéis e da identidade de gênero, nas práticas sociais que essa 

construção determina.  

           O gênero, segundo Saffioti (2015, p. 47), “[...] é a construção social do masculino e do 

feminino”, ou seja, a forma de o sujeito manifestar-se, expressar-se na sociedade, a ideia de ser 

homem e mulher é uma construção da sociedade. É uma construção histórica e social.  Ao 

nascer, o sujeito é colocado numa caixa específica de símbolos culturais e lá, há os objetos, 

condutas, práticas, símbolos, ideologias, saberes e, ao feminino ou masculino, são direcionados 

discursos de representação do que são esperados para cada sexo. Se for menino, por exemplo, 

a caixa será azul; se for menina, a caixa será rosa. Vai haver pelo lado cultural e social todo um 

investimento comportamental esperado para cada sexo. No entanto, nem sempre o sujeito se 

identifica com a caixa, e o resultado disso é um olhar discursivamente patológico da sociedade 

para os sujeitos que não seguem os padrões de identidade de gênero esperados. Sendo homem 

ou mulher, necessita, portanto, de disciplina, punição, correção. 

           Para Haraway (1995, p. 221) “gênero é um conceito desenvolvido para contestar a 

naturalização da diferença sexual em múltiplos terrenos de luta”. Não constitui apenas uma 

categoria, mas também conceito para problematizar a naturalidade da relação social e as 

relações de poder entre o masculino e o feminino. Interpretar a condição social da mulher, do 

homem e a relação de poder de um sobre o outro e os dos efeitos do poder da sociedade e 

instituições na constituição social dos sexos em representações de gênero. Assim, esses estudos 

sobre a relação social, entre os sexos busca a interpretação das formas de dominação, opressão 

e constituição do sujeito, visando a uma ética de equilíbrio para afrouxar, de certa forma, as 

relações entre os papéis sociais de gênero e a dominação historicamente construída que se 

exerce sobre os sexos.   



39 

 

         Nesse sentido, para o discurso feminista branco, essa constituição social do sujeito 

feminino produz uma desigualdade histórica e social. Ele busca analisar o lado cultural e 

histórico dessa construção baseada no conceito qualitativo de gênero. Sobre o termo gênero, 

Saffioti (2015, p. 47) nos afirma que: 

 

Gênero também diz respeito a uma categoria histórica, cuja investigação tem 

demandado muito investimento intelectual. Enquanto categoria histórica, o 

gênero pode ser concebido em várias instâncias: como aparelho semiótico 

(Lauretis, 1987); como símbolos culturais evocadores de representações, 

conceitos normativos com grade de interpretações de significados, 

organizações e instituições sociais, identidade subjetiva (Scott, 1988); como 

divisões e atribuições assimétricas de características e potencialidades (Flax, 

1987); como, numa certa instância, uma gramática sexual, regulando não 

apenas as relações homem-mulher, mas também relações homem-homem e 

relações mulher-mulher (Saffioti, 1992, 1997b; Saffioti e Almeida, 1995) etc. 

 

             Esse excerto diz muito sobre a amplitude dos estudos de gênero, sua abrangência de 

estudo, significado qualitativo, toda sua representatividade enquanto categoria para análises 

sociais e históricas. Percebe-se, assim, a dimensão conceitual e de representação, no que diz 

respeito à forma e à prática do sujeito nas relações sociais e na forma pela qual os homens-

mulheres, mulheres-mulheres, homens-homens atuam, expressam-se, manifestam-se, 

movimentam seus corpos, seus pensamentos, fantasias e temperamentos como uma construção 

social, cultural, histórica, simbólica, institucional e exercício de poder-saber.   

           O resultado dessa amplitude são divisões no estudo. Assim, cada campo estuda, defende 

uma visão teórica e conceitual da representação do termo gênero dada sua complexidade e, 

além disso, porque é uma categoria ainda nova, recente, que tem sido bem recebido na 

academia (Saffioti, 2015). 

            Segundo Saffioti (1999), os primórdios do conceito de gênero, pré-científico, vieram 

emergir a partir da obra O Segundo Sexo, de Simone de Beauvoir, na qual a autora faz toda 

uma análise da condição e constituição do sujeito feminino, desde o nascimento, infância, etc. 

na sociedade de sistema patriarcal na qual vai incorporando os jeitos de ser feminino na 

subjetividade por diferentes meios de incorporação de signos civilizatórios de feminilidade que 

constroem seus modos de existência. Segundo a autora:  

 

NINGUÉM nasce mulher: torna-se mulher. Nenhum destino biológico, 

psíquico, econômico define a forma que a fêmea humana assume no seio da 

sociedade; é o conjunto da civilização que elabora esse produto intermediário 

entre o macho e o castrado que qualifica de feminino. Somente a mediação 

de outrem pode constituir um indivíduo com o Outro. Enquanto existe para 

si, a criança não pode apreender-se como sexualmente diferenciada. Entre 



40 

 

meninas e meninos, o corpo é, primeiramente, a irradiação de uma 

subjetividade, o instrumento que efetua a compreensão do mundo: é através 

dos olhos, das mãos e não das partes sexuais que apreendem o universo 

(Beauvoir, 1967, p. 09, grifos da autora).  

 

           A autora evidencia, assim, que o ser mulher10 é uma construção social, histórica e não 

uma determinação biológica, psicológica, religiosa e antropológica.  Saffioti (1999), ao estudar 

a análise da autora, faz a seguinte afirmação sobre como a autora contribuiu significativamente 

com a fundamentação e consolidação do conceito de gênero e dos estudos e interpretações 

feministas:   

 

A mais famosa frase de O Segundo Sexo é, inegavelmente, “On ne naît pas 

femme, on le devient” (Ninguém nasce mulher, torna-se mulher). Exegetas 

críticas(os) deste livro tendem a encontrar em O Ser e o Nada a explicação 

filosófica para seu significado. Não é meu caso. Creio que aí reside a 

manifestação primeira do conceito de gênero. Ou seja, é preciso aprender a 

ser mulher, uma vez que o feminino não é dado pela biologia, ou mais 

simplesmente pela anatomia, e sim construído pela sociedade. 

Evidentemente, Beauvoir não possuía o arsenal de conceitos e teorias com 

que contamos na atualidade, mas se dirigiu certeiramente ao ponto essencial. 

Foram-nos necessários três decênios desde a primeira formulação do conceito 

de gênero para construir este acervo (Saffioti, 1999, p. 60, grifos do autor). 

 
                Sendo, portanto, gênero, a construção social do sujeito feminino e masculino, o 

discurso feminista entende que, esse processo de construção se deu por uma forma de exercício 

de poder e de práticas ideológicas da sociedade de sistema patriarcal nos quais discursivamente 

o sujeito feminino é construído para posições sociais de inferioridade, de silenciamento e de 

opressão pelo homem. Ao fazer uma historicização da condição da mulher, desde as sociedades 

primitivas, Beauvoir (1967, p. 97-98) afirma:  

 

                                                         
10 Quando falamos mulher, com letra minúscula, queremos afirmar que estamos nos referindo às mulheres específicas, 

às mulheres em múltiplas formas de ser, da vida real, constituída em localidades específicas. As mulheres de uma 

classe, de uma cor e raça, de um nível alto ou baixo de instrução acadêmica, inseridas nas relações de poder e 

dominação ideológicas específicas na cotidianidade de suas existências sociais. As mulheres, portanto, como sujeitos 

sócio-históricos em sua multiplicidade. Em oposição a isso, rejeitamos a ideologia da idealização que constitui a 

Mulher, com letra maiúscula, que nos discursos feministas, caracteriza-se por uma crítica à representação ideológica 

de uma Mulher única, ideal, perfeita, com uma essência pura, simples e submissa. A Mulher com um objeto, com 

uma representação universal do sujeito feminino, geralmente, constituída por um discurso filosófico mítico-

metafísico-idealista e primitivista que se materializa por uma ideologia religiosa, conservadora, patriarcal, 

tradicionalista e androcêntrica., etc. Para esse trabalho, nos referimos a mulher branca, ocidental, europeia, 

heterossexual, padrão, de classe média ou alta e instruída academicamente. Sugestão de leitura: LAURETIS, Teresa 

de. A tecnologia do gênero. In: ANDRE, Lor [et al.]; Pensamento feminista: conceitos fundamentais / organização 

Heloisa Buarque de Hollanda. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2019.  p. 114-149.  
  



41 

 

[...] O triunfo do patriarcado não foi nem um acaso nem o resultado de uma 

revolução violenta. Desde a origem da humanidade, o privilégio biológico 

permitiu aos homens afirmarem-se sozinhos como sujeitos soberanos. Eles 

nunca abdicaram o privilégio; alienaram parcialmente sua existência na 

Natureza e na Mulher, mas reconquistaram-na a seguir. Condenada a 

desempenhar o papel do Outro, a mulher estava também condenada a possuir 

apenas uma força precária: escrava ou ídolo, nunca é ela que escolhe seu 

destino. "Os homens fazem os deuses; as mulheres adoram-nos", diz Frazer. 

São eles que decidem se as divindades supremas devem ser femininas ou 

masculinas. O lugar da mulher na sociedade é sempre eles que estabelecem. 

Em nenhuma época ela impôs sua própria lei. É possível, entretanto, que, se o 

trabalho produtor tivesse permanecido à altura de suas forças, houvesse a 

mulher, realizado com o homem, a conquista da Natureza. A espécie humana 

ter-se-ia, então, afirmado contra os deuses através dos indivíduos de ambos os 

sexos. Mas a mulher não soube tornar suas as promessas da ferramenta. Engels 

só explica incompletamente essa decadência. Não basta dizer que a invenção 

do bronze e do ferro modificou profundamente o equilíbrio das forças 

produtoras e que com isso se verificou a inferioridade da mulher; essa 

inferioridade não é suficiente em si para explicar a opressão que suportou. O 

que lhe foi nefasto foi o fato de que, não se tornando um companheiro de 

trabalho para o operário, ela se viu excluída do mitsein humano. O fato de a 

mulher ser fraca e com capacidade inferior de produção não explica a 

exclusão. Nela, o homem não reconheceu um semelhante porque ela não 

partilhava sua maneira de trabalhar e de pensar, porque continuava 

escravizada aos mistérios da vida. Desde que não a adotava, desde que a 

mulher conservava a seus olhos a dimensão do Outro, o homem só podia 

tornar-se seu opressor. A vontade masculina de expansão e domínio 

transformou a incapacidade feminina em maldição. 

 

            Para o discurso feminista, a divisão social, ideológica e o estabelecimento das relações 

de poder que se observam, hoje, relacionados aos papéis e comportamentos esperados para 

cada sexo, produzem uma grande desigualdade e desequilíbrio na balança da participação 

social, no que diz respeito ao acesso de recursos, à atuação afirmativa, à manifestação social e 

política entre os homens e as mulheres. Para as mulheres, tais diferenciações irrompem a partir 

do estabelecimento, desenvolvimento e aprimoramento das sociedades de sistemas patriarcais.  

 

Pouco a pouco, o homem mediatizou sua experiência e, em suas 

representações como em sua existência prática, triunfou o princípio 

masculino. O Espírito superou a Vida; a transcendência, a imanência; a 

técnica, a magia; e a razão, a superstição. A desvalorização da mulher 

representa uma etapa necessária na história da humanidade, porque não era 

de seu valor positivo e sim de sua fraqueza que ela tirava seu prestígio; nela 

encarnavam-se os inquietantes mistérios naturais: o homem escapa de seu 

domínio quando se liberta da Natureza (Beauvoir, 1970, p. 95). 

 

            O sistema patriarcal foi/é um dos grandes percussores para o desenvolvimento dessa 

divisão, bem como para a sua perpetuação. Historicamente, o desenvolvimento dessa divisão, 



42 

 

deu-se a partir dos contatos e dos limites de trocas, do estabelecimento da agricultura e a 

necessidade de reconhecimento dos filhos pelo pai para dar continuidade à atividade econômica 

do patriarca.  

              Segundo Stearns (2012), em História das relações de gênero, antes do 

estabelecimento das primeiras sociedades com formas dos primeiros conceitos de civilização 

e do sistema patriarcal, havia uma forma aprimorada de total igualdade de papéis sociais entre 

os sexos. Depois, passou a existir a desigualdade nos papéis. Um dos motivos para a passagem 

da igualdade para desigualdade, segundo Stearns (2012), ocorreu no momento no qual, os seres 

humanos, que sobreviviam da caça e da coleta, passaram a sobrevier da agricultura. Segundo 

Stearns (2012, p. 31),  

 

À medida que as civilizações se desenvolveram, a partir dos contatos e das 

limitações das trocas, os sistemas de gênero - relações entre homens e 

mulheres, a determinação dos papéis e definições dos atributos de cada sexo 

- foram tomando forma também. Por fim, essa evolução haveria de se 

entrelaçar com a das civilizações. O deslocamento da caça e coleta para a 

agricultura pôs fim gradualmente a um sistema de considerável igualdade 

entre homens e mulheres. Na caça e na coleta, ambos os sexos, trabalhando 

separados, contribuíam com bens econômicos importantes. [...] A agricultura 

estabelecida, nos locais em que se espalhou, mudou isso, beneficiando o 

domínio masculino. 
 

              O estabelecimento dessa nova forma de se organizarem economicamente promoveu 

também uma hierarquia nos papéis para cada sexo. A mulher antes contribuía 

significativamente com a economia e gerava poucos filhos. Assim, a taxa de natalidade era 

baixa, pois, a mulher também contribuía economicamente, não tinha muito tempo para cuidar 

da casa e dos filhos. Com a agricultura, a contribuição econômica da mulher foi mudada, assim, 

a taxa de natalidade tornou-se alta e a mulher passou a se dedicar às atividades dentro de casa 

e dos cuidados das crianças. Para Stearns (2012, p. 32).  

 

Essa foi provavelmente a razão principal de os homens assumirem a maior 

parte das funções agrícolas, já que a maternidade consumia mais tempo. 

Dessa forma, a vida das mulheres passou a ser definida em termos de gravidez 

e cuidados com as crianças. Era o cenário para um novo e penetrante 

patriarcalismo.  
 

            Nesse sentido, ocorreu também mudança de ações e determinações de papéis sociais 

para cada sexo. A mulher que antes atuava ativamente contribuindo economicamente passou a 

se localizar nas tarefas da casa e educação das crianças. O que o sistema patriarcal fez foi 

investir extremante nessa nova forma dos seres humanos viverem socialmente, criando 



43 

 

dispositivos de controle e de distribuição de saberes, instituições e ideologias nas quais a 

desigualdade entre os sexos foram se perpetuando cada vez mais, criando ideologias e uma 

cultura na qual a mulher cada vez mais se tornou excluída e menos participativa em outras 

esferas da sociedade. Tornou-se um ser cujas potencialidades foram ideologicamente limitadas 

e subjetivadas para as mulheres serem exploradas e dominadas dentro do lar. Segundo Stearns 

(2015, p. 33), 

 

Culturalmente, os sistemas patriarcais enfatizam a fragilidade das mulheres e 

sua inferioridade. Insistiam nos deveres domésticos e algumas vezes 

restringiam os direitos das mulheres a aparecerem em público. O alcance do 

patriarcalismo foi poderoso e extenso. Muitas mulheres ficaram tão 

intimidadas e isoladas pelo sistema que formas de protesto se tornaram 

improváveis – embora algumas mulheres pudessem obter certa satisfação em 

manipular seus maridos e filhos ou em dar ordem a mulheres inferiores no 

ambiente doméstico. 

                             

            A relação de poder impõe a fragilidade para mulheres e os saberes de especialização 

dos deveres domésticos e a educação dos filhos são exclusivos para o papel social do sujeito 

feminino. Nesse sentido, como afirma Saffioti (2015), o sistema cujo exercício de poder e suas 

ideologias estrutura e organiza uma cultura de dominação-exploração e exploração-dominação 

das mulheres vem atuando por milênios e milênios. Algumas mulheres até sentem 

contentamento por essa exploração. Outras, por sua vez, que resistiram a essa ideologia de 

inferioridade e à hierarquia masculina, que não se conformaram com essa dominação-

exploração, começaram a protestar, lutar por mais direitos, respeitos e participação na 

sociedade  para além do cárcere do lar, pois começaram a lutar contra o sistema patriarcal para 

desmascará-lo e reconfigurá-lo dialeticamente.  

           Nesse grupo, encontram-se os sujeitos feministas, constituídos pelos saberes feministas, 

que apresenta as mulheres em suas diversidades de ser, através de movimentos com caráter 

político, ideológico e social que luta por igualdade sociocultural entre os sexos e, 

consequentemente, igualdade entre as relações e a ideologia de papéis determinado 

historicamente para cada sexo. O feminismo é, segundo Bairros (1995, p. 462), 

  

[...] o instrumento teórico que permite dar conta da construção de gênero 

como fonte de poder e de hierarquia que impacta mais negativamente sobre 

as mulheres. É a lente através da qual as diferentes experiências das mulheres 

podem ser analisadas criticamente.  

 

                Os feminismos produzem um discurso e uma prática de luta política das mulheres no 

interior de sociedades com sistema patriarcal. Nas teorias feministas, o patriarcado é 



44 

 

interpretado como um sistema de organização desonesto da sociedade que cristaliza e reforça 

discursivamente papéis, fantasias e temperamentos de gênero e, com isso, cria também, um 

sistema cultural de opressão e violência simbólica para as mulheres e também para os homens.     

As interpretações feministas investem em evidenciar como os mecanismos de exercício de 

poder da dominação masculina sobre as mulheres se manifestam nas práticas sociais, 

analisando e caracterizando o patriarcalismo como uma construção histórica e social que 

produz construção e opressão de gênero. Esse sistema pode ser superado, evidenciado por meio 

de discursos críticos e através de práticas sociais e políticas de lutas e resistências. Os discursos 

feministas propõem, assim, uma nova configuração social para homens e mulheres, além de 

uma intervenção positiva nos papéis sociais entres ambos com uma modificação da relação de 

poder na cultura hierarquizada dos sexos. Nas palavras de Alves de Pintanguy (1985): 

 

O feminismo busca repensar e recriar a identidade de sexo sob uma ótica em 

que o indivíduo, seja ele homem ou mulher, não tem que adaptar-se a modelos 

hierarquizados, e onde as qualidades “femininas” ou “masculinas” sejam 

atributos do ser humano em sua globalidade. Que a efetividade, a emoção, 

ternura possam aflorar sem constrangimentos nos homens e serem 

vivenciadas, nas mulheres, como atributos não desvalorizados. Que as 

diferenças entre os sexos não se traduzam em relações de poder que permeiam 

a vida de homens e mulheres em todas as suas dimensões: no trabalho, na 

participação política, esfera familiar, etc... (Pitanguy, 1985, p. 9-10, grifos 

das autoras).  
   

           Historicamente, há ecos de registros que fizeram reverberar os primeiros enunciados da 

formação do discurso feminista, embora sejam poucos e raros. Segundo Alves e Pitanguy 

(1985), os primórdios de enunciados do discurso feminista registrados com uma força 

significativa e reverberação remontam ao século XIV. Com autoria de uma escritora francesa, 

Christine de Pisan, uma mulher e poetisa contratada pela corte, de acordo com Pitanguy (1985, 

p. 18), “Pode ser considerada como uma das primeiras feministas, no sentido de ter um discurso 

conscientemente articulado em defesa dos direitos da mulher. Polemizou com escritores de 

renome na época, defendendo a igualdade entre os sexos”. Pisan afirmava, ainda, a igualdade 

da mesma educação e de acessos iguais pelos meninos e meninas.    

         A luta das mulheres torna-se mais sólida politicamente a partir do século XVIII, na 

França, com a emergência das ideias da revolução francesa na qual a mulher lutava lado a lado 

com os homens.  No entanto, não viam as conquistas políticas emanciparem o seu sexo, 

sobretudo no direito e na ética da igualdade e da liberdade, muito bem fixados pelo discurso 

da Revolução. Mas, ainda assim, é um marco histórico importante para a luta das mulheres. 

Nesse momento, surgem também inúmeros documentos escritos que analisam a condição da 



45 

 

mulher que dissertavam sobre temas de “trabalho, de desigualdade legal, da participação 

política, da prostituição” (Pitanguy 1985, p. 32). As mulheres iam à Assembleia exigindo 

mudanças nas instituições legais que submetem o sujeito feminino ao domínio masculino. 

Segundo Alves e Pitanguy (1985, p. 32),  

 

É nesse momento histórico que o feminismo adquire característica de uma 

prática política organizada, reivindicando seus direitos de cidadania frente aos 

obstáculos que, ao contrariarem o movimento feminista, na França, assume 

um discurso próprio, que afirma a especificidade da luta da mulher.   

 

 

               O século XIX, também, é um momento de grande transformação para a sociedade 

com a irrupção do sistema capitalista na fase industrial, que exigia grande de massa de 

trabalhadores. Sobretudo, para a condição da mulher e suas lutas que protestavam por melhores 

condições de trabalho, salários, qualificações e direitos.  Assim, “Por meio de uma luta 

constante por seus direitos, as mulheres trabalhadoras romperam o silêncio e projetaram suas 

reinvindicações na esfera pública” (Pitanguy, 1985, p. 32). Esses momentos de luta e 

resistência cominariam no acontecimento histórico que marca, em Nova Iorque, a data 8 de 

março de 1857, quando as lutas das mulheres as fizeram enfrentar a opressão e a violência da 

polícia, nas greves de que elas participavam.   

            Ainda nesse século, o movimento sufragista gera mudanças significativas para a classe 

trabalhadora. No entanto, as mulheres ficaram de fora, tendo assim, que lutar pelo próprio 

sufrágio feminino, o que mobilizou até 2 milhões de mulheres no seu pico. 

  

Foi uma luta específica, que abrangeu mulheres de todas as classes. Foi uma 

luta longa, demandando enorme capacidade de organização e uma infinita 

paciência. Prolongou-se nos Estados Unidos e na Inglaterra, por 7 décadas. 

No Brasil, por 40 anos, a contar da constituinte de 1891 (Alves e Pitanguy, 

1985, p. 32).   

  

              Esses momentos históricos e esses registros gerais, mesmo que poucos marquem, 

valorizam, significativamente, a história das mulheres, das lutas, conquistas de direitos de 

trabalho e acesso à educação, resistências e vozes que constituem o discurso feminista. Na 

continuidade dessa história, o momento mais significativo da mentalidade feminista (branco) 

e no qual ganha mais força, sobretudo de produção acadêmica e intelectual, é no século XX.         

           Segundo Alves e Pitanguy (1985), os movimentos feministas surgiram com maior força 

no século XX, nos anos 1960, nos Estados Unidos. O movimento objetivou debater, discutir e, 

também, reivindicar mais direitos para as mulheres e igualdade entre os sexos. E assim, sair do 



46 

 

lugar de vítima e das mais diferentes formas culturalmente veladas de opressão na sociedade 

capitalista e patriarcal. Conscientes das desigualdades, da opressão e discursos que reforçam 

os estereótipos, o movimento feminista se baseia em recriar e refazer a história da rejeição, 

hierarquicamente, determinada pela qual as mulheres passaram e passam nas sociedades 

patriarcais.  

            Igualmente, houve uma grande produção intelectual crítica sobre a atuação passiva, a 

condição das mulheres e as construções de estruturas ideológicas de seus papéis de gênero na 

sociedade. Criando, assim, uma nova forma de pensar, analisar e interpretar as mulheres no 

mais íntimo da constituição da sua subjetividade por meio de mecanismos socioculturais e 

institucionais, objetivando libertá-las, de certa forma, do discurso dominante e alienante, 

repleno de interdições e mitos determinantes sobre elas em diferentes dimensões. Autoras 

como Simone Beauvoir com o livro Segundo o Sexo, em dois volumes; A mística feminina, de 

Betty Friedan, e Política Sexual, de Kate Millett, são obras que influenciam exponencialmente 

nos discursos, na mentalidade e nas práticas feministas. Segundo Saffioti (1999, 1985, p.163, 

grifos da autora),  

 

O Segundo Sexo influenciou sobremodo o pensamento feminista e tem 

contribuído para transformar não somente a visão de milhares de mulheres 

sobre a vida em sociedade, como também suas condutas. Desta sorte, des-re-

construiu – e continua a fazê-lo em áreas do planeta onde penetrou 

recentemente – o feminino e, por via de consequência, o masculino. E... tudo 

começou com O Segundo Sexo. Hoje, estamos no gênero, terreno no qual “on 

ne naît pas femme, on le devient. 
  

               Segundo Alves e Pitanguy (1985), Simone Beauvoir se evidencia como a mulher que 

aprende sua condição, e evidencia como a mulher experimenta e incorpora preceitos, segundo 

as condições nas quais está historicamente inserida e conjecturada, buscando evidenciar como 

as mulheres foram historicamente definidas pele mentalidade masculina.  

 

[...] Em verdade, as mulheres nunca opuseram valores femininos aos valores 

masculinos; foram os homens, desejosos de manter as prerrogativas 

masculinas, que inventaram essa divisão: entenderam criar um campo de 

domínio feminino — reinado da vida, da imanência — tão-somente para nele 

encerrar a mulher; mas é além de toda especificação sexual que o existente 

procura sua justificação no movimento de sua transcendência: a própria 

submissão da mulher é a prova disso. O que elas reivindicam hoje é serem 

reconhecidas como existentes ao mesmo título que os homens e não de 

sujeitar a existência à vida, o homem à sua animalidade. Uma perspectiva 

existencial permitiu-nos, pois, compreender como a situação biológica e 

econômica das hordas primitivas devia acarretar a supremacia dos machos. A 

fêmea, mais do que o macho, é presa da espécie; a humanidade sempre 



47 

 

procurou evadir-se de seu destino específico; pela invenção da ferramenta, a 

manutenção da vida tornou-se para o homem atividade e projeto, ao passo 

que na maternidade a mulher continua amarrada a seu corpo, como o animal. 

É porque a humanidade se põe em questão em seu ser, isto é, prefere razões 

de viver a vida, que perante a mulher o homem se pôs como senhor; o projeto 

do homem não é repetir-se no tempo, é reinar sobre o instante e construir o 

futuro. Foi a atividade do macho que, criando valores, constituiu a existência, 

ela própria, como valor: venceu as forças confusas da vida, escravizou a 

Natureza e a Mulher. Cabe-nos ver agora como essa situação se perpetuou e 

evoluiu através dos séculos. Que lugar deu a humanidade a essa parte de si 

mesma que em seu seio se definiu como o Outro? Que direitos lhe 

reconheceram? Como a definiram os homens? (Beauvoir, 1970, v.2 p. 85-86) 

 

              Com esses questionamentos, no capítulo História, da obra, a autora apresenta um 

estudo extenso e significativo da condição da mulher e como, historicamente, o sujeito 

feminino foi se constituindo.  Aborda também os lugares que ela ocupou historicamente em 

diferentes sociedades, sobre os mitos, fatos e crenças que moldam a representação histórica da 

mulher. A obra torna-se assim significativamente e a principal referência intelectual que 

constitui os movimentos e o discurso feminista no que condiz a problematização e análise da 

condição da mulher na sociedade atual, alcançando uma influência expressiva.   

 

Simone de Beauvoir estuda a fundo o desenvolvimento psicológico da mulher 

e os condicionamentos que elas sofrem durante o período de sua socialização, 

condicionamentos que, ao invés de integrá-la a seu sexo, tornam-na alienada, 

posto que é treinada para ser mero apêndice do homem. Para a autora, em 

nossa cultura é o homem que se afirma através de sua identificação com seu 

sexo, o feminino, transformando em objeto, e visto através do sujeito. A 

análise de Simone de Beauvoir constitui um marco na medida em que delineia 

os fundamentos da reflexão feminista que ressurgirá a partir de década de 60. 

É assim que Betty Friedan, apoiando-se nos postulados teóricos de Beauvoir, 

recolhe nos Estados Unidos, uma série de depoimentos de mulheres de classe 

média que corresponderiam ao ideal de “rainha do lar”. Neste trabalho, 

publicado sob o título A Mística Feminina, detecta o que chamou de “o mal 

que não tem nome” e que se traduziria por uma frustação constante e 

indefinida (Alves e Pitanguy, 1985, p. 52, grifos das autoras).  
 

 

              Ao questionar o porquê de as mulheres sentirem essa frustação, a autora conclui que 

é sobre o papel tradicional imposto para a mulher, mesmo essas sendo sujeitos com nível 

cultural e acadêmico.  A autora faz uma análise extensa de um imenso arquivo de revista 

dirigida para o sujeito feminino que discursivamente projeta e também reforça esses papéis no 

imaginário feminino. As revistas do pós-guerra incentivavam a mulher a ser a rainha do lar e 

donas de casa perfeita, o que produz uma mistificação ideológica da feminilidade, na afirmação 

de que a felicidade plena da mulher está na dedicação integral do lar.   

 



48 

 

É mais que um estranho paradoxo o fato de que, quando todas as profissões 

estão finalmente ao alcance da mulher americana, o vocábulo « profissional» 

se tenha transformado num palavrão; que quando uma educação de nível 

superior se encontra à disposição de qualquer mulher capacitada, a cultura se 

tenha tornado tão suspeita que um número cada vez maior de estudantes 

abandona o ginásio e a universidade para casar e ter filhos; que quando tantos 

papéis na sociedade moderna lhe estão ao alcance ela se limite com tal 

insistência a um só papel. Por que, com o desaparecimento das barreiras 

legais, políticas, económicas e educacionais que antigamente a impediam de 

estar em plano de igualdade com o mundo, uma pessoa nos seus direitos, um 

indivíduo livre para desenvolver suas potencialidades, aceitaria esta nova 

imagem que insiste em afirmar não ser ela uma pessoa e sim uma « mulher» , 

por definição roubada da liberdade de existir como indivíduo e interferir no 

destino humano? A mística feminina é tão poderosa que a mulher não mais 

cresce sabendo possuir os anseios e a capacidade que lhe foram negados. Mas 

essa mística não penetra uma ação inteira em tão poucos anos, invertendo a 

corrente de um século, sem uma causa. Que lhe dará força? Por que a mulher 

voltou ao lar? (Friedan, 1971[1963], p. 49, grifos do autor). 
 

           Outra obra que influenciou bastante o discurso feminista foi Política Sexual (1969) de 

Kate Millet na qual a autora, analisando a universalidade do sistema patriarcal e as relações de 

poder entre os sexos, evidencia como o patriarcado projeta seus signos e seus discursos em 

todas as dimensões da sociedade.  Evidenciando como ele instrumentaliza politicamente a 

relação social dos sexos que mantém a subjetividade da mulher na passividade, na submissão 

e aceitação ideológica de serem inferiores na atividade social e do homem nas posições de 

dominação e superioridade. Faz uma análise cuidadosa da revolução sexual e da 

contrarrevolução, confirmando discursos a favor e contra a revolução sexual e a emancipação 

do sujeito feminino.  

 
Em primeiro lugar, uma revolução sexual acabaria com a instituição 

patriarcal, abolindo tanto a ideologia da supremacia do macho como a 

tradição que o perpetua através do papel, condição e temperamentos 

atribuídos a cada um dos dois sexos. Isto permitiria uma integração de 

subculturas sexuais, uma assimilação de ambos os lados da experiência 

humana até aqui excluídos da sociedade. Da mesma forma, seria conveniente 

reexaminar as características definidas como «masculinas» ou «femininas» e 

reconsiderar o seu valor no aspecto humano: a violência encorajada como 

manifestação de virilidade e a excessiva passividade definida como 

característica feminina, inúteis em ambos os sexos; a eficiência e o 

intelectualismo do temperamento «masculino» e a ternura e a consideração 

ligadas ao temperamento feminino, recomendáveis a ambos os sexos sem 

distinção (Millett, 1970 [1969], p. 10, grifos do autor).  

 

               A autora evidencia as bases históricas do início da revolução sexual e propõe uma 

forma radical de dar continuidade ao movimento.  Ela mostra como a revolução contribuiu e 

ainda contribui para a emancipação do sujeito feminino. Analisa ainda criticamente discursos 



49 

 

que projetam uma ideologia sexista e biologista que insistem em colocar a mulher numa 

posição de submissão, de silenciamento e a se dedicar a tarefas internas, na dedicação e 

especialização integral no cuidado da família e das atividades domésticas, evidenciando que 

ela nasceu inclusivamente para esse fim. Qualquer atividade que esteja fora dessa norma é uma 

afronta contra si mesma, a sociedade e a natureza das coisas.  

 

                                          No final dos anos sessenta já estavam dados os primeiros passos na 

construção de uma nova teoria feminista. Kate Millet publica o livro Política 

Sexual, em que analisa historicamente as relações como um sistema universal 

de dominação prevalente em todas as civilizações. Propõe-se a fazer uma 

análise política das relações de sexo. Aborda, neste sentido, aspectos 

ideológicos, biológicos, sociológico, econômicos, antropológicos e 

psicológicos da condição da mulher da sociedade (Pitanguy, 1985, p. 32).  

         

           Os estudos sobre gênero e a teoria feminista é uma forma de fortalecer a luta pela 

liberdade e igualdade sociocultural entre os sexos e, também, de desmascarar essa ideologia de 

gênero que limita as potencialidades e o não reconhecimento do sexo feminino, na sociedade.    

As mulheres, hoje, já conquistaram diferentes direitos e têm crescido bastante suas atuações 

nas sociedades acidentais, como também, algumas das interdições impostas a elas já foram 

mudadas. Os argumentos dos movimentos feministas muitas consciências têm despertado, 

principalmente sobre as ideologias e exercício de poder na sociedade patriarcal que as excluem 

e capturam completamente a subjetividade feminina. A luta das mulheres continua na 

atualidade na tentativa consciente do reposicionamento da cultura e desmitificação ideológica 

da identidade do sujeito feminino, que reproduz a assimetria das relações sociais.   

 

O movimento feminista atual levantou a questão dos fundamentos da 

assimetria, analisando a produção, internalização e reprodução da ideologia 

de descriminação. Voltou-se, do mesmo modo, para a recuperação das formas 

de resistência desenvolvidas pelas mulheres em diferentes culturas e que 

resultam muitas vezes no estabelecimento de formas alternativas de exercício 

de poder (Pitanguy, 1985, p. 57).  
 

               As lutas feministas continuam, na decorrência ainda na sociedade atual, de existir 

ainda um grande sexismo patriarcal explícito e velado na sociedade, no imaginário social dos 

sujeitos, que constroem subjetividades, nas sociedades ocidentais, que se perpetua e se prolifera 

discursivamente, enfraquecendo e dificultando interesses feministas de mudanças.    

             Na obra A Letra Escarlate (1850) de Nathaniel Hawthorne, temos a personagem Hester 

Prynne que apresenta um imaginário discursivo que refuta as imposições, as relações de poder 

e as ideologias de identidade de gênero do contexto sócio-histórico no qual estava. Mesmo 



50 

 

muito antes das ideias feministas, mulheres já resistiam às imposições de gênero ao seu sexo, 

mostrando atitudes e comportamentos diferentes da expectativa social patriarcal. Isso não foi 

diferente com a personagem.  Por outro lado, temos as mulheres que seguem fielmente a 

ideologia do sistema patriarcal e a violência simbólica do androcentrismo (Bourdieu, 2012) 

dominante na organização da sociedade no contexto da obra.   

           A escolha do tema, questões de gênero, ganha espaço neste trabalho, porque é uma 

questão importante, necessária e inquietante; hoje, nas sociedades ocidentais modernas, 

patriarcais, capitalistas neoliberais e complexas como as nossas, quando é debatido e pensado 

sobre essa questão, o foco está principalmente, voltado nas mulheres, em termos de sua 

liberdade e igualdade, uma vez que estas são tão importantes para a história da sociedade, dos 

homens e das mulheres. História essa cuja determinação, limitação foi/é focalizada e 

interditada por um sistema que criou, cristalizou simbólica e ideologicamente essas 

desigualdades nas relações sociais de sexo e gênero sob a qual se assenta o patriarcalismo, com 

seus interesses, com suas vias, táticas de mecanismos de exercício de poder e saber sob o 

feminino. 

             Outra contribuição que pretendemos é academicamente fornecer uma análise crítica 

dessas questões inter-relacionadas à ótica da Análise do Discurso que tem sido, de certa forma, 

um ponto cego para os analistas de discurso, de acordo com afirmação de Coulomb-Gully 

(2014, p. 147, grifos do autor):  

A questão do Gênero - compreendida como “relações sociais de sexo” – foi 

durante muito tempo um ponto cego da Análise do discurso.  É mais 

surpreendente ainda que a Escola Francesa de Análise do discurso seja 

tensionada por uma vontade militante de desmistificação dos discursos de 

poder e que, situada na linha althusseriana de análise dos aparelhos 

ideológicos de Estado, dê atenção particular ao funcionamento discursivo das 

ideologias. Isso é ainda surpreendente na medida em que os trabalhos de 

Foucault fundam uma verdadeira “epistemologia da dominação”, que poderia 

muito bem ter servido de matriz para o pensamento de Gênero. Penso 

particularmente em seus trabalhos sobre “os anormais”, que colocam 

questões essenciais sobre os processos de marginalização, hierarquização 

estigmatização, todos os procedimentos que caracterizam também a 

fabricação das mulheres e do feminismo11.   

  

                                                         
11 A autora coloca uma nota para explicar a palavra “Gênero”, com a letra maiúscula e afirma que: “Não há 

definição que seja neutra, sobretudo, em matéria de gênero! O termo “gênero” – para o qual propomos ortografia 

com inicial maiúscula ao se tratar das relações sociais de sexo, com distinção de seus outros usos -, cujo emprego 

se desenvolveu nos anos 1990, pode ser definido, de acordo com Bénéni et al. (2008, p. 4-7), por sua perspectiva 

antiessencialista e construtivista, por sua abordagem relacional dos sexos, cujas relações devem ser analisadas 

como relações de poder, na intersecção com  outras com outras relações de poder (raça, classe), que não devem 

ser analisadas separadamente” (Coulomb-Gully, 2014, p. 147, nota 1, grifos do autor).     



51 

 

            No próximo tópico, iremos transcorrer a contextualização histórica da obra para uma 

melhor compreensão das relações entres os sujeitos, a constituição ideológica e o 

estabelecimento das relações de poder da sociedade puritana da obra A Letra Escarlate.  

 

1.8 Breve contextualização histórica da obra A Letra Escarlate 

1.9 Reforma protestante: luteranismo   
 

As práticas religiosas são uma das formas de atividades culturais e simbólicas mais 

antigas da humanidade. Existentes em praticamente todas as localidades do mundo nas quais 

existem grupos formados por seres humanos, principalmente, na cultura ocidental.  Quando 

surge um novo espaço cultural, político e social, lá, ergue-se, também, o templo sagrado, no 

qual existirão os símbolos santificados com que ocorrerão os ritos para a obtenção do contato 

com o(os) deus(es) ou deusa(as) e as forças divinas de uma dada religião que é idealizada por 

um povo. São criadas as leis que determinarão os comportamentos éticos, morais, as tradições 

e os costumes considerados adequados para a convivência e o bom desenvolvimento da 

sociedade. Dessa forma, ergue-se o monumento sagrado que, em nome da espiritualidade, 

torna-se um dos pilares de jurisprudência e da moral, criando o imaginário discursivo da 

conduta social e controle de uma determinada comunidade. 

A religião é um conjugado de rituais considerados sagrados por seus praticantes, de 

símbolos culturais sacralizados que constituem narrativas utilizando-se de uma retórica com 

sentido espiritual para um grupo de fieis que se identificam com uma formação discursiva criada 

por uma determinada instituição religiosa. Fazendo-os crê simbolicamente em entidades 

superiores. Essa narrativa é transmitida de gerações para gerações. Marilena Chauí (2013, p. 

232) afirma que “a religião é um vínculo”, isto é, uma ligação na qual relaciona “O mundo 

profano e o mundo sagrado, [...] a natureza e as divindades que habitam a natureza”. A religião, 

então, é um meio pelo qual a natureza física se liga ao divino, que liga o homem ao sagrado e 

o sagrado ao homem. Dentre diferentes religiões, há o cristianismo, que é, hoje, considerado a 

religião mais influente no ocidente.  

Del Roio (1997, p. 15) lembra-nos que o Império Romano e o nascente cristianismo 

“poderiam ser considerados como duas faces da mesma moeda”. Embora o Império Romano 

tivesse atingido a sua máxima expansão territorial e equilíbrio político, a maioria da população 

vivia mal e sem esperanças de uma vida mais digna. Nada como uma religião que promete 

igualdade entre os seres no paraíso e punição aos perversos para controlar o povo.  

 



52 

 

Nisso o cristianismo mostrou-se insuperável. Prega a igualdade dos homens, 

pelo menos perante Deus, promete um paraíso ultraterreno e castigo para os 

poderosos, além de uma expressão mais clara da divindade: Jesus se apresenta 

como um homem comum, martirizado, com o qual muitos podem se 

identificar (Del Roio, 1997, p. 16). 

 

Por uma conjuntura política e social, Constantino legaliza o cristianismo e coopta seus 

seguidores para reforçar o Estado. Segundo Del Roio (1997, p. 18), “os cristãos já eram uma 

realidade importante, um movimento organizado, e se espalhavam pelas mais diferentes e 

distantes áreas do Império”. Assim, o cristianismo começa e organiza sua história de expansão 

e dominação.    

 Para a história, o cristianismo tem cerca de dois mil anos.  Durante todo esse tempo de 

influência na humanidade, principalmente no ocidente, ocorreram-lhe diferentes mudanças, 

geradas pelas divergências ideológicas, doutrinas e questões de poder. E isso gerou outras 

ramificações do cristianismo. Existem hoje três ramificações: a Igreja Católica Romana (a 

desde o início), a Igreja Ortodoxa (1054) e por fim, a Protestante (1517). Esta última teve 

origem a partir do século XVI e seu idealizador foi o monge agostiniano Martinho Lutero que 

fez críticas sobre tudo quanto. Naquela época, a Igreja Católica Romana era dominante em 

termos das formas de suas práticas políticas, liberais, econômicas, bem como sobre os fiéis.  

Na publicação de suas 95 teses, Martinho Lutero criticou a ganância da igreja, 

principalmente, pela venda desenfreada de indulgências pelo Clero e a venda de objetos e 

mercadorias sagradas da Igreja para os fiéis que procuravam perdão aos seus grandes pecados. 

Embora tivesse ganhando um grande capital com os novos negócios, a igreja não atualizou os 

vencimentos financeiros dos seus monges. Lutero, então, rebelou-se, fez críticas e decidiu criar 

sua própria igreja! Mas, não, não foi por isso. 

Lutero, em 1517, com a publicação de suas 95 teses à porta da Igreja de Wittenberg, na 

Alemanha, deu início ao protesto contra a Igreja. A partir disso, a História marca o início da 

Reforma Protestante e a configuração de uma nova formação de um discurso religioso. Nas 

teses 21, 32 e 54, Lutero (1917) afirma:  

 

Tese- 21: Eis porque erram os apregoadores de indulgências ao afirmarem ser 

o homem perdoado de todas as penas e salvo mediante a indulgência do papa. 

[...].  

Tese – 32: Irão para o diabo juntamente com os seus mestres aqueles que 

julgam obter certeza de sua salvação mediante breves de indulgência. [...]. 

Tese – 54: Esperar ser salvo mediante breves de indulgência é vaidade e 

mentira, mesmo se o comissário de indulgências, mesmo se o próprio papa 

oferecesse sua alma como garantia. [...]. 



53 

 

Tese- 75: Considerar as indulgências do papa tão poderosas, a ponto de 

poderem absolver alguém dos pecados, mesmo que (cousa impossível) tivesse 

desonrado a mãe de Deus, significa ser demente. [...]. 

 

Criticava, portanto, os papas e os fiéis que queriam se salvar de seus pecados apenas 

pagando e comprando o perdão, sem fazer a reflexão necessária para o crescimento espiritual. 

Durante o processo histórico e social, a história nos evidencia que os príncipes, nobres, 

burgueses e camponeses alemães ficaram contentes com os ataques de Lutero à Igreja. O 

Monge, nesse sentido, teve a auxílio de um poder que funcionava para impulsionar a irrupção 

e a continuação de suas ideologias e seus saberes, na trama das relações de poder-saber. Caso 

contrário, Lutero só seria uma simples nota de roda pé, na História das Religiões, 

provavelmente, diria que foi queimado na fogueira por práticas rebeldes de heresia. Ou um 

herói de resistência contra a dominação católica?  

Uma boa parte da classe econômica e dominante via, pois, nessas críticas, os motivos 

para ir contra a Igreja Católica e, assim, tirar suas terras e seu poder, ou seja, tinham motivos 

não meramente religiosos, mas, também, como normalmente, políticos, sociais e econômicos, 

haja vista que, os protestos lhes proporcionariam: 

 

[...] a oportunidade de confiscar as terras da igreja, abolir o pagamento de 

tributos e conseguir o apoio de seus súditos, agindo como líderes de um 

movimento religioso popular. Eles viam na Reforma uma maneira de resistir 

ao Santo Imperador Católico, Carlos 5, que desejava estender sua autoridade 

aos príncipes alemães (Miranda; Campos, 2005, p. 166). 
 
 

 

 Por isso, aderiam facilmente à reforma, o que a tornou mais forte contra a interferência 

da Igreja Católica. Entretanto, nem todos os nobre e príncipes apoiaram as ideologias de Lutero, 

isto é, existiam alguns que permaneceram unidos à formação discursiva católica dominante. 

Essa divisão, portanto, gerou guerras, conflitos, em nome de Deus, entre católicos e os que 

seguiam as ideologias de Lutero, no contexto do século XVI.   

 A reforma foi progredindo entre pequenos conflitos e guerras. Em 1530, em uma dieta 

elaborada pelo imperador Carlos V, o qual pretendia o fim das divergências religiosas e, com 

isso, reunir todo seu império para formar um exército para lutar contra os turcos. O imperador 

exigiu que os luteranos e protestantes criassem um documento no qual explicasse a formação 

discursiva religiosa, isto é, ideologia que eles pregavam.  

O documento foi apresentado, inicialmente, em 25 de julho de 1531, contendo 28 

artigos, que ficou conhecido como A Confissão de Augsburgo. Tal documento foi o primeiro 



54 

 

passo para que as ideias, a doutrina e a ideologia protestante fossem pregadas livremente. É 

uma nova interpretação das interpretações das práticas religiosas cristãs, tais como o pecado, 

os filhos de Deus, a pregação da Palavra, da igreja, da obediência, da confissão, da santa ceia, 

do arrependimento, da relação com a ordem social, política, governamental, por fim, toda uma 

nova forma de mecanismo de exercício de poder e saber sobre os fiéis, igreja, a sociedade, etc., 

como contatamos, por exemplo, no artigo 16:  

 

[...] Da ordem política e do governo civil se ensina que toda autoridade no 

mundo e todos os governos e leis ordenados são ordenações boas, criadas e 

instituídas por Deus, e que cristãos podem, sem pecado, ocupar o cargo de 

autoridade, de príncipe e de juiz, proferir sentença e julgar segundo as leis 

imperiais e outras leis em vigor, punir malfeitores com a espada, fazer guerras 

justas, combater, comprar e vender, fazer juramentos requeridos, possuir 

propriedade, casar, etc. Aqui são condenados os anabatistas, os quais ensinam 

que nenhuma das coisas supramencionadas é cristã. Condenam-se, outrossim, 

aqueles que ensinam ser perfeição cristã abandonar fisicamente casa e lar, 

mulher e filhos, e renunciar as coisas citadas, quando o fato é que apenas 

verdadeiro temor de Deus e verdadeira fé constituem a perfeição autêntica. 

[...].  

 

Muitos príncipes aderiram assinando o documento e foram interpelados pela formação 

discursiva apresentada, visto ser a primeira vez que a ouviam. Houve uma identificação em seus 

efeitos de sentido e verdade, o que induziu a materialização de seus interesses políticos.  A 

reforma e a legitimação da ideologia protestante foi um processo que durou aproximadamente 

38 anos para ser pregada e institucionalizada livremente. A partir da publicação das 95 Teses 

de Lutero, em 1517, contra a venda de indulgências, até a assinatura de Paz de Augsburgo, em 

1555. A partir desse ano, essas ideologias foram institucionalizadas, legitimando-se e sendo 

pregada livremente, interpelando cada vez mais sujeitos, crescendo, dispersando seus 

enunciados, segundo suas regras e gerando outras formações discursivas, como o calvinismo, 

sobre a qual falaremos no próximo tópico.   

 

 

1.10 Calvinismo  
 

O calvinismo é uma ideologia religiosa cristã baseada na interpretação direta das 

Escrituras. Foi idealizada pelo ideólogo e teologista João Calvino. O calvinismo, enquanto 

movimento, é considerado, pela história geral, como o segundo momento da reforma 

protestante iniciada por Martinho Lutero. As primeiras manifestações de enunciados de 

conteúdo teológico que remete à formação do discurso calvinista foram materializadas na Suíça, 

especificamente em Genebra, a qual é o berço da ideologia iniciada por Calvino. O discurso 



55 

 

calvinista tem influências e suas raízes diretamente dos ideais de Lutero e das práticas rebeldes 

das reformas protestantes do século XVI. Portanto, eram contra as práticas da doutrina Católica 

Romana dominante e, embora tenham suas raízes nas ideias e críticas de Lutero, há algumas 

diferenças ideológicas as quais ele pregava.  

 A historiografia nos evidencia que João Calvino foi um dos sujeitos que reformaram a 

igreja no século XVI. O discurso de Calvino impulsionou ainda mais o prosseguimento da 

reforma protestante. Foi ele o ideólogo que mais desenvolveu os movimentos da reforma depois 

de Lutero. As ideias de Lutero e, mais ainda, as ideias dos reformadores como um todo, já 

estavam conhecidas em toda a Europa e inclusive nas universidades. Em 1533, Calvino estava 

matriculado na Universidade de Paris, na qual, no início do semestre letivo, o reitor da 

universidade – Nicolas Cup, profere um discurso, uma pregação em que afirmava estar 

reformado, por estar identificado com a ideologia reformista. Isso ocorre dentro de uma igreja 

em Paris que era Católica. Obviamente, Cup foi perseguido e acusado por heresia. Por essa 

razão, fugiu para a cidade de Brasileia. Numa investigação, na universidade, descobriu-se que 

João Calvino também ajudou na elaboração discursiva, surgindo, assim, sua primeira 

manifestação às práticas ideológicas reformadas. Nesse sentido, Calvino, discursivamente 

interpelado, adere à Reforma Protestante em 1533.  

 Calvino, que já tinha manifestado ideias reformistas, teve que se refugiar para Brasileia 

e, assim, pôde continuar seus estudos tranquilamente. Ali, Calvino escreve e publica a primeira 

parte de sua obra mais famosa intitulada Institutas da Religião Cristã, na qual aborda de forma 

sistematizada a formação discursiva e as práticas da fé reformada. Calvino, após sua estância 

em Brasileia, tentou ir para Estrasburgo, cidade na qual a reforma já estava consolidada. Seu 

objetivo era de se dedicar aos estudos e contribuir com os movimentos da reforma, mas como 

a França estava em guerra contra o imperador do Sacro Império Romano-Germânico Carlos V, 

Calvino, a fim de chegar com vida em Estrasburgo, precisou fazer uma viagem passando por 

Lyon e, depois, por Genebra onde ele decidiu permanecer após a insistência de um luterano 

chamado Farel.  

Naquela época, em razão de a ideologia da reforma em Genebra já ter sido introduzida, 

ocorreram algumas guerras contra o poder do duque Charles III e do bispo Pierre de La Baume. 

Evidentemente, as guerras não foram apenas por questões religiosas, mas também por questões 

econômicas, sociais, políticas e culturais. O conselho da cidade, formado por católicos e 

reformados que, agora, mantinham a maior parte do poder, precisavam organizar toda cidade 

de Genebra. Calvino fica em Genebra e, junto com Farel, que o via como o homem perfeito 



56 

 

para contribuir na reforma justamente porque tinha uma grande capacidade de movimentá-la 

com suas retóricas e ideologias, começa, então, a luta para prosseguir com a reforma.  

 Calvino começa a trabalhar na tentativa de formar sua igreja e, além disso, estabelecer 

uma estrutura ideológica única para cidade de Genebra que precisava urgentemente, segundo 

ele, de uma organização social. As ideias que Calvino pretendia implantar não foram aprovadas 

tão facilmente, no conselho da cidade, visto que a oposição formada por católicos os impedia. 

 Inicialmente, Calvino começou trabalhando como um docente das escrituras, não só 

fazendo pregações, mas também edificando uma igreja com práticas e ideologias reformadas.  

Além disso, passou a escrever sermões e confissões de fé para os reformados, trabalhando para 

tornar Genebra um exemplo de cidade de fé reformada para impor toda a verdade teológica em 

que ele acreditava. Assim, Calvino envia, em 1537, um documento no qual objetivava a 

organização da Igreja de Genebra. Tal documento apresentava os primeiros passos e as ideias 

da doutrina Calvinista, no entanto, só foram aceitas pela oposição depois de pequenos conflitos 

e debates que ocorriam na cidade e no conselho.  

 Mesmo depois da aprovação das ideias do teólogo pelo conselho, ainda havia pessoas 

que não as aceitavam, passando a existir uma resistência dos católicos ao Calvinismo.  Os 

pequenos conflitos que ocorriam em Genebra ficaram mais intensos quando Calvino, 

praticamente, forçou os cidadãos de Genebra a pronunciarem uma confissão de fé que ele fizera, 

o que aumentou os conflitos de tal maneira ao ponto de o reformista passou a ser acusado de 

diferentes formas.  

O ideólogo acabou sendo julgado visto que as acusações a ele foram cabíveis às 

autoridades de Berna – uma cidade parceira de Genebra.  Embora tenha ficado imune das 

acusações, a reputação do teólogo permaneceu manchada. Em 1538, ano de eleição em 

Genebra, porque os opositores do reformador obtiveram a vitória, os membros do novo 

conselho da cidade proibiram que o teólogo pregasse o seu evangelho reformado e suas 

ideologias. Por não obedecer ao conselho, o reformador é expulso da cidade junto com seu 

cúmplice, Farel. Com o pedido do reformador Bucer, Calvino parte para Estrasburgo onde passa 

a trabalhar como pastor e como professor na universidade, dedicando-se não somente aos 

estudos, a viagens, a pregações e à escrita de sermões e de seus livros; como também às 

Institutas da Religião Cristã. 

 Enquanto isso, Genebra passa por um momento de pequenos conflitos ideológicos, 

desordem social e religiosa entre católicos e reformados. Como os protestantes entram em um 

conflito muito violento, acham necessária a volta de seus ídolos, Calvino e Farel, com cujo 

retorno se processa o término do quadro de violência. Uma delegação foi enviada a Estrasburgo 



57 

 

para pedir a volta deles. Após meio ano de pedidos, Calvino volta para Genebra, em setembro 

de 1541.  Agora, com mais possibilidade de exercício de poder político, começa seus projetos 

de institucionalização com o propósito de concretizar uma verdadeira reforma em Genebra, 

abrangendo mudanças significativas na ordem simbólica da cidade, em todas as instituições da 

sociedade, na cultura, na educação, ética, economia e no trabalho, a ponto de  controlar todo o 

comportamento da sociedade genebrês para assim mantê-la na ordem do discurso calvinista que 

se torna dominante.  

Essa historicização linear não propende, de modo algum, buscar as origens do 

calvinismo, pois só evidenciamos os movimentos e obsessão de Calvino na criação de seu 

projeto ideológico de religiosidade, na ditadura teocrática e no corte na mentalidade católica. 

Mesmo que, com certeza, fosse predestinado e escolhido para esse projeto, parece que as forças 

do mal estavam mais fortes que as forças do bem, na realização do projeto de Deus para o bem 

comum de todos. Evidencia, enfim, Calvino nas malhas das relações de poder e saber.   

 De acordo com Campos e Miranda (2005, p. 167), 

 

Calvino estabeleceu em Genebra uma sociedade na qual a Igreja regularia a 

vida política e social dos cidadãos. Ali fincaria pés a moralidade calvinista, 

impondo uma disciplina rigorosa quanto ao vestuário, aos costumes sexuais, 

ao comparecimento à Igreja e aos negócios comerciais. 

  

 Sem muita possibilidade de resistência, as práticas reformadas calvinistas iam sendo 

aplicadas e dispersadas em Genebra ganhando espaço cada vez mais. O discurso de Calvino foi 

interpelando cada vez mais as pessoas e, principalmente, os burgueses da época como os 

banqueiros, artesões e mercadores, visto que os ideais doutrinários propostos pelo reformador 

colocavam o trabalho como uma ação primordial para a salvação do homem e; a riqueza, como 

um sinal da bênção de Deus. Assim, “Os divertimentos eram praticamente proibidos. Os 

seguidores da doutrina calvinista deveriam somente preocupar-se com o trabalho. Essa doutrina 

adequava-se perfeitamente a uma classe que pretendia acumular riquezas e não gastar” (Bastos, 

1996, p. 73). Defendia, por fim, um produtivíssimo constante dos indivíduos.  

Além disso, os cidadãos foram proibidos de realizar festas, de ouvir e cantar músicas, 

fazer teatros, de realizar jogos de azar, de bruxaria, de cometer adultério e até certos tipos de 

penteados foram proibidos.  Estes atos, a partir de então, foram considerados, discursivamente, 

subversivos, podendo levar o sujeito à pena de morte caso os praticassem. Foi criada não apenas 

uma nova congregação para decretar as leis civis estruturadas por pastores e leigos da cidade; 

mas também foi criado um consistório do qual faziam parte pastores, diáconos, anciões, que 



58 

 

debatiam sobre religião e criavam leis relacionadas ao sagrado. O consistório era o ambiente 

onde julgavam as pessoas e impunham castigos aos hereges, isto é, aos que discordavam e 

subvertiam as leis religiosas impostas. Assim, iam impondo a moral calvinista pela repressão e 

pela ideologia. Segundo Campos e Mirada (2005), os calvinistas tornaram-se cristãos militantes 

que atuavam em suas congregações, dispostos a eliminar neles mesmos e nos outros, o mal que 

havia, tornando-se, portanto, capazes de governar sua cidade com a mesma vontade de mão de 

ferro que empregavam para controlar as paixões.  

Tanto a congregação quanto o consistório foram aparelhos repressivos e atuaram 

ativamente para materializar toda a ordem de poder repressiva e os princípios morais rígidos, 

transformando toda a mentalidade e os comportamentos dos sujeitos na cidade de Genebra. 

 Calvino, em sua obra Institutas da Religião Cristã, materializa e sistematiza toda sua 

ideologia religiosa, na qual se encontra a aplicação disciplinar de seu catecismo. Lá se 

encontram ainda, além de algumas ideias de Lutero, A Teoria da Predestinação – que é uma 

das ideias centrais no pensamento do teólogo reformador. Tal teoria afirma que Deus, com seu 

poder infinito e com sua grande inteligência, domina todas as coisas do universo, sabe todo o 

presente, passado e futuro; além de saber tudo que irá acontecer em nossas vidas e que, antes 

mesmo de nossa existência, do nosso nascimento, já sabe se iremos ter a salvação, ou se já 

iremos para o inferno, ou seja, o nosso destino já está predestinado pelo Criador.  

Segundo Schmidt (2007, p. 162), 

 

[...] desde que nascemos, nosso destino já está traçado por Deus. Se vamos 

ser salvos ou encaminhados para a danação eterna não depende da nossa 

vontade, não depende do que fazemos ou sentimos, porque o nosso futuro 

foi decidido por Deus. Já nascemos predestinados. A salvação é uma graça, 

um presente que Deus concede a alguns e não concede a outros. E não 

adianta alguém perguntar o porquê de Deus ter predestinado uns à salvação 

e outros à condenação. Ele decidiu e pronto. Os desígnios de Deus são 

imperscrutáveis. 
 

 

 Nesse ponto de vista, surgiram dúvidas no processo de interpelação das pessoas que, 

ideologicamente ou forçadamente, seguiam a doutrina, que era de como iriam saber se estariam 

salvas ou condenadas, se foram eleitas por Deus e sua graça, e de como elas iriam viver sem 

saber para onde iriam após a morte. Na explicação, Deus, então, segundo o discurso calvinista, 

mandaria sinais para os sujeitos que foram escolhidos para a salvação ou, à condenação.  Tais 

sinais se materializam em prosperidade econômica. As pessoas que prosperavam 

economicamente pelo trabalho sério, duro e que acumulavam riquezas, seriam as escolhidas e, 



59 

 

assim, seriam salvas. No aposto disso, então, estariam predestinadas à condenação. Schmidt 

(2007, p. 162) afirma que: 

 

Calvino lembrava que os homens não precisavam ficar desesperados. Porque 

Deus manda sinais para identificar quem era predestinado: aqueles que não 

desperdiçavam dinheiro com luxo, como faziam os nobres, mas que 

poupavam, trabalhavam duro, acumulavam capital se comportavam como 

eleitos. 
 

 

 Ou seja, o trabalho, a riqueza e a humildade eram os grandes sinais da eleição de Deus 

e, consequentemente, da salvação. Assim, Calvino, discursivamente ia transformando os 

pensamentos, disciplinado os comportamentos e o imaginário coletivo dos sujeitos de maneira 

rígida, opressiva e ditatorial. Numa espécie de ditadura que foi muito repressiva, na qual 

“proibiram o teatro, os jogos, as danças e diversão nos dias santos. Cientistas e filósofos, que 

pensavam diferente dos calvinistas, foram presos e até queimados na fogueira” (Schmidt, 2007, 

p. 162). Foi nesse sistema repressivo e ideológico criado por Calvino que passaram a viver os 

cidadãos de Genebra. Acoplados a um sistema ideológico criacionista da predestinação e do 

trabalho intenso, que passou a ser uma atuação nobre predominante. A fortuna, garantia da 

graça e preferência majestosa por Deus, em um código moralmente rígido, admite que as forças 

e a potência humana deveriam ser gastas exclusivamente para a amontoamento de benefícios e 

para o servilismo e submissão divina (Campos; Miranda, 2005). 

 A organização da cidade e as operações calvinistas foram continuando e ganhando cada 

vez mais espaço, ligando-se a outras cidades da Suíça. Em 1559, na cidade de Genebra, Calvino 

constrói um sínodo – lugar no qual se encontram pastores, líderes de igrejas para debater 

religião e criar confissões para sistematizar e aprimorar suas doutrinas e discursos. Além disso, 

criou a universidade de Genebra na qual se ensinava filosofia, grego, hebraico e, 

principalmente, a ideologia calvinista, formando pastores calvinistas que atuariam em outros 

estados e países. A institucionalização do calvinismo foi se legitimando por meio de diversas 

formas de inculcação e difusão da formação discursiva calvinista.  

 As ideias de Calvino, à medida que se iam se difundindo, também ia gerando conflitos. 

Na Escócia, onde se tornou a religião oficial, os calvinistas eram chamados de presbiterianos; 

na França, foram chamados de huguenotes e, na Inglaterra, foram chamados de puritanos, que 

lutavam por uma reforma na Igreja Anglicana e desejavam o mesmo sistema político, social e 

religioso, ideológico e econômico de Genebra. Como não conseguiram, migraram para a 



60 

 

América do Norte e, com isso, materializarem o sonho divino de uma sociedade teocrática de 

ideologia e organização calvinista.  

 A sociedade colonial que os puritanos constituíram é cenário sócio-histórico, ficcional 

e literário representado na obra de Nathaniel Hawthorne, A Letra Escarlate (1850). Em Boston, 

uma das primeiras colônias Norte-Americanas, no contexto sócio-histórico da colonização, os 

puritanos estabeleceram uma teocracia calvinista, na qual a jurisprudência e a religiosidade 

atuavam juntos no controle e no exercício de poder sobre os sujeitos. Os saberes de conteúdo 

calvinista eram controlados e determinados pelo exercício de poder vigente. Criaram diferentes 

interdições para manter os sujeitos na ordem do discurso dominante e diferentes formas de 

supliciar os sujeitos que transgrediam.  

 

 

1.11 Os Puritanos e a migração para o novo mundo: A Nova Inglaterra 
 

 

            O Novo Mundo foi um dia, na época das grandes navegações no contexto do século 

XVI, o que hoje é chamado de continente Americano. A Nova Inglaterra foi o nome dado à 

parte norte dos Estados Unidos que era formado pelas colônias de Massachusetts, Rhod, Island, 

New Hampshire, New York e entre outras.  Estas colônias, naquela época, formaram um 

conjunto de colônias conhecidas como A Nova Inglaterra.  

Na época da colonização dos Estados Unidos, formaram-se treze colônias, na sua costa 

litoral. Uma das primeiras colônias, localizada ao sul, foi chamada de Virgínia, cujos trabalhos 

para colonização sob a gerência da rainha Elizabeth I, iniciaram-se em 1584, mas, como 

falharam, só em 1607 sob o comando da Dinastia Stuart foram continuados com as Companhias 

de Londres e de Plymouth que eram empresas privadas financiadas pelo rei. Na parte sul, 

originaram-se as colônias: Geórgia, Carolina do Sul e Carolina do Norte. As pessoas que iam 

para essas colônias estavam passando por dificuldades na Inglaterra, onde, por conta da falta de 

trabalho, elas estavam passando fome, grupo em que também se incluíam os órfãos, os 

marginais, camponeses e religiosos divergentes. 

 Na parte norte dos Estados Unidos, as colônias conhecidas como Nova Inglaterra, foram 

colonizadas praticamente por peregrinos religiosos apresentados como os puritanos que 

seguiam a ideologia calvinista na Inglaterra. Esses grupos eram independentes e saíram de suas 

terras por motivos das divergências religiosas que eles criaram. Esses sujeitos, além da 

liberdade religiosa, queriam reformar a igreja da Inglaterra, mas para isso, precisavam tirar a 

liberdade religiosa de outros sujeitos ingleses e materializar seus ideais teocráticos. Como não 



61 

 

conseguiram, eles migraram para a América do Norte, ir-se embora de seus países, a fim de 

formar uma nova sociedade, uma ditadura que iria ser regida radicalmente pelas leis e pela 

moral dos ideais do cristianismo de ideologia e dominação calvinista.  

 Em 1620, um grupo de puritanos saiu do porto de Plymouth, na Inglaterra, rumo ao 

Novo Mundo. A bordo do navio Mayflower, (flor de maio), 101 pessoas com suas utopias 

religiosas, atravessaram o Atlântico a fim de terem mais liberdade religiosa e formar uma 

sociedade justa e livre para todos. A história linear nos evidencia que, após dois meses 

navegando, numa viagem abstrusa e dolente, os puritanos chegam finalmente ao Estado de 

Massachusetts, no norte dos Estados Unidos, onde eles conseguem fundar a primeira cidade da 

Nova Inglaterra chamada de Plymouth. Ainda no meio da navegação, os puritanos fazem um 

pacto com que estabeleceram na colônia as leis civis da nova teocracia com ideologias 

calvinistas.  

 Na nova colônia, inicialmente, os puritanos tiveram bastantes problemas, dentre elas, a 

questão do clima, que era mais frio, embora ainda não tivesse chegado a estação de inverno. 

Isso contribuiu não somente para o insucesso de seus cultivos como também para que muitos 

deles morressem de fome e de doenças. A história linear nos evidencia que os puritanos fizeram 

uma grande amizade com os povos tradicionais já existentes e que lhes ensinaram diferentes 

técnicas de cultivo agrícolas. Ensinaram desde as técnicas de fazer plantações, de realizar caças 

e produzir medicamentos e ainda os auxiliara a como viver na colônia e, consequentemente, a 

como sobreviver. Dessa forma, com as técnicas dominadas, os colonos puritanos de Plymouth 

foram crescendo e se multiplicando. 

 A história linear nos diz que, em 1630, saiu outra embarcação rumo à Nova Inglaterra. 

Os passageiros dessa embarcação eram em sua maioria puritanos que migraram para o norte 

dos Estados Unidos por divergências religiosas contra a Igreja Anglicana da Inglaterra. Havia 

a bordo da embarcação cerca de 300 pessoas que se assentaram, também, no Estado de 

Massachusetts, na parte mais ao norte, onde fundaram uma colônia com o nome de Colônia da 

Baía de Massachusetts. A partir dessa colônia, formaram-se as cidades de Salem e Boston. 

 Para a historiografia, os primeiros puritanos que foram para Massachusetts são muito 

importantes no imaginário e no conteúdo histórico da constituição dos Estados Unidos. Até os 

dias de hoje, eles são lembrados e estão inscritos na memória discursiva dos sujeitos sendo 

conhecidos como os pais peregrinos, os fundadores do país e, também, como os pais da 

ideologia do protestantismo nos Estados Unidos. Karnal et al (2008, p. 46-47) mencionam que 

“a historiografia costuma consagrá-los como os modelos de colonos. Construiu-se uma 

memória que identificava os peregrinos, o Mayflower e o Dia de Ação de Graças como as bases 



62 

 

sobre a qual tinha sido edificada”. Os peregrinos de certa forma, foram importantes para a 

história dos Estados Unidos e para o desenvolvimento do Estado de Massachusetts. Ainda 

assim, antes deles, vale ressaltar que a colonização da América do Norte também teve 

importantes agentes que muito contribuíram.  

            Apesar de terem tido uma chegada difícil e um início difícil de colonização na Nova 

Inglaterra, parecia que as forças do mal estavam mais fortes e as forças do bem não estavam 

apoiando muito na constituição da terra santa para salvar o mundo dos pecados pelo povo eleito 

e predestinando, porque as causas naturais e as relações de poder-saber não estavam favoráveis. 

Mesmo assim, eles conseguiram sobreviver e prosperarem em suas ideações teocráticas, 

políticas e colonialistas.  Na época, os anúncios de um adequado lugar para morar, resultaram 

em um crescimento significativo de imigrantes ingleses e holandeses para essas colônias do 

Norte. Pinheiro (2017) afirma que: 

 

O Puritanismo foi um movimento de reforma dentro do Protestantismo 

anglicano que teve seu início no século XVI se estendendo até o século XVII. 

Seu ponto de partida foi a Inglaterra, mas se estenderam até a América do 

Norte onde construíram uma doutrinal cuja teologia da predestinação teve seu 

espaço. O conceito de nação eleita e modelo para o mundo foi um dos ideais 

desse grupo religioso podendo inferir esse fato a partir do conceito que tinham 

de predestinação (Pinheiro, 2017, p. 81). 

 

 
 Os puritanos eram cristãos reformados de tendência calvinista. Eles eram os protestantes 

e reformadores radicais da Inglaterra influenciados pelas ideias dos reformadores, sobretudo, a 

ideologia de Calvino. Eram grupos de sujeitos fanáticos, instruídos, brancos, de classe média, 

liberais, radicais cristãos, extremamente religiosos e ortodoxos que desejavam purificar a igreja 

da/na Inglaterra na época reformada pelos ideais religiosos do rei Henrique VIII. Para os 

puritanos, a Igreja ficou reformada pela metade e dividida entre ideologias de conteúdo e 

práticas católicas e protestantes. Mendonça (1997) destaca que: 

 

O traço predominante da Reforma na Inglaterra é o sistema reformado ou 

calvinista, sob o signo particular do Puritanismo. O calvinismo implantou-se 

nas partes da Europa onde havia maior desenvolvimento intelectual e 

humanístico. O princípio básico era de que a vontade de Deus, revelada na 

Bíblia, devia ser realizada. Assim, o luteranismo ressaltou o quietismo e que 

a função da Igreja seria a de oferecer o Evangelho e ministrar os sacramentos. 

Já o calvinismo valorizava a ação e a execução da vontade de Deus nos 

indivíduos e na sociedade. A reforma da Igreja na Inglaterra, todavia, foi 

conservadora, porque manteve o velho sistema de governo da Igreja e muitas 

das antigas formas de culto. Por isso, o partido dos puritanos desejava 

reformas mais radicais, tais como: simplificação do culto, abolição do 



63 

 

episcopado, adoção do sistema presbiteriano de governo, congregacionalismo 

e disciplina rigorosa. Contudo, muitos deles perderam a esperança de ver a 

Reforma da Igreja da Inglaterra e emigraram para a América, à procura de 

liberdade religiosa (Mendonça, 1997, p. 59). 

 

 O que os puritanos queriam era uma reforma completa nas suas ideologias, ou seja, 

uma igreja completamente protestante e nas técnicas de controle calvinista. Essa insistência 

gerou perseguição aos puritanos e por isso migraram para a América do Norte. Além disso, eles 

pretendiam criar uma nova forma de sociedade, um novo mundo, uma Nova Inglaterra a qual 

seria regida, primordialmente, pelas leis que eles interpretavam sobre Deus e conteúdos 

bíblicos. Os puritanos desejavam organizar uma sociedade totalmente controlada igual à de 

Calvino projetada em Genebra. Na percepção dos puritanos, a Inglaterra estava corrompida em 

seus costumes e práticas religiosas, segundo eles, pagãs. Eles idealizavam um lugar livre e 

especial, uma terra santa e abençoada por Deus, um lugar de paz, um verdadeiro céu na terra. 

De acordo com (Karnal et al., 2008, p. 47, grifos do autor), os puritanos, protestantes calvinistas 

 

[..] tinham em altíssima conta a ideia de que constituíam uma “nova Canaã”, 

um novo “povo de Israel”: um grupo escolhido por Deus para criar uma 

sociedade de “eleitos”. Em toda a Bíblia procuravam as afirmativas de Deus 

sobre a maneira como ele escolhia os seus e as repetiam com frequência. Tal 

como os hebreus no Egito, também eles foram perseguidos na Inglaterra. Tal 

como os hebreus, eles atravessaram o longo e tenebroso oceano, muito 

semelhante à travessia do deserto do Sinai. Tal como os hebreus, os puritanos 

receberam as indicações divinas de uma nova terra. 
 

 

 A nova terra à qual eles se referem são as terras do novo continente. E ali do outro lado 

do Atlântico iriam formar uma Nova Inglaterra, uma sociedade extremamente controlada, 

obcecada e paranoica com questões de religião como em Genebra, onde as leis de Deus seriam 

seguidas rigidamente; onde a ideologia criacionista da predestinação seria seguida e obedecida 

por todos que aceitariam primordialmente a soberania de Deus sobre todas as coisas. 

 Na Nova Inglaterra, tanto a vida pública quanto a vida privada eram controladas e 

marcadas discursivamente pela força da ética, da moralidade e das instituições que os puritanos 

criaram.  As pessoas que se afastassem da doutrina das práticas da religiosidade puritanas e da 

igreja eram punidas severamente, segredadas da vida social e punidas no cadafalso. A vida 

deveria ser levada a sério, disciplinada e com humildade, distante de qualquer diversão, dos 

prazeres e dos pecados. Os sujeitos tinham que se autovigiar constantemente para não cair nas 

artimanhas do diabo. Os sujeitos deveriam se preocupar apenas com o trabalho duro, seu 

espírito, ler a Bíblia, falar de Deus e trabalhar para o bem comum da colônia. 

 



64 

 

Para manter sua identidade e a coesão do grupo, os puritanos exerceram um 

controle muito grande sobre todas as atividades dos indivíduos. A ideia de 

uma moral coletiva onde o erro de um indivíduo pode comprometer o grupo é 

também um diálogo com a concepção da moral hebraica no deserto. O pacto 

Deus-povo é com todos os eleitos. (Karnal et al, 2008, p. 47). 
 

 

Para isso, os puritanos criaram uma tecnologia jurídica com leis civis rígidas em paralelo 

com a justiça das leis bíblicas segundo a visão que tinham para exercer, assim, todo o poder 

sobre a sociedade e mantinham sob uma vigilância constante os sujeitos da Nova Inglaterra. 

Todos deveriam se manter fiéis às leis de Deus sem ousar desobedecer, senão seriam castigados, 

uma vez que, para o povo escolhido e abençoado por Deus, o erro de um poderia comprometer 

a todos. Para evitar erros então constroem-se leis rígidas a serem seguidas e suplícios 

extremamente opressivos. Os puritanos chegaram a proibir diferentes práticas recreativas, 

principalmente, atividades que eles consideravam suspeitas e que poderiam desviar a atenção 

do crente para com o Senhor, ou seja, na Nova Inglaterra, ninguém “poderia dançar, praticar 

qualquer espécie de jogo [...] fazer teatro, vestir roupas coloridas e enfeitadas, rir em voz alta 

diante das pessoas” (Schmidt, 2007, p. 240).  

As colônias do norte dos Estados Unidos, que formavam a Nova Inglaterra, eram 

povoadas praticamente por cristãos protestantes, concentrando-se a maioria para onde migrava 

grande parte das pessoas que vinham da Inglaterra e de outros países por perseguições 

religiosas.  

 

 

1.12 O Motivo da ida à América do Norte 

 

É claro que, em nome de Deus, as revoluções protestantes e reformistas religiosas que 

ocorreram do século XVI e XVII, geraram algumas guerras, conflitos e mortes em países 

importantes da Europa. A reforma iniciada na Alemanha, por Lutero; e em Genebra, por 

Calvino, espalhou-se por praticamente toda a Europa, chegando a muitos diferentes países, 

“A Igreja reformada, proposta e organizada por Calvino, passou por esses diversos países 

[Inglaterra, Suíça, Holanda, França, Escócia e Alemanha] e, mais tarde, estendeu-se à 

América” (Bencostta, 1996, p. 45). Naquele contexto, antes, quem exercia todo o poder e os 

efeitos de verdades religiosas era a Igreja Católica, que passou a perseguir quem era contra 

seus discursos e suas práticas.   

 As ideias dos reformistas e a sua ampliação chegam à Inglaterra. Os reformistas radicais, 

na Inglaterra, foram chamados de puritanos pelos inimigos que eles criaram, isto é, pela 

oposição discursiva não protestante. Os puritanos desejavam inserir a doutrina e a ideologia 



65 

 

calvinista. Além disso, aspiravam a que o país Inglês fosse governado igualmente como em 

Genebra. Para assim ocorrer, os puritanos produziram críticas à Religião Anglicana e a seus 

rituais, como a missa e a maneira como ela era realizada, às vestimentas do padre, entre outras. 

Os puritanos criticavam a Igreja Inglesa (anglicanismo) da mesma forma que Lutero criticava 

as práticas da Igreja Católica, na Alemanha, e indubitavelmente, foram perseguidos.  Segundo 

Campos (2014, p. 8), os puritanos:  

 

[...] tinham interesses com relação à disciplina da vida dos religiosos, ou seja, 

interessava-se em zelar pela conduta dos fiéis protestantes, de modo a exigir 

de todos o padrão de conduta moral vigente em Genebra, adotado e imposto 

por Calvino. Padrão abraçado pelos puritanos em fuga para a América e 

implantado por eles na Nova Inglaterra: a Igreja Anglicana não era verdadeira 

Igreja na opinião deles.  
 

 As reformas religiosas, na Inglaterra, ocorreram durante o governo do rei Henrique VIII 

(1509 - 1547), quando este estava infeliz no casamento e queria divorciar-se de sua esposa, 

porque ela não lhe dava um filho homem para dar continuidade ao seu reinado e assim 

conservar a estrutura de seu poder. Isso evidencia o uso patriarcal do sujeito feminino como 

um objeto cuja contribuição econômica é somente a gestação de filhos a favor dos interesses 

masculinos. Havia, enfim, os interesses econômicos e comerciais.   

O papa, porém, rejeitou seu pedido e assim o rei convenceu e interpelou o parlamento 

Inglês de que o papa era um chefe de potência estrangeira que interferia nos assuntos da 

Inglaterra, sobretudo em divórcios. Desse modo, aprovou em 1535, o Ato de Supremacia, que 

dava todo o poder ao rei sobre o Estado e a Igreja, ou seja, a Inglaterra se via livre o poder do 

papa. Nesse sentido, Henrique VIII cria a Igreja oficial da Inglaterra chamada de Anglicana, 

e agora podia se casar e se divorciar quando quisessem para ter o herdeiro desejado. Porém, 

para os puritanos, essa reforma não ocorreu como foi na Alemanha com Lutero e na Suíça, 

em Genebra, com Calvino. A Inglaterra, em nome do rei, do poder, do domínio e dos negócios 

criara uma nova ideologia religiosa, ou seja, não era totalmente protestante e nem católica. 

Foi uma religião inspirada nas duas ideologias cristãs e apresentava características das duas 

doutrinas. Foi uma reforma incompleta para os puritanos. A Inglaterra, dessa forma, passou a 

ficar dividida entre Católicos, Protestantes e Anglicanos.  

 Nesse sentido, os puritanos criticaram as práticas e ritos da nova religião. Eles queriam 

uma reforma radical e completa na igreja. Queriam fixar as práticas do calvinismo 

completamente na igreja e na sociedade e, com essa atitude radical, começou a perseguição que 

durou desde e governo do rei Henrique VIII até o governo do rei Carlos I, que passou a seguir 



66 

 

repressiva e violentamente os radicais puritanos. Assim, muitos migraram para a América do 

Norte, Holanda, Suíça, Escócia e Irlanda, uma vez que estes países toleravam outras religiões e 

os planos da reforma já estavam mais consolidados.   Posteriormente, alguns desses grupos 

foram para a América do Norte e fundaram as primeiras colônias na Nova Inglaterra.  

 

Pessoas que haviam fugido para o Continente, principalmente para Genebra, 

durante as perseguições desfechadas pela Rainha Maria, ali entraram em 

contato direto com movimentos protestantes que tinham ido muito mais longe 

com as reformas do que a Igreja da Inglaterra (Mendonça, 1997, p. 35). 

 

 

Posteriormente, alguns desses grupos foram para a América do Norte e fundaram as primeiras 

colônias na Nova Inglaterra.  

 

Esses calvinistas se sentiam perseguidos numa Inglaterra em que o rei também 

era o chefe da Igreja Anglicana. Queriam ir para um lugar onde tivessem 

liberdade religiosa. Esse lugar parecia ser a América. Porque lá eles poderiam 

construir em paz suas próprias comunidades, sem a interferência de ninguém 

(Schmidt, 2007, p. 178). 
 
 

 A Nova Inglaterra onde predominou, primordialmente, a presença de protestantes 

calvinistas ingleses, foi sendo colonizada e, com a presença de protestantes calvinistas ingleses, 

aumentou o número de pessoas tendo, como consequência, o número de colônias. Em 1630, 

cerca de 1000 puritanos chegam a Massachusetts e povoam ainda mais a Baía da Colônia de 

Massachusetts, povoam as colônias de Salem e Boston e nelas predominavam “suas normas 

rígidas de comportamento” (Schmidt, 2007, p. 241) impostos pela moral e ética puritana. 

 O projeto da colonização atrai outras pessoas de diferentes vertentes religiosas que 

vinham de diferentes países. Assim, outras novas colônias são formadas e povoadas na Nova 

Inglaterra, tais como: Nova Hampshire, Rhode Island, Connecticut, Nova York, Pensilvânia, 

Nova Jersey e Delaware. Todas essas colônias, segundo (Bastos, 1996, p. 63). 

 

Constituíam um conjunto de colônias conhecidas como Nova Inglaterra. A 

colonização dessa região foi feita por famílias vindas da Inglaterra, da 

Holanda, Escócia ou da Irlanda, que saíram de seus países de origem por 

questões religiosas. A maioria era constituída por protestantes perseguidos na 

época em decorrência dos violentos conflitos religiosos dentro da Reforma 

Protestante.   
 

 

 Além dos motivos religiosos, a história linear nos evidencia outros motivos que também 

determinaram e obrigaram a ida de outras pessoas além de puritanos e protestantes. Tal motivo 



67 

 

se refere à crise econômica e ao aumento da pobreza provocada pela falta de trabalho. O que 

estava tornando ainda mais pobre a vida dos ingleses, os quais passam a ter dificuldades para 

sobreviver. O motivo dos desempregos ocorreu porque os donos de terras que viviam de 

agricultura, o que gerava muita mão de obra nas plantações, passaram a cercar suas terras e 

criar ovelhas e bois. Assim, iam demitindo os trabalhadores, uma vez que a criação de ovelhas 

e bois, etc., não precisava de muita mão de obra.  

O governo Inglês ajudou essas pessoas que ficaram sem trabalho a irem para a América 

e, mais ainda, ajudou os peregrinos protestantes, pessoas pobres, famílias, órfãs, enfim; todos 

que desejavam ou foram obrigadas a ir para a América do Norte à procura de trabalho e 

condições de vida melhor. Para isso, o Governo Inglês cria um programa chamado negligência 

salutar que permitia essas pessoas ganharem um pedaço de terra para morar nos Estados 

Unidos.  

 O que mais motivava essas pessoas a irem para a América era a ideia de terem uma 

oportunidade de viver sua liberdade religiosa. Outros, por sua vez, viam as terras férteis para a 

capitalização econômica nas práticas de agricultura e exportação.   

 
 

1.13 Colonização de povoamento 

 

O projeto de colonização realizado pelos puritanos foi de povoamento. Há duas 

categorias principais de colonização interpretadas respectivamente como colônias de 

exploração e de povoamento. Como exemplos de colonização de exploração, temos o processo 

de colonização realizada por Portugal no Brasil bem como a da Espanha realizado no México 

e outros países na América do Sul. Nos quais o principal objetivo era apenas de explorar as 

riquezas encontradas, dentre elas, a plantação de especiarias por meio da força de trabalho da 

escravização dos nativos, etc., e exportar para comercialização no exterior. Todas as riquezas 

acumuladas vão somente para a metrópole dominante, todo o investimento dessas riquezas é 

feito nela. Segundo Fernandes (2022, p. 06, grifos do autor), 

 

[...] as estratégias adotadas de exploração, que é justamente a que foi 

implementada nos trópicos, implementavam instituições que serviam apenas 

ao interesse da elite, de extrair a maior quantidade possível de recursos da 

colônia, sem interferências da população local. Concentraram-se em zonas 

tropicais e subtropicais, para onde o colonizador vinha por motivos puramente 

comerciais, para organizar a produção, empregar escravos ao processo 

produtivo e não para “trabalhar na terra”.  

 



68 

 

 Nessa categoria de colonização, as colônias são apenas fábricas, indústrias de receitas 

de geração de riqueza para o país-mãe, são “uma grande empresa comercial, com o objetivo de 

explorar os recursos naturais desse território em proveito do comércio europeu” (Fernandes, 

2022, p. 07). Os únicos investimentos feitos nas colônias de exploração são para gerar mais 

receitas e mais exploração ainda para o aumento do capital do país colonizador/explorador. A 

metrópole dominante não tem estratégias para o desenvolvimento social, político, cultural e 

econômico das colônias.  Tudo se resume à exploração, à exploração das riquezas, à exploração 

das terras, à opressão dos nativos já existentes nas colônias. Essa forma de colonização é um 

projeto voltado especificamente para o enriquecimento do país colonizador e seus capitalistas 

que visam tão somente o lucro pelo lucro. Segundo Monasterio e Ehrl, (2015, p. 14):  

 

Trata-se de sociedades que produzem produtos de alto valor comercial para as 

metrópoles e intensivas em trabalho. Ele afirma que os brancos não 

suportariam o clima das colônias e que, portanto, é necessário usar 

trabalhadores nativos ou trazer escravos. Apenas um pequeno grupo de 

colonos vem para o país de destino. Como escravos são um ativo caro, só os 

mais ricos para lá iriam e não se formaria uma classe trabalhadora 

propriamente dita. Os imigrantes não teriam quaisquer intenções de fincar 

raízes e voltariam para o país de origem, após terem acumulado riquezas. Isto 

faria também com que eles não tivessem interesse em montar escolas ou 

universidades. 

 

Por outro lado, há a categoria de colonização de povoamento. Neste tipo de colonização, 

os colonizadores têm o projeto objetivo e estratégias de fazer prosperar e progredir o território 

para o qual se destinam e encontram. Dessa maneira, os colonizadores instituem alicerces para 

desenvolvimento da colônia para que ela cresça, prospere e que, naturalmente ou por incentivos, 

povoe-se. Para isso, eles se baseiam na estrutura social da qual eles vieram (europeia) e a 

principal preocupação dessa categoria de colonização é o crescimento dos números de 

habitantes, de famílias no território, como também, da economia interna. Monasterio e Ehrl 

(2015, p. 14) nos dizem: 

  
São aquelas inicialmente pouco povoadas, com clima semelhante ao país de 

origem dos imigrantes. Segundo Roscher (1856), os cereais precisam do 

mesmo tipo de solo do que as florestas, logo este tipo de colônia ocorreria em 

lugares que antanho foram ocupados por tal tipo de vegetação. Pela própria 

natureza e os períodos de cultivo, os colonos criam raízes familiares nas novas 

áreas. Com o tempo, a colônia transforma-se em um país independente, um 

desdobramento do país-mãe. Ainda de acordo com este autor, para formar uma 

colônia deste tipo, é necessário fluxo constante de imigrantes, sendo desejável 

que o país-mãe seja populoso. 
 



69 

 

            E para isso, com obviedade, deve haver a organização e criação de todos os aparelhos 

ideológicos e bem como os aparelhos repressivos que constituem e controlam a organização do 

Estado, e julgando-se necessários tanto para a ordem e o controle quanto para o incremento da 

sociedade. Assim, “Os colonizadores se estabeleciam na nova terra, construindo instituições de 

ocupação. Busca copiar as instituições europeias, dando ênfase à propriedade privada, no qual 

os colonos poderiam enriquecer com as atividades produtivas ali empregadas” (Fernandes, 

2022, p. 06). 

Nesse sentido, os líderes envolvidos no projeto de colonização e entre outros de 

influência, que mantenham o exercício de poder, estabelecem as leis civis, ou seja, cria-se uma 

constituição que todos vão seguir. Cria-se a igreja para que as pessoas possam viver em sintonia 

com as leis de Deus e manter o estado de espirito dos cidadãos e assim, tornar as pessoas 

melhores, na sociedade. Criam-se também a justiça e as prisões para haver integridade e 

reprimirem os que desobedecem.  

Criam-se as escolas nas quais os jovens irão aprender ciência, bem como aprender os 

padrões de comportamentos impostos simbolicamente pela sociedade e, assim, estabelecer uma 

cultura, uma moral e ética de comportamento que identifica o grupo. Estabelecem-se o sistema 

econômico, formas de trabalhos, de enriquecimento do Estado e ainda, as formas ‘igualitárias’ 

de distribuição dessas riquezas e de terras, para que cada uma das famílias tenha condições de 

plantar, prosperar e sobreviver. Por fim, nessa forma de colonização, em todo o projeto, há uma 

preocupação para o crescimento da colônia, uma vez que seus colonizadores intentam ficar, 

formar um país independente e não apenas explorar as riquezas. 

 Na parte norte dos Estados Unidos, ou seja, na Nova Inglaterra, calhou esse tipo de 

colonização de povoamento; enquanto nas Colônias do Sul, desenvolve-se a colonização de 

exploração, porque o objetivo era enriquecer a Inglaterra. Os primeiros colonos da Nova 

Inglaterra - os puritanos, iam com esse ideal de povoar. Eles queriam formar uma nova 

sociedade, uma Nova Inglaterra na terra prometida. Eles não tinham o objetivo de produzir para 

enriquecer a metrópole de origem, mas sim, para manter a economia interna para o 

desenvolvimento interno. Tinham, portanto, uma grande autonomia para governar 

politicamente o território e implantar suas leis, governar os homens nos princípios religiosos 

calvinista e colonizar o território nos ideais colonialistas de povoamento.  

 

1.14 Colônia de Boston e enredo da obra A Letras Escarlate 

    



70 

 

            O Romance A Letra Escarlate foi escrito por Nathaniel Hawthorne, uns dos primeiros 

e mais conhecidos entre os escritores literários estadunidenses. A obra foi publicada em 1850. 

Para o discurso da crítica literária, é o primeiro romance mais conhecido e mais bem-sucedido 

da literatura Norte-Americana, tornando-se uma obra-prima e com a fama de ser considerado 

um dos romances mais perfeitos da literatura mundial. É uma obra que, praticamente, reflete a 

capacidade total de criação, estetização, pensamento e imaginação de seu autor.  

            Em A Letra Escarlate, Hawthorne nos faz sentir presentes naquela sociedade puritana 

na qual o enredo acontece, levando o leitor a participar de um jogo de nuances sombrios 

presentes na narrativa. A obra já possui quatro versões cinematográficas: uma em 1926, de 

Victor Seastrom; 1973, de Wim Wenders; 1995, de Roland Joffé e, a última, em 2015, dirigida 

por Elizabeth Berry. 

             A narrativa se passa no século XVII, no contexto sócio-histórico da Nova Inglaterra, 

isto é, no início da colonização na América do Norte pelos Ingleses. Os acontecimentos 

narrativos da obra ocorreram na Baía de Massachusetts, especificamente, em Boston, numa 

sociedade formada, principalmente, por protestantes ingleses calvinistas denominados os 

puritanos, que saíram da Inglaterra por divergências religiosas. Migraram para a América do 

Norte, onde eles desejavam viver sua religião livremente. Aperfeiçoam, então, uma sociedade 

religiosamente pura na qual as leis de Deus seriam únicas e seguidas rigidamente por todos. 

Constituindo-se, portanto, em um governo mais ou menos teocrático. Nessa sociedade, as 

pessoas que não seguissem as leis, eram punidas severamente e julgadas diante de todos os 

cidadãos, a fim de manter a ordem e o controle total de todos os indivíduos que constituíam a 

cidade. 

           No romance, Hawthorne narra a vida e a trajetória da protagonista Hester Prynne, uma 

jovem mulher que decide, junto a seu marido, ir morar na Nova Inglaterra para tentar uma vida 

melhor. Com esse propósito, Hester Prynne viaja primeiro que seu marido para ir resolvendo 

algumas situações básicas de moradia, combinado que seu marido iria depois. Porém, ao chegar 

à nova cidade, após certo tempo, Hester descobre que, como a embarcação em que seu marido 

viajava naufragara, ele teria ido a óbito sem que corpo fosse encontrado.   

Hester se torna, supostamente; viúva, mas não pode ser considerada livre, pois mesmo 

que seu marido estivesse morto, as leis puritanas só permitiam outro casamento após sete anos 

caso o marido viesse a óbito. Nesse sentido, por lei, ela ainda era considerada casada. Ainda 

assim, Hester começa um relacionamento com alguém não nomeado e, nessa conexão proibida 

e considerada pecaminosa nessa sociedade, ela se torna gestante. Com essa atitude e, como 



71 

 

consequência, Hester é julgada por descumprir a doutrina religiosa puritana, sendo assim, é 

condenada como uma adúltera pelas autoridades da Boston. 

          Portanto, ao cometer a infidelidade, que era considerada um pecado de alta gravidade 

ética e moral aos ideais puritanos, Hester é condenada a viver o resto de sua vida com a letra 

A, de cor escarlate. Significando seu pecado de adultério estampada nas suas roupas, em seu 

peito, sofrendo preconceito, violência e menosprezo pelo resto de sua vida, além de precisar 

morar numa cabana afastada da cidade. A obra é narrada em terceira pessoa e em tempo 

cronológico. O narrador onisciente e intruso narra a vida, os acontecimentos, os 

comportamentos, a subjetividade e a trajetória dos seguintes personagens:  

- Hester Prynne, a protagonista da obra, era uma mulher jovem, bela, casada, 

inteligente, culta, instruída e branca, de classe média, que viaja para Boston.  

- Roger Chillingworth, marido de Hester Prynne, tornou-se médico e alquimista da 

cidade. Era calmo, inteligente, vingativo e conhecedor da alma humana. É dado como morto, 

mas sobreviveu ao naufrágio da embarcação que o levava para a Nova Inglaterra. Passando um 

tempo prisioneiro dos indígenas, chega à cidade no momento em que sua esposa está sendo 

julgada no cadafalso da praça. Ele passa a viver e ser conhecido como o médico da cidade sem 

que saibam que ele é o ex-marido de Hester.  

- Reverendo Arthur Dimmesdale é o jovem pastor da cidade, respeitado e admirado por 

todos. Apaixona-se por Hester e tem uma filha com ela, entretanto, para preservar sua imagem 

e sua vida, o escândalo permanece em segredo. Tinha uma grande habilidade para falar e pregar 

em público e, assim, tocava facilmente o coração das pessoas com a palavra de Deus. No 

decorrer da obra, por ter ficado doente, passa a se culpar e a se debilitar, apresentando 

comportamentos autopunitivos como forma de pagar por seu pecado de adultério.  

- Pearl (pérola) é a filha de Hester com o reverendo Arthur Dimmesdale. Segundo a 

narrativa, uma menina linda, esperta, inteligente, inquieta e que gosta de fazer perguntas 

questionadoras. É considerada como a filha ilegítima pelos puritanos, isto é, filha do fruto do 

pecado do adultério. Não pode brincar com as outras crianças e é ignorada como sua mãe pelas 

outras pessoas e crianças da cidade, mas é admirada por sua beleza incomum e personalidade 

única. 

             A produção da arte literária reflete, ou melhor, é reflexo, na maioria das vezes, (ou, 

sempre?) da história de uma sociedade, de um momento histórico, econômico, político, 

ideológico e cultural, por fim, toda essa complexidade de sentidos que permeiam uma formação 

social. Na qual o autor se utiliza dos personagens para materializar, em suas ações, práticas e 

discursos, os sistemas de pensamento e o regime de verdades que constituem os 



72 

 

comportamentos e subjetividades de uma época, estilisticamente, pela arte de se expressar por 

meio das palavras. 

                A sociedade sempre vem primeiro que a obra literária.  Nesse sentido, a escolha da 

obra A Letra Escarlate (1850) e a referência à protagonista deram-se a partir do momento da 

leitura do livro, quando se percebeu que Hester era uma mulher diferenciada daquelas que 

circulavam no mesmo espaço que ela e que aceitavam passivamente as condições de vida 

imposta pelos puritanos, naquele contexto do século XVII, na Nova Inglaterra. A comunidade 

recém-formada era extremamente religiosa, cristã, calvinista, regida pelo sistema patriarcal pelo 

qual toda sociedade era controlada, sem que ninguém pudesse desobedecer às regras, senão 

seria punido severamente. 

           Assim, nós objetivamos analisar quais os mecanismos de saber e poder que constituem 

os discursos que produzem as subjetividades dos sujeitos femininos que seguiam e viviam 

sendo oprimidas pelo sistema discursivo religioso e patriarcal em que elas estavam submetidas. 

Dessa forma, procuramos evidenciar como e quais as verdades que constituíam o imaginário e 

a subjetividade daquelas mulheres; quais relações de poder e de saber estruturavam a forma de 

pensamento e quais os discursos verdadeiros que circulavam na sociedade, consentindo que 

elas apresentassem tais comportamentos e discursos.  

          Com os pressupostos teóricos da AD, torna-se possível perceber, pela superfície 

linguística, as formações discursivas que produziam e determinavam as ideologias naquela 

época, analisando, também, o momento histórico e as condições de produção. Quais e como os 

mecanismos de exercício de poder e saber permitiam essas mulheres não oferecerem nenhuma 

resistência, a tal ponto de ficarem contra o seu próprio gênero e não lutarem por liberdade e 

igualdade de gênero? A principal hipótese é de que o uso da violência era o principal 

instrumento e motivo pelo qual essas mulheres não ofereciam resistência, aceitavam a 

dominação e não reagiam, não apresentavam afirmação e seguiam, opressivamente, as relações 

de poder e saber que lhes eram impostas. Por outro lado, por que a protagonista resistia à 

dominação ideológica ao seu sexo? 

             Nessa perspectiva, percebendo que Hester se apresentava como uma mulher 

completamente diferente, nós temos o interesse de fazer uma análise, sob a ótica discursiva, 

tentando evidenciar discursivamente como relações de poder e de saber constituíam a 

subjetividade de Hester; como e quais os discursos que a interpelaram e a permitiu resistir, de 

certa forma, às leis impostas pelos calvinistas-puritanos, na colônia de Boston? Quando ela 

buscou, principalmente, seu direito de liberdade sexual e de se vestir diferentemente das outras 

e quando apresentava um comportamento dessemelhante ao da sociedade na qual ela estava 



73 

 

inserida? Quais materialidades discursivas fizeram Hester ter um imaginário discursivo 

diferente das outras mulheres?   

              Hester é uma mulher forte e, por ter que criar sua filha sozinha, sofre preconceito, 

violência de gênero, tanto dos homens quanto das mulheres, quanto das instituições.  É 

humilhada e julgada por toda a sociedade puritana, mas, mesmo assim, resiste a isso tudo. 

Mesmo podendo ir embora, ela não vai e permanece vivendo naquela sociedade paranoica e 

hipócrita, com seu castigo e ainda permanece fazendo grandes caridades às minorias. 

No próximo capítulo, segue a sistematização dos procedimentos metodológicos 

propostos para essa pesquisa.  

 

CAPÍTULO 2 – PROCEDIMENTOS METODOLÓGICOS 

O procedimento metodológico utilizado e proposto para este trabalho é de abordagem 

qualitativo-discursiva com procedimento bibliográfico. Para a análise proposta do corpus de 

dados, seguimos duas linhas afins de Análise do Discurso que se completam e nos auxiliam na 

interpretação discursiva para a materialização da proposta de análise. São essas: o modelo 

arquegenealógico de Michel Foucault, Estrutura e Acontecimento de Michel Pêcheux e o 

método Análise Crítica, de Sérgio Freire (2014).  

 

2.1 Abordagem qualitativa 

              

             A metodologia de pesquisa deste trabalho se procedeu com a abordagem qualitativa e 

também com o procedimento bibliográfico. A pesquisa qualitativa se caracteriza pelas 

interpretações dos fatos, dos problemas, temas, dos fenômenos, dos símbolos de caracteres 

sociais, políticos, culturais e humanos. O que leva em consideração as peculiaridades empíricas 

da realidade ficcional ou real, cujo propósito é “compreender, descrever e, algumas vezes, 

explicar fenômenos sociais, a partir de seu interior, de diferentes formas” (Flick, 2007, p. 09, 

citado por Paiva, 2019, p. 13).  

          Nessa abordagem, o pesquisador pode ser objeto e sujeito da pesquisa ao mesmo tempo. 

A observação da realidade leva em consideração a subjetividade do pesquisador fornecido de 

recursos e suportes de teorias científicas em simetria com o objetivo da pesquisa a qual pretende 

realizar, mas, ainda sim, mantendo a neutralidade científica. Nas palavras de Gerhardt e Silveira 

(2009, p. 32): 

  



74 

 

As características da pesquisa qualitativa são: objetivação do fenômeno; 

hierarquização das ações de descrever, compreender, explicar, precisão das 

relações entre o global e o local em determinado fenômeno; observância das 

diferenças entre o mundo social e o mundo natural; respeito ao caráter 

interativo entre os objetivos buscados pelos investigadores, suas orientações 

teóricas e seus dados empíricos; busca de resultados os mais fidedignos 

possíveis; oposição ao pressuposto que defende um modelo único de pesquisa 

para todas as ciências. 

 

          A abordagem qualitativa é mais comum em pesquisas das ciências humanas e sociais. 

Uma vez que fazer ciência nessas áreas envolve um processo de explicação, descrição e 

interpretação de certos fenômenos, de suas manifestações nas relações humanas com as 

sociedades reais ou ficcionais e seus símbolos, sua política, suas artes, culturas, linguagens, 

economia, história, etc. Segundo Paiva, essas formas “incluem análise de experiências 

individuais ou coletivas, de interações, de documentos (textos, imagens, filmes ou músicas), 

etc. A pesquisa qualitativa é também chamada de pesquisa interpretativa ou naturalista” (2019, 

p. 13).   

           Nesse sentido, o pesquisador, seguindo essa abordagem, investigará os problemas, os 

fenômenos humanos e sociais do passado, presente e do futuro. Nos quais o discurso da 

pesquisa qualitativa tenta se aproximar dos objetos pesquisados. Interpretando, descrevendo e 

explicando com objetividade e indutivamente, sem, no entanto, querer esgotá-los, equacioná-

lo, colocá-lo em uma camisa de força. Ao contrário, tentará propor uma análise com a finalidade 

de exemplificar o objeto, clarear sua forma, funcionamento, representá-lo qualitativamente, 

mas deixando aberto para novas intepretações, ampliando, assim, as visões e soluções. Segundo 

(Magalhães; Martins; Resende, 2017, p. 30).   

 

[...] na pesquisa qualitativa é possível examinar uma grande variedade de 

aspectos do processo social, como o tecido social da vida diária, o significado 

das experiências e o imaginário dos participantes da pesquisa; a forma como 

se articulam os processos sociais, as instituições, os discursos e as relações 

sociais, e os significados que produzem. 

 

             Nessa abordagem, o complexo tecido social e os sujeitos imbricados nela ganham 

evidência. Sendo observados criticamente na relação com a linguagem simbólica, nas 

materializações dos discursos, nas relações de poder-saber entre os sujeitos e nas instituições 

de poder que os disciplinam. Os pesquisadores com a abordagem qualitativa, com suas lentes 

teóricas, objetivam analisar e interpretar os problemas e fatos que surgem na sociedade, a fim 

de propor um entendimento, uma explicação e interpretação das dificuldades que os afligem e 

podem vir a afligir a sociedade, seus sujeitos, suas instituições e seus sistemas de saberes e 

práticas de existência.   



75 

 

            A escolha por essa abordagem, portanto, é essencial para nossa proposta de estudo sob 

a ótica discursiva, uma vez que a análise discursiva leva em consideração a sociedade, o sujeito, 

a ideologia e as relações de poder. Sendo uma proposta de disciplina de interpretação do 

complexo sistema sociocultural, dos sujeitos e de suas condições de produções discursivas.  Não 

pretendemos quantificar a interpretação dos dados, pois, como afirma Souza (2014, p. 04) 

“Seria contra a própria natureza do discurso, entrar no engordo da univocidade entre ideias e 

signo ou na falácia do fechamento definitivo dos sentidos”.  

 

2.2  Pesquisa bibliográfica 

 

           A pesquisa seguiu com o procedimento bibliográfico que deu suporte e fundamentação 

teórica aos objetivos propostos. Consideramos o que nos diz Paiva (2019, p. 59) sobre este 

procedimento: “pesquisa bibliográfica é entendida prioritariamente como revisão da literatura 

e parte essencial de qualquer modalidade de pesquisa. [...] tem por objetivo contextualizar uma 

pesquisa e mostrar o que já existe sobre o objeto investigado”. Portanto, esse procedimento foi 

essencial para os objetivos propostos. 

           Desse modo, foi realizada a busca ativa e crítica de materiais já consolidados de 

pesquisas científico-acadêmicas realizadas por especialistas das áreas publicados em: livros, 

revistas, periódicos especializados, artigos, teses, dissertações, etc., a fim de mapear o estado 

da arte e dos discursos que produzem os sentidos acerca da teoria proposta para a análise do 

tema e de outros tópicos conceituais importantes para essa pesquisa.  Nas palavras de Macedo 

(1994, p. 13) citado por Paiva (2019, p. 60), temos: 

 

É a busca de informações bibliográficas, seleção de documentos que se 

relacionam com o problema de pesquisa (livros, verbetes de enciclopédia, 

artigos de revista, trabalhos de congressos, teses, etc.) e o respectivo 

fichamento de referências para serem posteriormente utilizadas (na 

identificação do material referenciado ou na bibliografia final).  

  

           Com essa orientação, fizemos a ‘varrição’ necessária acerca dos saberes que foram 

produzidos sobre a temática e as teorias propostas. Realizando, assim, a revisão bibliográfica 

ou revisão da literatura que “consiste numa espécie de ‘varredura’ do que existe sobre o assunto 

e o conhecimento dos autores que tratam desse assunto, a fim de que o estudioso não ‘reinvente 

a roda’!” (Paiva, 2019, p. 60, grifos do autor). 

          Portanto, esse procedimento foi efetivo para aprofundamento teórico da Análise do 

Discurso e dos estudos acadêmicos direcionados à temática em estudo: questões de gênero e 



76 

 

relações de poder e das formações discursivas a serem analisadas no corpus de dados: 

sociedade, gênero, jurisprudência, violência e resistência. Ainda por se tratar de uma pesquisa 

com uma proposta de Análise do Discurso, na qual a historicização dos saberes e discursos é 

fundamental, o procedimento bibliográfico foi um recurso importante para nossa atividade.  

          Nas palavras de Oliveira (2012, p. 69) “A pesquisa bibliográfica é imprescindível para 

realização de estudos históricos”.  Nesse sentido, estaremos assim mantendo uma postura 

arqueológica para buscar as irrupções históricas dos saberes e sentidos, que serão melhor 

exposto no tópico seguinte.  

   

2.3 Análise do Discurso para análise de dados  

 

         Quando afirmamos que usaremos a Análise do Discurso para análise de dados, das 

formações discursivas, relações de poder e questão de gênero, queremos dizer que nos 

orientaremos por duas óticas discursivas: Arquegenealogia de Michel Foucault, Estrutura e 

Acontecimento de Michel Pêcheux.   

 

2.4 Arquegenealogia de Michel Foucault 

 

A princípio, como nos baseamos nos pressupostos definidos por Michel Foucault, em 

termos do percurso das relações entre Poder, Saber e Sujeito, faremos um paralelo histórico, 

mas não de maneira linear. Para tanto, o método de análise utilizado foi o arquegenealógico, ou 

melhor, fizemos uma análise da obra e da personagem Hester Prynne, não apenas considerando-

a em um quadro histórico, mas também levando em consideração as constituições das relações 

de poderes, saberes e verdades que compõem o processo de subjetivação da personagem e de 

sua manifestação por via do discurso, não deixando de considerar a sociedade, a história e os 

sujeitos. Para isso, Foucault propõe a arquegenealogia que, segundo o autor, “[...] a arqueologia 

seria o método próprio da análise das discursividades locais, e a genealogia, a tática que faz 

intervir, a partir dessas discursividades locais assim descritas, os saberes dessujeitados que daí 

se despreendem. Isso para reconstruir o projeto de conjunto” (Foucault, 1999, p. 16). 

            No método arquegenealógico de Michel Foucault, o sujeito deve estar sempre dentro 

de um quadro sócio-histórico determinado para uma melhor compressão das relações de poder 

e saber segundo os quais a atuação de dispositivos que constituem e atuam sobre o corpo do 

sujeito se torna o lugar superficialmente marcado pelos acontecimentos. O que se refletem na 

subjetividade e nos discursos. Esse quadro é nomeado por ele de arquegenealogia. A caixa de 



77 

 

conceitos foucaultianos, nos permite apreender o processo histórico da constituição do sujeito, 

a irrupção dos saberes e dos discursos dominantes aceitos na sociedade, além das táticas do 

exercício de poder. Assim, torna-se possível de compreendê-los caso seja feito um estudo 

arquegenealógico. Segundo (Foucault, 1979, p. 22): 

 

O corpo: superfície das inscrições dos acontecimentos (enquanto a linguagem 

os marca e as ideias os dissolvem), lugar de dissociação do Eu (que supõe a 

quimera de uma unidade substancial), volume em perpetua pulverização. A 

genealogia, como análise da proveniência, está, portanto, no ponto de 

articulação do corpo com a história. Ela deve mostrar o corpo inteiramente 

marcado de história e a história arruinando o corpo. 

 

Essa ideia, em procedimento, permite-nos a interpretação constitutiva do sujeito e dos 

saberes, por isso, é possível de compreendê-los se feito um estudo histórico e arquegenealógico, 

afigurando, assim, os mecanismos de exercício de macro e micro poderes-saberes 

constituidores de subjetividades e docilização dos corpos nas sociedades que, historicamente, 

os marcam. Por serem as lutas históricas um movimento ininterrupto e contínuo, mas com 

formas únicas, num espaço de tempo, elas os dissolvem e os modificam constantemente, 

causando assim rupturas ou continuidades históricas que, muitas vezes, se apagam e caem no 

nosso esquecimento. Fazer uma arquegenealogia seria dar luz aos acontecimentos históricos e 

saberes esquecidos e que ficaram de fora da posição de verdade; dando, assim, em detrimento, 

lugar aos acontecimentos, saberes e ao estabelecimento das relações de poder-saber que nos 

marcam, profundamente, e que produzem e reproduzem nossa subjetividade significativamente.  

Neste processo, algumas relações de saberes, de poder, de discursos e de subjetividades 

se tornam dominantes, encaminham-se para o centro; enquanto outras que se tornam subalternas 

se dirigem para as margens. O interesse do autor é pelos saberes e subjetividades que ficaram 

de fora da posição de verdade por meio de mecanismos diversos de exercício de poder. Nesse 

sentido, afirma o autor: “Chamemos, se quiserem, de “genealogia” o acoplamento dos 

conhecimentos eruditos e das memórias locais, acoplamento que permite a constituição de um 

saber histórico das lutas e a utilização desse saber nas táticas atuais” (Foucault, 1999, p. 13, 

grifos do autor).  

 

2.5 Estrutura e acontecimento de Michel Pêcheux 

 

Nos conceitos estrutura e acontecimento de Michel Pêcheux, o acontecimento é um fato 

histórico que constitui objetos, conceitos, ideias, rupturas e enunciados. Os quais ficam 

marcados e derivam da memória discursiva (linguagem e ideologia) dos sujeitos. O 



78 

 

acontecimento é o momento no qual surgem novos enunciados que se juntam e originam efeitos 

de sentidos por meio das ideologias referentes a um discurso. Estrutura-se todo em linguagem 

que, por sua vez, nos permite o acesso interno à memória discursiva dos sujeitos e a seus 

sentidos.  

Forma-se uma estrutura pela língua e pela ideologia que faz ecoar os falares discursivos 

da memória social. Nesse sentido, o autor propõe um método de interpretação do discurso que 

leva em consideração formas de descrição e interpretação da estrutura e do acontecimento 

histórico na sua atualidade. Os efeitos de sentido da enunciação e a memória da qual surgem, a 

fim de interpretar e de definir o acontecimento através da circulação de enunciados que fazem 

funcionar o e dão sentido ao acontecimento. Assim, os enunciados mudam de sentido a partir 

da posição ideológica em que o sujeito é interpelado, da memória discursiva que ele representa 

e se identifica. Nas palavras de (Pêcheux, 2008, p. 53, grifos do autor): 

 

A consequência do que precede é que toda descrição – quer se trate da 

descrição de objetos ou de acontecimentos ou de um arranjo discursivo-textual 

não muda nada, a partir do momento em que nos prendemos firmemente ao 

fato de que “não há metalinguagem” – está intrinsecamente exposta ao 

equívoco da língua: todo enunciado é intrinsecamente suscetível de tornar-se 

outro, diferente de si mesmo, se deslocar discursivamente de seu sentido para 

derivar para outro (a não ser que a proibição da interpretação própria ao 

logicamente estável se exerça sobre ele explicitamente). Todo enunciado, toda 

sequência de enunciados é, pois, linguisticamente descritível como uma série 

(léxico-sintaticamente determinado) de pontos de deriva possíveis, 

oferecendo lugar à interpretação. É nesse espaço que pretende trabalhar a 

análise de discurso. 

 

Tais acontecimentos remexem e mobilizam a estrutura discursiva interna da memória 

discursiva dos sujeitos, gerando novas materialidades, atualizações, metaforizações e 

derivações de sentido, rupturas ou apenas continuidade, no espaço-tempo sócio-histórico, em 

sua exterioridade, na atualidade. Podendo, assim, ser aceitas ou não aceitas na memória, dando 

continuidade ou descontinuidade à lógica semiótica interna vigente e aceita na estrutura da 

memória discursiva.   

 

A questão da memória como uma estruturação de materialidade discursiva 

complexa, estendida em uma dialética da repetição e da regularização: a 

memória discursiva seria aquilo que, face a um texto que surge como 

acontecimento a ler, vem restabelecer os “implícitos” (quer dizer, mais 

tecnicamente, os pré-construídos, elementos citados e relatados, discursos-

transversos, etc.) de que sua leitura necessita: condição do legível em relação 

ao próprio legível. [...]. a questão é saber onde residem esse famosos 

implícitos, que estão “ausentes por sua presença” na leitura da sequência: 

estão eles disponíveis na memória discursiva como em um fundo de gaveta, 

um registro do oculto? (Pêcheux, 1999, p. 52, grifos do autor). 



79 

 

 

O papel do analista, nesse sentido, seria de ler, descrever e interpretar os enunciados 

discursivos sobre o objeto ou o acontecimento e a estrutura (memória-linguística-discursiva), 

buscando interpretar as discursividades circulantes, na especificidade do acontecimento, que é 

sempre complexo (político, artístico, religioso, jurídico, violência, sociais, de questão de 

gênero, de resistência etc.), surgido como um texto a ler. Assim, na relação com os dados 

históricos, movimentado por sujeitos sócio-históricos, imbricados numa memória discursiva, 

numa sociedade de classes, o analista busca evidenciar a discursividade e seu funcionamento 

ideológico, no batimento, na tensão entre descrição e interpretação do discurso, como uma 

estrutura e acontecimento, isto é, duas faces da mesma moeda.     

 

2.6 Análise crítica de Sérgio Freire  

 

           A sistematização da nossa análise e escrita organizou-se seguindo o método de Sérgio 

Freire (2014). Segundo o autor, a realização da análise passa por dois momentos, os quais nos 

guiam no processo de sistematização e desenvolvimento e que se completam, nomeados por ele 

de: Análise em si e a escrita da análise. Segundo Freire (2014, p. 18, grifos do autor): 

 

Análise em si envolve a circunscrição do conceito-análise e a escolha, 

interpretação e análise do corpus por meio de perguntas heurísticas. Uma vez 

feita a análise, passa-se para um segundo momento: a escrita da análise. A 

escrita da análise é a formatação do relato de análise para divulgação, é a 

textualização do que o analista fez e encontrou.  

 

           No primeiro momento: a análise em si, há duas etapas a serem percorridas pelo analista. 

Primeiro, começamos com uma leitura flutuante, na qual o analista tem o primeiro contanto 

com o texto sobre o qual se procederá a análise com a criação das primeiras hipóteses 

discursivas. A segunda etapa é a leitura analítica: nesse momento o analista se instiga com 

perguntas heurísticas que consiste em: buscar, evidenciar e ratificar sentidos no texto. Assim 

considerando, o analista pergunta: 1) qual o conceito-análise que há no texto? (será a priori ou 

a posteriori?) 2) de que forma o texto produz o conceito-análise? 3) a qual formação discursiva 

pertence o conceito-análise colocado no texto e como ele se manifesta no texto? “A terceira 

pergunta localiza o sentido construído pelo texto dentro de algum discurso. É o momento em 

que o analista evidencia o funcionamento da ideologia na textualização” (Souza, 2014, p. 22). 

          Após todo o processo robusto de estudo, pesquisa e reflexão buscando definir como 

determinado discurso, no texto, produz sentido e como a ideologia funciona e mobiliza os 

sujeitos sócio-históricos e a qual formação discursiva a ideologia pertence e uma possível 



80 

 

definição do corpus, parte-se, então, para o segundo momento.  A segunda etapa é a estruturação 

da escrita da análise, textualizando no gênero acadêmico a que o pesquisador do discurso 

pretende realizar (artigo, tese, dissertação... etc.). Segundo Freire (2014, p. 40): 

 

Nada impede o analista de escrever seu relato de pesquisa da mesma forma 

como a pesquisa é feita. No entanto, a escrita da análise pode ser melhor 

organizada em formato linear. Por conta da tradição de organização da 

textualização acadêmica, um texto sequencial, definido em suas partes, é mais 

bem acolhido dentro do gênero acadêmico. 

    

           Nesse sentido, a escrita dos resultados da pesquisa pode ser textualizada e estruturada da 

seguinte forma: 1) Caraterização da análise, que seria uma forma de introdução e 

caracterização o objeto,  do corpus e contextualizar o problema discursivo, etc. 2) Explicitação 

do Dispositivo Teórico e do Dispositivo Analítico, que consiste em explicar como a teoria da 

análise do discurso estuda o discurso, a ideologia, o texto, o sujeito, e caracterizar os 

dispositivos analíticos conceituais específicos que serão mobilizados na análise. 3) Relato de 

análise: descrição e interpretação. Nesse último, O analista deve evidenciar o funcionamento 

do discurso que identificou na materialidade do texto por meio das marcas linguísticas dos 

exemplos retirados do corpus. “Não basta dizer que o texto representa o discurso x. É necessário 

mostrar, com textos, o discurso x funcionando” (Souza, 2014, p. 42-43). O retorno da análise 

consiste numa forma de conclusão da pesquisa na qual o “analista deve apresentar, a partir da 

análise da linguagem, que sua visão do fato social se diferencia da visão padrão presente no 

imaginário social, que deve ter sido apresentada no momento da contextualização” (Souza, 

2014, p. 43).   

          Depois, o analista deve deixar algumas perguntas para levar o leitor a refletir, apontando 

para outras possíveis analises. 5) Referências, anexos e apêndices, com as bibliografias 

empregadas para embasar teórica e criticamente a análise.      

 

 2.7 O corpus 

 

A montagem do corpus foi formada a partir de recortes de trechos da obra A Letra 

Escarlate (1850). Neles, a personagem Hester Prynne evidencia a questão do gênero por 

consequência das estabelecidas relações de poder, dos preceitos da ideologia religiosa, 

androcêntrica e de outras formações discursivas derivadas desse contexto sócio-histórico, na 

sociedade da obra. Percebidas no decorrer da leitura flutuante e analítica, na qual os recortes 

têm regularidade de sentido e serão, assim, categorizadas em formações discursivas 



81 

 

identificadas a priori e a posteriori a serem descritas e interpretadas na ótica na Análise do 

Discurso de outros autores. A quantidade de textos e enunciados para a montagem do corpus 

que caracteriza e categoriza cada formação discursiva analisada foi determinada pelo princípio 

da saturação que Sergio Freire, (2014, p. 20-21, grifos do autor) assim expressa: 

 

A saturação é o momento em que o analista percebe a recorrência das 

propriedades do discurso a ponto de poder dar por encerrado o acréscimo de 

textos ao corpus. Isso pode se dar com um texto - no sentido discursivo -, com 

dez, com quinze. Não há fórmula. Vai-se fazendo a descrição e análise no 

batimento e quando o discurso satura é hora em que se pode parar. Assim, 

normalmente, o corpus se define no próprio processo de descrição e análise, 

não sendo necessariamente um dado a priori. Não se escolhe o corpus e se 

analisa. O corpus vai sendo escolhido à medida que a análise acontece.   A 

definição do corpus já é um movimento de análise. Uma vez delimitado 

inicialmente o corpus – pode ser necessário mais material empírico se não 

houver a saturação -, é necessário começar o processo de descrição e 

interpretação dos textos.           

 

Ao realizar os recortes de textos e montar o corpus, fizemos um paralelo entre as teorias 

utilizadas para a análise arquegenealógica e estrutura/acontecimento do discurso por meio das 

materialidades linguística e dos enunciados discursivos, dando-lhes um tratamento discursivo 

e relacionando-os não apenas com a temática em análise, mas também com outros autores.    

 

 2.8 Finalizando 

  

           Uma vez que nosso objetivo é apresentar uma possibilidade de análise discursiva, 

escolhemos como objeto de estudo a obra A Letra Escarlate (1850), de Nathaniel Hawthorne. 

Explanamos o contexto histórico da obra e das relações de gênero, apresentamos a teoria do 

discurso francesa e evidenciamos, na análise de dados, como as relações de Poder-Saber atuam 

no controle da parresia e dos corpos dos sujeitos, mantendo-os na ordem do discurso e na 

ideologia dominante estabelecidos como verdades e que atuam sobre a subjetivação e controle 

da sociedade.  

           Assim, fizemos uma análise descritiva, crítica e interpretativa da sociedade da obra para 

compreender sua estrutura, organização, relações de poder e as ideologias. Também 

apresentamos o funcionamento da jurisprudência vigente no contexto sócio-histórico da obra, 

isto é, na forma de vigiar e punir os sujeitos infames e anormais, na sociedade de A Letra 

Escarlate (1850). Expusemos a ideia de determinação de identidade de gênero para o sujeito 

feminino destinado para o período sócio-histórico da obra e como a protagonista rompe certos 

paradigmas mesmo sofrendo violência, apresentando uma subjetividade diferente e com atos 

de resistência à dominação do sujeito feminino.   



82 

 

             Por fim, evidenciamos as situações de violência que a personagem sofre e de como ela 

materializa resistência mesmo estando em uma sociedade cuja relação de poder oprime as 

mulheres e as coloca em posição de subalternidade. Ela evidencia que mesmo antes do discurso 

feminista, mulheres já resistiam e exigiam liberdade e igualdade. A ideia foi fazer por meio de 

um estudo qualitativo-discursivo e bibliográfico, uma análise crítica-descritiva-interpretativa e, 

ao mesmo tempo arquegenealógica, realizando um percurso de fundamentação teórica e 

metodológica da Análise do Discurso Francesa, no arcabouço teórico de Michel Pêcheux, na 

relação Língua-Sujeito-Discurso e Michel Foucault, na relação Poder-Saber-Sujeito-Discurso.           

           Um diálogo crítico com os dois autores em suas aproximações, para evidenciar como o 

exercício de poder e a materialidade do efeito ideológico transcorrem, na sociedade e nos 

sujeitos, de A Letra Escarlate (1850) e sua implicância em relação à questão do gênero, que 

serão melhores expostos e sistematizados na análise de dados a seguir.  Assim esperamos!  

 

CAPÍTULO 3 – ANÁLISE DE DADOS 

3.1 “O olhar carrancudo, a severa repreensão, [...] respaldados pela autoridade bíblica”: 

A SOCIEDADE: androcêntrica, patriarcal, puritana e disciplinar  

  

             Segundo Brandão (2004, p.107), uma formação social “caracteriza-se por um estado 

determinado de relações entre classes”. Essa condição forma uma conjuntura específica de uma 

comunidade que é constituída em “um determinado momento de sua história” (p. 107). As 

relações de classe são constituídas a partir de práticas de produção econômica, de organização 

social, política, jurídica e cultural que são aceitas e são dominantes na formação social. E essas 

“[...] relações correspondem a posições políticas e ideológicas que mantêm entre si laços de 

aliança, de antagonismo ou de dominação” (p. 107).                    

              A formação social que caracteriza a sociedade sobre a qual se procede a análise, é uma 

sociedade constituída e determinadas pelas “articulações ou processo de sustentação da 

formação discursiva dominante” (Pêcheux, 1995, p. 153) e pelas seguintes formações 

discursivas com suas respectivas formações ideológicas, que mantêm entre si uma relação de 

aliança, na manutenção das práticas ideológicas, das evidências dos sentidos e da constituição 

do sujeito (Pêcheux, 1995). São essas as formações discursivas: conservadora, patriarcal, 

androcêntrica, heteronormativa, sexista, de organização binária, eurocêntrica, teocrática-

juristocrática, repressiva, pré-capitalista, religiosa, puritana, punitivista, normalista e 

disciplinar. Essas formações discursivas mantêm uma interdiscursividade que, por sua vez, 



83 

 

produz, reproduz e sustenta o que Pêcheux (1995, p. 167) chama de pré-construído: “que 

fornece [...] a matéria prima na qual o sujeito se constitui como ‘sujeito falante’ com a formação 

discursiva que o sujeita”. O fragmento a seguir descreve as relações sociais no imaginário social 

através da formação discursiva dominante da Nova Inglaterra.   

 

A disciplina familiar naquela época era de um tipo muito mais rígido do que 

o atual. O olhar carrancudo, a severa repreensão, a aplicação da vara, 

respaldados pela autoridade bíblica, eram utilizados não apenas na forma de 

punição por ofensas reais, mas também como regime saudável para o 

desenvolvimento e promoção de todas as virtudes infantis (Hawthorne, 2016, 

p. 99).  

 

As palavras família, disciplina, autoridade, bíblia, regime, virtudes infantis, aplicação, 

repressão, olhar carrancudo e punição trazem consigo diversos enunciados discursivos que, 

para o ocidente, remontam construções históricas de produções, normalizações e 

disciplinarizações de corpos dóceis e a constituição de subjetividade. As famílias, os sujeitos e 

a sociedade são os resultados desses preceitos. De práticas religiosas puritanas e patriarcais, 

que produzem uma formação discursiva na qual os ideais bíblicos e o exercício de poder do 

homem organizam as instituições e os mecanismos de disciplina na sociedade em geral e na 

instituição familiar, na formação de sujeitos femininos e masculinos dóceis e úteis. E tudo isso, 

começa na família, como uma instituição disciplinar que, segundo Rykel, para os puritanos 

assim expressa: “a família era a unidade fundamental de uma sociedade santa” (2013, p. 312).     

Numa sociedade puritana e patriarcal, as famílias são instituições primordiais de 

exercício de poder e produção de sujeitos dóceis e úteis, “cada mãe sucessivamente transmitia 

a seu filho um florescer menos vicejante, uma beleza mais delicada e breve, um porte físico 

mais frágil, quanto não um caráter de menos força e solidez do que o seu próprio” (Hawthorne, 

2016, p. 60). O exercício do poder familiar representa uma das mais atuantes instituições 

disciplinadoras e constituidoras de subjetividade. O enunciado seguinte evidencia o imaginário 

discursivo que as crianças herdaram a respeito da condenação de Hester Prynne: “[...] eles 

haviam absorvido de seus pais uma vaga ideia de algo terrível naquela mulher triste deslizando 

silenciosamente pela cidade” (Hawthorne, 2016, p. 95).   

Assim como Hester Prynne, sua filha herdou a condenação da mãe.  “Pérola era uma 

pária do mundo infantil. Um demônio maligno, emblema e produto do pecado, não tinham 

direito entre as crianças batizadas” (Hawthorne, 2016, p. 101). A sociedade puritana e a 

instituição familiar agiam como dispositivos de poder e subjetivação dos sujeitos infantis para 

torná-los dóceis e disciplinados, pois, para o puritanismo, “a própria natureza e fibra moral da 

sociedade dependem do que as crianças apreenderam — ou deixaram de apreender — na 



84 

 

família” (Ryken, 2013, p. 312). Por isso, devem ser educadas, vigiadas e punidas. Antes que a 

sociedade os corrompa, ou eles corrompam a sociedade com outras ideologias.  

Nesse sentido, evidencia-nos como as práticas do cristianismo puritano eram 

dominantes nas práticas disciplinares em seus lares e na sociedade, como diz o puritano “Cotton 

Mather, ‘Famílias bem organizadas naturalmente produzem uma boa ordem em outras 

sociedades. Quando as famílias estão sob uma má disciplina, todas as outras sociedades 

[estarão] mal disciplinadas’” (Ryken, 2013, p. 312-313, grifos do autor). A família é, por fim, 

“uma instituição designada primeiramente para a glória de Deus e o benefício da sociedade,” 

(Ryken, 2013, p. 313).                                    

          Essa relação evidencia como os puritanos eram eficientes nos domínios das palavras de 

conteúdos religiosos em suas casas, nas relações sociais e na sociedade. Os puritanos tinham 

um elevado ideal em relação à organização na maneira de estabelecer as relações de poder, na 

instituição familiar e nas formas de disciplina, pois para eles, a família é “uma escola onde são 

aprendidos os primeiros princípios e fundamentos de governo e subordinação, enquanto 

chamou a família de ‘a verdadeira imagem da comunidade’... Tudo estará bem na comunidade 

onde as famílias são apropriadamente ajustadas” (Ryken, 2013, 312, grifos do autor).  

Na obra, Santos no Mundo – Os Puritanos como Realmente Eram, Leland Ryken (2013) 

reproduz todo um discurso com a finalidade de resgatar valores e os ideais políticos e 

ideológicos da formação social do puritanismo, com relatos próprios de sujeitos puritanos. Em 

relação à ideia de família, segundo o autor:  

 

A teoria de família dos puritanos baseava-se numa hierarquia de autoridade. 

Sua atitude pode ser resumida numa simples fórmula: eles aceitavam a 

autoridade do marido e pai como um mandamento bíblico e prosseguiam 

definindo a natureza dessa liderança de uma maneira responsável. Hierarquia 

na família significa, primeiramente, que o marido e pai é o líder responsável 

por tudo o que acontece e, no fim das contas, responsável por assegurar que 

coisas essenciais estejam acontecendo na família. Lutero e Calvino haviam 

estabelecido a versão da doutrina que os puritanos aceitaram (Ryken, 2013, p. 

316).  

 

            Causa-nos o efeito de sentido da organização familiar puritana, das relações de poder, 

o domínio do homem sobre o lar em decorrência da uma sociedade patriarcal e a disciplina por 

meio de práticas religiosas das ideologias protestantes. 

A ânsia pela formação de subjetividades com uma forma de normalização de uma 

sociedade, com uma ética altamente religiosa, fazia com que todas as práticas discursivas, nessa 

sociedade, fossem atravessadas por conteúdos de ideais bíblicos, cujo objetivo é produzir uma 

disciplinarização dos sujeitos e uma cultura geral para a sociedade, para as relações nos lares e 



85 

 

na organização da jurisprudência.  O enunciado, “O olhar carrancudo, a severa repreensão, a 

aplicação da vara, respaldados pela autoridade bíblica” desvela que a discursividade jurídica 

que determina o comportamento civil e social entrelaça-se pelas ideologias religiosas.  

O código civil iguala-se à Bíblia. Em outro excerto, “uma bênção para a justa colônia 

de Massachusetts, onde a iniquidade é trazida à força para a luz do dia!” (Hawthorne, 2016, p. 

64), desponta o imaginário discursivo jurídico-religioso calvinista, na sociedade puritana, na 

qual para conservar sua ordem de representação, ideais e organização, os puritanos tinham 

práticas de domínio e autoridade por meio da repreensão de forma extremamente rígida para 

manter a normalização, a coesão e a lógica ideológico-religiosa de sua identidade nos sujeitos. 

Desempenhavam um exercício de poder explícito no controle de todas as práticas dos sujeitos, 

pois existia um princípio moral de existência e de socialização baseado na ideologia da 

coletividade, na qual o erro de um pode comprometer todo o grupo, baseando-se no discurso 

bíblico de que o pacto de Deus e com seu povo é para com todos os escolhidos por ele (Karnal 

et al, 2008).    

Michel Foucault (1987) chama essa prática de dispositivo da normalização, que age em 

função da homogeneizar e classificar um certo conjunto de coisas, condutas, discursos e ideias 

esperadas e que representam determinada condição de normalidade e se caracteriza com um: 

“conjunto de graus de normalidade, que são sinais de filiação a um corpo social homogêneo, 

mas que têm em si mesmos um papel de classificação, de hierarquização e de distribuição de 

lugares” (Foucault, 1987, p. 28).  

Essa normalização deve operar na subjetividade e no corpo, em sua exterioridade para 

constituir uma interioridade como representante de um corpo histórico e social marcador de 

certa normalidade e individualidade dominante. Essa normalização é constituída de 

mecanismos diversos de métodos de exercício de poder disciplinar sobre o sujeito, sobre o 

corpo, com “métodos que permitem o controle minucioso das operações do corpo, que realizam 

a sujeição constante de suas forças e lhes impõem uma relação de docilidade-utilidade” 

(Foucault, 1987, p. 164). Para o autor, as formas de disciplinarizações sempre existiram na 

sociedade ocidental, de formas diversas e dispersas. Mas, segundo ele, foi só no decorrer dos 

séculos XVII e XVIII que “as disciplinas se tornaram [...] fórmulas gerais de dominação” 

(Foucault, 1987, p. 164). 

Quando descrevemos essa sociedade, em nossa análise, desvelamos que os ortodoxos 

puritanos desejavam um território igual à que Calvino fizera em Genebra. Um lugar cuja 

interdiscursividade religiosa e jurídica seria do tipo híbrida e aliada, tornando-se um dispositivo 

político de disciplinarização e normalização de toda a sociedade. Nela, a ideologia da 



86 

 

predestinação seria uma ideologia criacionista seguida obedientemente por todos, na aceitação 

primordial à soberania de Deus, na qual tanto a vida pública quanto a privada seriam controladas 

e marcadas discursivamente pela força da ética e da moralidade puritana. Observemos o 

enunciado a seguir para analisarmos a relação entre a personagem Hester Prynne e a sociedade 

de A Letra Escarlate:  

 

Uma troça de homens barbados, com roupas de cores tristonhas e chapéus 

cinza de capa alta, misturados com mulheres, algumas usando touca, outras 

com cabeça descoberta [...] A época não era tão refinada a ponto de possuir 

sentimentos de inadequação que refreassem as usuárias de anáguas e saia 

balão de aparecerem em locais públicos, metendo-se entre a multidão com 

seus corpos nada franzidos (Hawthorne, 2016, p. 57-60).  

 

As palavras anunciadas: cores tristonhas, chapéus cinza, anáguas, touca, cabeça 

coberta, saia balão evidenciam, discursivamente, como os puritanos se vestiam e como era 

controlada a roupagem do corpo dos sujeitos, nos âmbitos públicos e privados. Havia uma 

disciplina e uma normalização das práticas nas maneiras como vestiam o corpo, a qual devia 

ser simples, comportada, recatada, sem cor e humilde.  Por outro lado, Hester Prynne, mesmo 

seguindo as regras, tinha um estilo próprio e refinado que a destacava da moda e do estilo 

imposto pelos ideais de vestimenta puritana, como observamos no enunciado da seguinte 

materialidade linguística, na qual evidencia o bordado da letra em suas roupas: 

 

Tratava-se de um objeto tão artístico e ostentando tanta opulência e luxúria 

típica da moda que parecia ser a decoração final e mais adequada para as 

roupas que ela vestia, e que eram esplêndidas para o gosto da época, mas muito 

além do que era permitido pelas leis de recanto da colônia (Hawthorne, 2016, 

p. 62). 

 

Além da normalização das roupas, as brincadeiras das crianças também eram 

controladas, disciplinadas e normalizadas pelos puritanos. Deveriam fazer sentido e ter um 

princípio educativo, útil e disciplinado. Esse sentido parte de conteúdos religiosos dos ideais 

ideológicos puritanos que as crianças materializavam em suas brincadeiras: 

 

Brincando com as formas sombrias que a criação puritana permitia; brincando 

de ir à igreja, [...], ou de flagelar quacres; ou de tirar escalpos em uma luta 

encenada com os índios, ou assustando aos outros com aberrações de imitação 

de feitiçaria e bruxaria (Hawthorne, 2016, p. 101).  

 

As roupas e brincadeiras infantis permitidas eram peneiradas pelo discurso religioso, 

que era habitualmente um dispositivo de vigilância e disciplinarização dos indivíduos. 

Reforçando a subjetividade adequada para manter o controle dos sujeitos e a normalização de 



87 

 

comportamentos, alentada pela ideologia de coletividade, com que todos pagam pelo erro de 

um. Foucault chama essa prática de tecnologia do poder sobre o corpo, ou seja, uma técnica 

disciplinadora do indivíduo. Para o autor “É dócil um corpo que pode ser submetido, que pode 

ser utilizado, que pode ser transformado e aperfeiçoado” (Foucault, 1987, p. 163). 
Por se organizar em princípios de uma formação social patriarcal, a mulher exerce seu 

papel e práticas em uma disciplina moral de submissão, de atividades secundárias e inferiores. 

Os homens organizam e exercem o poder nas relações sociais, nas instituições, enquanto as 

mulheres se localizam nas atividades secundárias, principalmente nos afazeres da casa, na 

reprodução e na criação das crianças, sendo as responsáveis pelo investimento educacional da 

prole (Lerner, 2019).  O discurso do enunciado: “As mulheres sentem um prazer, 

incompreensível para o sexo oposto, no labor delicado feito com a agulha” (Hawthorne, 2016, 

p. 92), causa-nos o efeito de sentido da localização dos indivíduos nas relações da sociedade 

patriarcal. O imaginário social coletivo localiza a mulher branca, na fragilidade, no manuseio 

da agulha, cujo prazer da arte da costura o homem branco bruto jamais poderia imaginar, por 

ser lugar onde somente uma mulher poderia ocupar. Convém ressaltar que se trata de um 

escritor masculino que discursivamente materializa os estereótipos femininos e reforça 

ideologias patriarcais, no romance e na personagem.   

Dentre diferentes outras atividades para o sujeito feminino, a atividade da costura é uma 

atividade normativa incorporada na subjetividade, numa sociedade patriarcal, androcêntrica, 

puritana e disciplinar. O sujeito feminino que não souber costurar, cozinhar, comportar-se, 

cuidar da casa, dos filhos, etc. não ter desempenho nessa subjetividade ideal e constituída, não 

será vista com bons olhares, não casará e ficará para trás em relação a outras mulheres. Por isso, 

deve ser iniciada e normalizada em tais práticas culturais e naturais ainda na infância e conhecer 

todas essas práticas, como a exemplificada na atividade da costura, que deve ser realizada com 

esmero, com um prazer incompreensível e se estender, da mesma maneira, a todas as outras 

práticas sociais esperadas para as mulheres.  

Além da atividade da costura, que é uma forma de dominação e de disciplinarização do 

sujeito feminino para estabelecer relações de poder, poderiam ser também mencionadas: 

atividade de boas maneiras femininas, práticas de culinária, práticas de perfeita dona de casa, 

práticas de maternidade, práticas de boa esposa, práticas de mãe exemplar, etc. (Beauvoir, 

1967). São atividades normativas incorporadas na subjetividade do sujeito feminino numa 

sociedade sexista. Assim, as mulheres incorporam essas práticas, na subjetividade, para uma 

ordem cultural do sistema patriarcal e androcêntrico de dominação do feminino (Bourdieu, 

2010). Nesse contexto, um tema importante, na questão de gênero, é que a mulher costura para 



88 

 

a casa, para os filhos, para o marido e familiares. Por outro lado, o homem que costura é um 

artista refinado, sofisticado, um empresário, um alfaiate. A mulher aprende a cozinhar somente 

para as necessidades da casa, para os filhos, maridos e familiares. O homem, por outro lado, é 

um master chef, um artista refinado na arte de fazer boas refeições, cozinha por hobby e 

divertimento.  

Nesse sentido, os mecanismos de exercício de poder de uma sociedade como essa, 

discursivamente, produzem seus efeitos nos corpos e os divide, no modo de ser homem e mulher, 

agem em função da inferiorização do sujeito feminino e superioridade do sujeito masculino. 

Produzindo, assim, desigualdade de gênero em suas representações e práticas sociais na cultura 

patriarcal.  Essa divisão de atividades, como vimos, remonta os primórdios da civilização e da 

criação do patriarcado sucedido com o estabelecimento da agricultura. As mulheres, antes, 

contribuíam ativamente em outras atividades e tinham um efeito de sentido de importante 

contribuição, tanto quanto as atividades realizadas pelos homens. Na passagem da caça e da coleta 

para a agricultura, a mulher passou a exercer atividades dentro do lar (Stearns, 2015).  A partir 

desse momento, uma divisão social e ideológica para os papéis e comportamentos esperados para 

cada sexo foi mudada, estrelando-se e se cristalizando. No entanto, foi historicamente esquecido 

e apagado. Assim, temos a sensação de que sempre existiu. 

 Discursivamente, esses papéis e práticas são projetados no imaginário discursivo dos 

sujeitos e no campo da linguagem da sociedade através de instituições para depois, através do 

tempo, serem esquecidas e naturalizadas por nós mesmos. Na análise do discurso, chamamos de 

esquecimento número um, que também é chamado de Sonho Adâmico. Eni Orlandi (2009, p. 35) 

nos esclarece que:  

 

[...] o esquecimento Número um, também chamado esquecimento ideológico: ele 

é da instância do inconsciente e resulta do modo pelo qual somos afetados pela 

ideologia. Por esse esquecimento, temos a ilusão de ser a origem do que dizemos 

quando, na realidade, retomamos sentidos pré-existentes. Esse esquecimento 

reflete o sonho adâmico: o de estar na inicial absoluta da linguagem, ser o 

primeiro homem, dizendo as palavras que significariam apenas e exatamente o 

que queremos.  Na realidade, embora se realizem em nós, os sentidos apenas se 

representam como originando-se em nós: eles são determinados pela maneira 

como nos inscrevemos na língua e na história e é por isto que significam e não 

pela nossa vontade.  

 

  Ao existir em uma sociedade ideologicamente constituída, o sujeito possui a falsa 

sensação de ser o autor de determinados discursos e práticas, daí a paráfrase ao nome de Adão, 

que segundo preceitos cristãos, foi o primeiro homem a ocupar o plano terreno. Ao afirmar que 

existe uma divisão social ideologicamente constituída e uma relação de poder entre papéis sociais 



89 

 

para mulheres e homens, todo um processo histórico de cristalização dessa ideia é apagado. Assim, 

a formação social do sistema patriarcal historicamente produziu toda uma cultura, todo um 

aparelhamento de instituições ideológicas e repressivas, formas de exercer o poder sobre a mulher 

e, discursivamente, de projetar práticas, ideologias e um sistema de signos eficientemente 

projetado para a subjetivação do sujeito feminino. Operacionaliza toda uma prática cultural que 

constitui uma subjetividade colocada em uma condição naturalizada, atuando sempre em práticas 

sociais inferiores, práticas de submissão, passividade e uma ética de aceitação da violência 

simbólica.  

Gerda Lerner (2019) afirma, em A Criação do Patriarcado: história da opressão das 

mulheres pelos homens:  

    
O patriarcado mantém e sustenta a dominação masculina, baseando-se em 

instituições como a família, as religiões, a escola e as leis. São ideologias que 

nos ensinam que as mulheres são naturalmente inferiores. Foi, por exemplo, por 

meio do patriarcado que se estabeleceu que o trabalho doméstico deve ser 

exercido por mulheres e que não deve ser remunerado, sequer reconhecido como 

trabalho. Trata-se de algo visto de modo tão natural e instintivo, que muitas e 

muitos de nós sequer nos damos conta (Lerner, 2019, p. 17).     

 

No sistema patriarcal, há uma atuação íntima dos aparelhos ideológicos do Estado, 

principalmente da família e da religião. Em A Letra Escarlate, a família e religião são os 

principais dispositivos disciplinares de investimento, inculcamento ideológico e repressivo para 

a formação de sujeitos úteis para atuarem na sociedade. Projetando o controle de representação 

e percepção do significado social. A atividade da costura, nesse sentido, tem significado e 

atribuições diferentes no sistema sexo-gênero (Lauretis, 2019), mediante a operacionalização 

das tecnologias de gênero (Lauretis, 2019) e seu exercício de poder na delimitação, 

diferenciação do significando e do sentido em diferentes atividades culturais, formando, 

ideologicamente, uma hierarquia de poder e de significação na categoria de gênero.  
 

 

As concepções culturais do masculino e feminino como duas categorias 

complementares, mas que se excluem mutuamente e nas quais todos os seres 

humanos são classificados, formam, dentro de cada cultura, um sistema de 

gênero, um sistema simbólico ou um sistema de significações que relaciona o 

sexo a conteúdos culturais de acordo com valores e hierarquias sociais (Lauretis, 

2019, p. 119). 

 

Isso produz uma estrutura de violência simbólica para o sujeito feminino. Bourdieu 

(2010) chama esse exercício de poder de androcentrismo, que se caracteriza pelo exercício de 

poder altamente amplo e simbólico do homem sobre a mulher. Como consequência, da 

dominação masculina, tem-se uma forma de violência simbólica do homem materializado sobre 



90 

 

a mulher, uma forma poderosa e violenta de manter o homem eternamente numa posição 

favorável e dominante em relação ao feminino e à sociedade. Presa nas amarras simbólicas 

nesse sistema, a mulher é incapaz de perceber a violência de uma organização e reprodução 

social desfavorável para elas.    

 

A visão androcêntrica é assim continuamente legitimada pelas próprias 

práticas que ela determina: pelo fato de suas disposições resultarem da 

incorporação do preconceito desfavorável contra o feminino, instituído na 

ordem das coisas, as mulheres não podem se não confirmar seguidamente tal 

preconceito (Bourdieu, 2010, p. 44). 

 

Nesse sentido, o sistema patriarcal (Lerner, 2019), androcêntrico (Bourdieu, 2010) e as 

tecnologias de gênero (Lauretis, 2019) vão controlando o significando simbólico do campo social, 

vão distribuindo práticas, discursos, saberes, símbolos de representação com efeitos na cultura e 

na sociedade em geral, que vão construindo a subjetividade do sujeito masculino e feminino na 

sociedade. Assim, as práticas são taticamente selecionadas e distribuídas, discursivamente, 

produzindo efeitos em corpos e mentes nos sujeitos viventes na complexidade simbólica da 

sociedade que objetiva, sobretudo, constituir uma subjetividade submissa e inferior da mulher. 

Um sujeito comportado, recatado, sem consciência da violência simbólica que sofre e motivados 

para atividades domésticas. Assim, faz seu papel natural de reprodução biológica e de reprodução 

social aparelhadas por instituições destinada a ela. Segundo Bourdieu (2010, p. 45, grifos do 

autor): 

 

[...] a representação androcêntrica da reprodução biológica e reprodução social 

se vê investida da objetividade do senso comum, visto como senso prático, 

dóxico, sobre o sentido das práticas. E as próprias mulheres aplicam a toda a 

realidade e, particularmente, às relações de poder em que se veem envolvidas 

esquemas de pensamento que são produtos da incorporação dessas relações de 

poder e que se expressam nas oposições fundantes da ordem simbólica. Por 

conseguinte, seus atos de conhecimentos são, exatamente por isso, atos de 

reconhecimento prático, adesão dóxica, crença que não tem que pensar e se 

afirmar como tal “faz”, de certo modo, a violência simbólica que ela sobre.   

 

            Esse é o cenário apresentado na sociedade da obra A Letra Escarlate, de Nathaniel 

Hawthorne. A personagem Hester Prynne apresenta um imaginário discursivo que refuta as 

imposições das relações de poder e a expectativa ideológica de gênero da época na qual estava. 

Mesmo muito antes das ideias feministas, mulheres já resistiam às imposições de gênero e ao 

sistema androcêntrico e patriarcal de dominação, normalização e individualização de seus 

comportamentos. Ela apresenta atitudes e comportamentos diferentes da expectativa do 

funcionamento discursivo social patriarcal, androcêntrico e puritano. Não foi diferente com a 

personagem. Por outro lado, temos as mulheres que seguiam discursivamente o sistema 



91 

 

patriarcal como ideologia dominante. O seguinte enunciado, apresenta-nos um comportamento 

anormal manifestado pela protagonista. Mesmo inserida em uma sociedade patriarcal, 

dominada pela religiosidade, pela dominação masculina, por mecanismos de disciplinarização 

e com a ausência do feminismo, Hester Prynne resistia.  

 

[...] era esposa de um certo erudito, inglês de nascimento, mas há muito vivia 

em Amsterdã, de onde, um bom tempo atrás, decidiu cruzar o oceano e tentar 

a sorte conosco, em Massachusetts. Para tanto, ele enviou a esposa primeiro, 

ficando para trás para poder cuidar de certas necessidades. Por Deus, senhor, 

nesses quase dois, ou pouco menos, em que a mulher tem vivido por aqui em 

Boston, não se sabe notícia desse doutor cavalheiro o Sr. Prynne; e sua jovem 

esposa vê bem, deixada à própria sorte para se desviar... (Hawthorne, 2016, p. 

71).  

         

               Mesmo casada, a personagem segue sozinha para o Novo Mundo e toma as atitudes 

que pertenciam apenas ao papel masculino, como a própria prática sexual fora do casamento, 

só permitida aos homens. Há uma ousadia de Hester em relação à independência e à 

sexualidade, e até ao modo como assume a culpa em oposição à covardia de Artur, o amante 

dela, que se esconde dos seus atos. Com o desaparecimento do marido, a narrativa nos evidencia 

que a personagem segue a vida normalmente, mas sob os olhares negativos que a condenam ao 

pecado, pois, sem o homem racional, viril e contido, a mulher não tem norte na sociedade. Em 

virtude de não poder se dirigir por si mesma, a mulher se perde em emoções e paixões 

pecaminosas que a levam a uma degradação, a ponto de deixa-la à própria sorte para se desviar. 

Poderia Hester sobreviver nessa sociedade sem sofrer alguma forma de violência e punição? 

 

3.2 “ela sentiu agonia a cada passo por causa das pessoas que se aglomeravam para vê-

la”: A JURISPRUDÊNCIA: vigiar e punir o sujeito feminino infame 

  

Entendendo as práticas jurídicas como formas históricas que os homens criaram e que 

consistem nas maneiras pelas quais as interpretam e praticam a justiça, Michel Foucault (2003, 

p. 21) menciona: 

   
[...] os danos e responsabilidades [...] a maneira como os homens podiam ser 

julgados em função dos erros que haviam cometidos, a maneira como se impôs 

a determinados indivíduos a reparação de algumas de suas ações e a punição 

de outras, todas essas regras, [...] todas essas práticas regulares. 

 

Todas essas práticas jurídicas foram se modificando com o tempo, na história das 

práticas e sabres jurídicos do ocidente que, segundo o autor, “[...] é umas das formas pelas quais 



92 

 

nossa sociedade definiu tipos de subjetividade, formas de saber e, por conseguinte, relações 

entre o homem e a verdade” (Foucault, 2013, p. 21).    

Na sociedade de A Letra Escarlate, nas práticas jurídicas, lei e religião atuavam juntas 

na ordenação da jurisprudência. Assim, qualquer desvio comportamental fora dos padrões da 

ordem civil estabelecidos pelos aparelhos ideológicos do Estado, era julgado em nome de Deus, 

da suprema autoridade Bíblica, onde havia os ideais, os saberes e o embasamento ideológico 

para as severas práticas de julgamentos, as técnicas e os rituais de suplícios criados e 

determinados pelos gerentes da sociedade puritana e disciplinar.  

Segundo Ryken (2013), “Os puritanos estenderam a autoridade bíblica também a 

assuntos de moralidade. Eles viram a Escritura como ‘suficiente para governarmos por meio 

dela todas as nossas ações’, ‘o perfeito sistema ou quadro de leis para guiar todas as ações 

morais do homem’” (Ryken, 2013, p. 542). A citação a seguir nos remente a esse princípio 

marcado nos sujeitos puritanos na obra:  

 

Fosse qual fosse o caso, haveria basicamente a mesma solenidade 

comportamental por parte dos espectadores, sendo adequada a um povo para 

quem religião e lei eram praticamente sinônimos, e em cujo carácter 

ambos estavam profundamente amalgamados, que tanto os mais leves 

como os mais severos atos de repreensão pública se tornassem ao mesmo 

tempo veneráveis e temíveis. (Hawthorne, 2016, p. 59-60, grifos nossos). 

 

A manifestação discursiva da categorização dos sujeitos que, possivelmente seriam 

julgados, supliciados e punidos naquele cenário, evidencia o sentido de como são os sujeitos 

infames, anormais e errantes em suas ações indisciplinadas e desviantes:  

 

Pode ser que um escravo preguiçoso ou um filho rebelde, entregue pelos pais 

à autoridade civil, estivesse para ser corrigido no poste da flagelação. Pode ser 

que um antinomista, um quacre, ou qualquer outro heterodoxo religioso 

estivesse para ser excomungado da cidade, ou que um índio vagabundo e 

errante, transformado em rufião pela aguardente do homem branco, estivesse 

para ser conduzido a chibatadas para as sombras da floresta. “Talvez, ainda, 

uma bruxa, como a velha senhora Hibbins, a iracunda viúva do juiz, estivesse 

para morrer sobre o cadafalso” (Hawthorne, 2016, p. 59, grifos nossos). 

 

 Ao categorizar aqueles cujos comportamentos são desviantes e anormais, os que tinham 

o comportamento discursivamente normal, consideravam-se fora da possibilidade da pena do 

suplício. Assim, continuavam movimentando-se guiados pela normalidade da discursividade 

jurídica dominante.  Uma vez que a religião e a lei civil caminhavam juntas na ordenação 

jurídica, a base para julgamentos e procedimentos de punição, a repressão pública também se 

justificava pela necessidade do ordenamento e disciplinamento social. Segundo Ryken (2013, 

p. 539, grifos do autor) 



93 

 

 

A linha de raciocínio dos puritanos sobre a autoridade bíblica é impecável: se 

Deus é o autor da Escritura, ela não pode mentir, e se ela não engana, deve ser 

inerrante e infalível. Os puritanos não hesitaram em aplicar uma ou outra das 

palavras à Bíblia. Para manter a visão de Lutero de que “a Escritura... nunca 

errou” e a convicção de Calvino de que a Bíblia é “a infalível regra de... 

verdade”.  

 

 Uma técnica, nas práticas jurídicas pelas quais os puritanos julgavam crimes e puniam 

os sujeitos infames, era no cadafalso.  Essa punição ocorria necessariamente no corpo dos 

sujeitos e numa espécie de ritual público a que a sociedade assistia e também comentava. Mas, 

segundo Foucault (2010), a forma de punição no corpo deslizou com o tempo, passando essa 

penalidade a atingir, além do corpo, agora, a alma: “O corpo e a alma, como princípios dos 

comportamentos, forma o elemento que agora é proposto à interversão punitiva” (Foucault, 

2010, p. 124). O trecho seguinte descreve o cadafalso, no qual Hester foi exposta ao julgamento 

social, punida em sua alma. 

 

Na verdade, esse cadafalso constituía parte de uma máquina penal que, agora, 

por já duas ou três gerações, tem sido meramente histórica e objeto de tradição 

entre nós, mas que era considerada nos tempos antigos, agente tão eficaz na 

promoção da boa cidadania [...] Era, resumidamente, a plataforma do 

pelourinho; e acima dele se erguia a moldura daquele instrumento 

disciplinador, desenhado para confinar a cabeça humana de maneira bem 

apertada, mantendo-a, assim, erguida para observação pública. O próprio ideal 

de ignominia estava presente e se fazia manifesto nesse artifício de madeira e 

ferro (Hawthorne, 2016, p. 64).  

 

 Tal instrumento punitivo é uma parte integrante do espetáculo de suplício ao qual toda 

a sociedade assistia, comentava e se divertia com a punição do criminoso.  Na visão de Foucault 

(1987), é uma maneira também de supliciar simbolicamente aos sujeitos que assistiam ao 

espetáculo, era uma forma de discipliná-los. Como uma configuração necessária para fortalecer 

o comportamento discursivamente determinado como adequado para o funcionamento da 

sociedade. Visando, ainda, distanciar os pensamentos subversivos dos sujeitos e, dessa forma, 

manter a normalização civil dos corpos e mentes dos indivíduos. Mostrar que “o crime não 

compensa”.  

O cadafalso representa um símbolo jurídico disciplinador, normalizador e punitivo que 

também remete a uma memória discursiva de repressão, como podemos constatar no texto: “A 

cena não deixava de ter um matiz de temor, como sempre ser com o espetáculo de culpa e 

vergonha em um semelhante, antes que a sociedade cresça e se torne corrupta o suficiente para 

sorrir em vez de tremer diante da cena” (Hawthorne, 2016, p. 64). Tal forma de punição era a 

maneira que a sociedade puritana de A Letra Escarlate adotava para supliciar os subversivos, 



94 

 

isto é, aqueles cujos comportamentos eram enquadrados no campo dos anormais, patológicos, 

pecadores. Portanto, necessitavam de alinhamento. Além disso, punir e corrigir simbolicamente 

aos que assistiam.                 

Assim como Calvino fez em Genebra, mudando os pensamentos, os comportamentos e 

o imaginário coletivo religioso dos sujeitos de maneira rígida, opressiva e ditatorial, os 

puritanos também faziam para manter os ideais religiosos do povo eleito por Deus. Uma espécie 

de ditadura muito repressiva, na qual “proibiram o teatro, os jogos, as danças e diversão nos 

dias santos. Cientistas e filósofos, que pensavam diferente dos calvinistas, foram presos e até 

queimados na fogueira” (Schmidt, 2007, p. 162).  Vemos, portanto, a materialização do discurso 

jurídico-religioso e as formas de punição aos que não obedeciam à ideologia calvinista. 

reforçamos com Campos e Miranda (2005, p. 167), quando afirmam que Calvino fez em 

Genebra “uma sociedade na qual a Igreja regularia a vida política e social dos cidadãos. Ali 

fincaria pés à moralidade calvinista, impondo uma disciplina rigorosa quanto ao vestuário, aos 

costumes sexuais, ao comparecimento à Igreja e aos negócios comerciais”. 

Foi o que aconteceu com Hester Prynne. Por desobedecer à lei e contrair relacionamento 

extraconjugal, teve que passar pelo ritual punitivo jurídico-religioso puritano. Hester, por ter 

tido uma filha proveniente de um relacionamento extraconjugal, teve que ser disciplinada. E 

também, disciplinar os outros com sua punição no cadafalso, sobretudo, os sujeitos femininos, 

e assim reforçar a normalização de gênero. Na citação que segue, há uma breve descrição desse 

procedimento espetaculoso: 

 

– Abram espaço, e lhes prometo que a Sra. Prynne será posta em um local em 

que homens, mulheres e crianças poderão ver claramente seus trajes, desde 

esse momento até uma hora após o meio do dia. [...] Venha, Madame Hester, 

e mostre sua letra escarlate na praça do mercado. [...] não era grande a 

distância, naquela época, entre a porta da prisão e a praça do mercado. Do 

ponto de vista da experiência do prisioneiro, no entanto, a jornada poderia 

ser considerada algo longo; por mais arrogante que fosse seu 

comportamento, ela sentiu agonia a cada passo por causa das pessoas que se 

aglomeravam para vê-la, como se seu coração houvesse sido atirado na rua 

para que todos o desprezassem e o pisoteassem (Hawthorne, 2016, p. 64, 

grifos nossos). 

 

Os enunciados homens, mulheres e crianças evidenciam quem eram os expectadores 

que estavam em processo de docilização, mas isso sem passar pelas suas consciências. De forma 

simbólica, o poder jurídico atuava como dispositivo disciplinador. Quanto à prisioneira, é 

possível ver a dimensão interna (sentir agonia, desprezo) e externa (trajes, praça do mercado, 

aglomeração, exposição pública, duração da exposição) que evidenciam a intensidade do ritual 



95 

 

da punição.  A citação que segue demonstra o resultado do psiquismo do sujeito pós-espetáculo 

do suplício do sujeito punido: Hester e sua filha. 

 

Após seu retorno à prisão, Hester Prynne encontrava-se em um estado de 

agitação nervosa que exigia vigilância constante, para que ela não 

cometesse violência contra si mesma, ou fizesse alguma maldade meio 

hipnotizada contra o pobre bebê. [...] A criança agora se contorcia em 

convulsões de dor, e era uma amostra forçada, uma pequena compleição, da 

agonia moral a que Hester Prynne havia sido submetida durante o dia 

(Hawthorne, 2016, p. 64, grifos nossos). 

 

Nesse sentido, a punição de Hester foi uma forma de atingir a alma. Como não recebeu 

punição física, com chibatadas, o corpo de Hester continuou inteiro. A punição aplicada à 

Hester Prynne e a sua filha produz efeito de memória discursiva de repressão àqueles que 

também eram contra ou resistiam às condutas impostas pelo calvinismo. Assim como Hester 

Prynne, quaisquer outros, ao serem castigados por exercerem sua liberdade, necessitavam de 

disciplina e docilização. Eram levados ao cadafalso como forma também de disciplinar os 

outros. Toda essa ideia de controle dos reformistas tem também o interesse econômico que 

começou ainda com Lutero, na Alemanha, onde os príncipes e nobres somente apoiaram a 

reforma porque a viam como oportunidade de ganho econômico.  

 

[...] a oportunidade de confiscar as terras da igreja, abolir o pagamento de 

tributos e conseguir o apoio de seus súditos, agindo como líderes de um 

movimento religioso popular. Eles viam na Reforma uma maneira de resistir 

ao Santo Imperador Católico, Carlos V, que desejava estender sua autoridade 

aos príncipes alemães (Campos; Miranda, 2005, p. 166). 

 

O fragmento anterior nos apresenta uma formação discursiva pré-capitalista e liberal: 

onde o imaginário dos líderes era o de possuir mais terra visando ao lucro, confiscando-as da 

igreja. Assim, teriam mais território, terras para produzir, explorar e enriquecer, abolir o 

pagamento de tributos religiosos e, com isso, acumular mais capital. Eles capitalizaram o 

movimento, fazendo parte dele somente para conseguir apoio dos súditos, ou seja, conseguir 

mais poder político, social e ideológico. Por fim, viam na reforma, uma maneira de ganhar a 

luta do seu concorrente e crescer. A reforma contribuiu com uma excelente base ideológica 

religiosa, como ainda é constatada nos dias de hoje.  

Com Calvino não foi dessemelhante, pois toda sua forma de controle também estava 

atrelada para servir à ideologia capitalista nascente.  As utopias religiosas do ideólogo foram 

interpelando cada vez mais sujeitos e, principalmente, os liberais da época: os burgueses, os 

banqueiros, artesões e mercadores, visto que as utopias doutrinárias propostas pelo reformador 

colocava o trabalho como uma ação primordial para a salvação do homem e a riqueza como um 



96 

 

sinal da bênção de Deus. Isto é uma forma de exercício de poder para constituir uma 

subjetividade com padrões de comportamento e condutas com vistas para a mercantilização do 

corpo e do sujeito por via de uma argumentação liberal ideologicamente idealista-criacionista 

e uma retórica religiosa. Max Weber (2004) reforça essa ideia afirmando em A ética protestante 

e o “espírito” do capitalismo que: 

 

[...] surgiu uma ética econômica especificamente burguesa. Com a consciência 

de estar na plenitude da graça de Deus e visivelmente por Ele abençoado, o 

empreendedor burguês, desde que permanecesse dentro dos limites da 

correção formal, que sua conduta moral estivesse intacta e que não fosse 

questionável o uso que fazia da riqueza, poderia perseguir seus interesses 

pecuniários o quanto quisesse, e sentir que estava cumprindo um dever com 

isso (Weber, 2004, p. 84). 

 

Modo de produção que mudaria os rumos da humanidade, a estrutura social e o modo 

de vida dos cidadãos. Um sistema que abusa dos sujeitos e favorece insuficientíssimas pessoas 

que, para dar certo, carece de engolir e esmagar os sentimentos de alguns, maquiar-se, 

manifestar-se como uma sociedade igualitária e acolhedora, dividida em classes, exploradores 

e explorados. Robotizando os seres humanos para somente realizar funções lucrativas, como é 

vista ainda hoje na sociedade contemporânea sobre o discurso da teologia da prosperidade. 

Acreditar em um Deus que recompensa mais e que leva ao sucesso e à iluminação. Uma relação 

mercadológica com Deus.  

Em Boston, não foi diferente, visto que toda forma de controle ideológico jurídico-

religioso puritano também tinha esse fundo atrelado a uma forma de sustentar o funcionamento 

do sistema social patriarcal e econômico. Uma dessas formas, dentre outras, é o casamento 

monogâmico. No caso de Hester, especificamente, por haver a questão do adultério, o crime 

que cometeu é uma prática oposta ao esperado pelos ideais de práticas no casamento 

monogâmico e heterossexual. Para os puritanos, o sexo só deve ser praticado com a efetivação 

do casamento, sob a certificação de uma autoridade, seguindo os ideais de ordem Bíblica e sob 

a normalização de princípios jurídicos. Havia, ainda, leis restritivas até mesmo para a prática 

sexual dentro do próprio casamento, para não cometer adultério dentro do próprio casamento e 

na prática sexual com o próprio cônjuge (Rykel, 2013).  

 A historicidade do casamento, evidencia-nos que ele é uma instituição burguesa, 

religiosa e patriarcal para formar famílias e alianças comerciais entre elas para atender ao 

funcionamento do sistema dominante em suas dimensões econômicas, patriarcais e para a 

conservação de estruturas históricas de poder. Portanto, deve haver uma disciplinarização e uma 

normalização jurídica e religiosa direcionada ao sujeito, para que ele obedeça aos aspectos 



97 

 

econômicos e socialmente úteis. Para a afirmação de que a mulher é só um objeto de troca na 

negociação pelos homens, Beauvoir (1967, v.2. p. 166-167) assim considera:  

 

[...] integrada como escrava ou vassala nos grupos familiares dominados por 

pais e irmãos, a mulher sempre foi dada em casamento a certos homens por 

outros homens. Primitivamente, o clã, a gens paterna dela dispõe mais ou 

menos como de uma coisa: ela faz parte das prestações que dois grupos se 

outorgam mutuamente; sua condição não se modificou profundamente quando 

o casamento em sua evolução se revestiu de uma forma contratual; dotada ou 

recebendo parte da herança, a mulher se apresenta como uma pessoa civil: mas 

dote e herança escravizam-na ainda à sua família; durante muito tempo os 

contratos foram assinados entre o sogro e o genro, não entre o marido e a 

mulher; [...]  A liberdade de escolha da jovem sempre foi muito restrita; [...] o 

casamento é seu ganha-pão e a única justificação social de sua existência. É-

lhe imposto a duplo título: ela deve dar filhos à comunidade; [...]. 

 

A mulher passa a ser só um objeto com uma utilidade biológica, cuja contribuição 

econômica é somente gerar filhos, criá-los e educá-los para que possam crescer e continuar a 

perpetuar a herança, as negociações efetivadas pelos homens e os interesses da sociedade e da 

civilização criadas pelos homens. Todo um discurso místico-religioso-primitivista e uma 

relação de poder familiar reforçam e criam uma moral de existência para as mulheres, a fim de 

justificar essa posição digna e de acordo com a natureza para qual Deus as criou.   

Para Foucault (1999), o casamento é uma das diferentes formas de controlar, gerenciar 

e induzir politicamente a sexualidade humana para torná-la útil. É uma estratégia histórica 

Estatal que sempre existiu e que começou a ter mais força, racionalidade e desenvolvimento, 

em suas técnicas de regulação e repressão, a partir dos problemas populacionais e os novos 

fenômenos das relações humanas e sociais daí derivados, a partir do século XVIII, junto com o 

desenvolvimento do sistema capitalista, nas sociedades ocidentais.  

 

[...] forma-se toda uma teia de observações sobre o sexo. Surge a análise das 

condutas sexuais, de suas determinações e efeitos, nos limites entre o 

biológico e o econômico. Aparecem também as campanhas sistemáticas que, 

à margem dos meios tradicionais — exortações morais e religiosas, medidas 

fiscais — tentam fazer do comportamento sexual dos casais uma conduta 

econômica e política deliberada (Foucault, 1999, p. 28). 

 

Há toda uma tecnologia de regulação das práticas de sexo. É uma forma de controle dos 

sujeitos. Respaldado pela autoridade da Bíblia, em relação ao direito dos homens, encontramos 

a institucionalidade do Estado para os manterem na ordem do exercício de poder dominante. 

Há toda uma política sexual (Millett 1970) para gerenciar o controle dos corpos e mentes dos 

homens e mulheres por meio do controle da sexualidade, que é o lugar de encontro entre o 

corpo, população, política e economia (Foucault, 1999). 



98 

 

 Portanto, necessita haver uma normalidade que deve ser útil e disciplinada para manter 

o controle da natalidade, a reprodução da força de trabalho; a formação de novos operários, 

novos consumidores e herdeiros para continuar a atividade econômica dos pais, 

retroalimentando o sistema patriarcal. Para Rykel (2013), os puritanos tinham mais ou menos 

essa mesma lógica em relação à sexualidade e ao casamento. Derivado da unificação das 

ideologias protestantes, segundo o mesmo autor (p. 218), “[...] a estrutura geral era uma 

finalidade tríplice para o casamento, ou seja, procriação, um remédio contra o pecado sexual e 

uma sociedade mútua”.  

 No sistema patriarcal, a contribuição econômica da mulher, no casamento monogâmico 

e heterossexual, são as atividades domésticas, a sua capacidade de gestação e criação de filhos. 

O casamento, portanto, é só mais uma instituição de relação de poder, controle, de contrato 

social e uma relação de produção capitalista e de retroalimentação do sistema patriarcal que 

coloca a mulher numa relação de poder com uma função bem definida e aparelhada. A mulher 

aceita e experimenta todo um complexo interligado de ideologias, cujo funcionamento é o 

assujeitamento em práticas bem definidas, que cria a representação da realidade na qual se 

encontra apenas como sujeitos passivos e objetos gerenciáveis em toda organização social 

determinada pelo funcionamento de Ideologias gerais para a mulher. Pêcheux (1995, p. 162, 

grifos do autor) reforça que “o funcionamento da Ideologia em geral como interpelação dos 

indivíduos em sujeito [...] se realiza através do complexo de formações ideológicas [...] e 

fornece ‘a cada sujeito’ sua ‘realidade’, enquanto sistema de evidências e de significações 

percebidas – aceitas – experimentadas”.  

Esse funcionamento complexo e ideológico cria o imaginário do sujeito, uma  relação 

imaginária que mantém o sujeito aprisionado numa representação da realidade, na qual “não 

pode reconhecer sua subordinação e seu assujeitamento ao Outro, ou ao Sujeito, já que essa 

subordinação-assujeitamento se realiza precisamente no sujeito sob a forma de autonomia” 

(Pêcheux, 1995, p. 163). Esse assujeitamento dá-se sob as formas transvertidas e 

fantasmagóricas que são inerentes à subjetividade, na ótica de Althusser e Lacan (Pêcheux, 

1995). Conforme Pêcheux (1995, p. 163), elas são realizadas pelo “[...] processo natural e sócio-

histórico pelo qual se constitui-reproduz o efeito-sujeito como interior sem exterior, e isso pela 

determinação do real (exterior) [...]”. Por fim, pelas relações interna e externas do discurso na 

sociedade, a mulher é assujeitada a tais práticas de casamento e existência.   

 Muitas vezes, não há relação de afeto e amor recíproco, mas sim, um contrato social 

com fins econômicos. Tendo amor recíproco ou não, de qualquer forma, a juridicidade do 



99 

 

Estado e a religiosidade entram para regulamentar e controlar, discursivamente. Nesse sentido, 

os puritanos condenavam os envolvimentos românticos medidos por paixões. 

  
A ética puritana do casamento consistia em primeiro se procurar um parceiro 

não por quem fosse perdidamente apaixonado no momento, mas a quem 

pudesse amar continuamente como seu melhor amigo, por toda a vida, e 

proceder com a ajuda de Deus a fazer exatamente isso (Rykel, 2013, p. 33). 

  

 A narrativa nos evidencia que o envolvimento de Hester com o pastor foi medido por 

uma forte paixão recíproca e também adúltera, porque não obedecia às relações de poder, às 

utopias bíblicas puritanas, jurídicas, patriarcais e comerciais, além de desafiar a prática 

ideológica que normalizava o lugar e a subjetividade feminina dominante na sociedade.  Essa 

análise da relação interdiscursiva do casamento, sexualidade, adultério, criminalização e 

moralização do adultério, evidenciam os sentidos, os mecanismos discursivo-ideológicos 

subjacentes, que arbitram, isto é, a ideologia por trás do martelo, as práticas jurídicas da 

sociedade puritana, a hermenêutica nas interpretações de julgamentos das ações e dos crimes 

de Hester.  

O casamento de Hester com seu ex-marido, possivelmente, seria um acordo comercial 

entre as famílias, prática comum em sociedades patriarcais. Beauvoir (1967, v.2, p. 175) 

comenta essas formas de casamento e afirma: 

 

Trata-se de transcender para o interesse coletivo a união econômica e sexual 

do homem e da mulher, e não de assegurar uma felicidade individual. Nos 

regimes patriarcais acontecia — acontece ainda hoje entre certos muçulmanos 

— que os noivos escolhidos pela autoridade dos pais não se tenham sequer 

visto antes do dia do casamento. Não se trataria de basear a empresa de uma 

vida, considerada sob seu aspecto social, num capricho sentimental ou erótico. 

  

 Nesse sentido, relação homem e mulher deve ser controlada, vigiada, afastada de 

paixões, pecados, prazeres inúteis, egoístas e individualistas. Deve, antes, ser racionalizada, 

coletivizada e ser social e economicamente útil, sobretudo para a família, pois há uma economia 

do casamento heterossexual na sociedade patriarcal.  Desse modo, a família exerce um controle 

calculado e uma relação de poder sobre a mulher e sua sexualidade. Esta, pois, deve se manter 

virgem até o casamento. E, com isso, aumentar seu valor de trocar no mercado sexual da 

sociedade na transação e negociação pelo líder da família quando ela estiver madura para casar. 

A mulher não tem escolha, a não ser aceitar seu destino. E sua opinião nessa troca é nula.  

O enunciado a seguir evidencia a dinâmica do casamento de Hester que revela não nutrir 

sentimento pelo marido:  

 



100 

 

 [...] - você sabe que fui franca com você. Não senti amor nem fingi que senti. 

– Verdade - respondeu ele. – Foi minha tolice! Já disse. [...] – Muito ofendi 

você – murmurou Hester.  – Ambos nos ofendemos - respondeu ele – Minha 

primeira ofensa quando traí sua florescente juventude para dentro de uma 

relação falsa e anormal com minha decadência (Hawthorne, 2016, p. 82-83). 

 

Seguramente, por esse motivo, moralização e criminalização do adultério como pecado 

é uma grande técnica discursiva jurídica, moral, ideológica e religiosamente fundamentada para 

o funcionamento do sistema. Algo que não deveria ser praticado pelo sujeito, logo, reprimido e 

punido a todo custo, porque ameaça o desmonte desse pacto social e a legitimidade do filho 

pelos pais e, como consequência, a retroalimentação do funcionamento do sistema ideológico 

patriarcal e o modo de produção ficam comprometidos. Segundo David Lipsy (2015, p. 26, 

grifos do autor), na Nova Inglaterra:  

 

A lei se envolveria e até emitiria multas se eles encontrassem um homem ou 

senhora mantendo o que os magistrados pensavam ser uma companhia muito 

frequente com outra pessoa que não fosse o cônjuge. Na Nova Inglaterra o 

adultério era levado muito a sério e punido severamente. As punições 

variavam de multas a açoites, estigmatizar, o uso de uma grande letra “A”, 

execuções simbólicas, e até mesmo, embora raramente, execuções reais. 

 

E logo deve ser vigiado e punido para não ser praticado, nem seguido, por isso, ser 

punido na frente de todos, espetaculosamente, para assim, preservar a manutenção da estrutura 

do Estado e das relações de poder, em suas formas de dominação pela dimensão ideológica e 

repressiva da sociedade, da sexualidade e do sujeito feminino.  Naturalmente, acaba suscitando 

grandes formas veladas e explícitas de opressão, violência física e simbólica contra as mulheres 

nos lares e em sociedades patriarcais dominadas pela religiosidade.   

Na sociedade de A Letra Escarlate, com Hester Prynne, não foi distante. Numa 

sociedade pré-capitalista, patriarcal, androcêntrica e puritana na qual os direitos das mulheres 

são nulos, e onde são submetidas a uma extrema dominação androcêntrica. Hester teve que ser 

punida e necessitava de disciplina, padronização e docilização para se tornar a mulher correta 

e útil ao sistema dominante, torna-se submissa e não subjetivar outros sujeitos femininos com 

suas condutas e práticas de resistência. 

Pensando nos dias de hoje, haveria ainda mecanismos de interdição, não-emancipação 

e uma relação de poder sobre a mulher e seu corpo, fruto da camada cultural patriarcal, 

androcêntrica, jurídica, religiosa e discursos de gênero que controla, disciplina, doméstica e 

padroniza a subjetividade, corpo e a mente feminina, tornando-as dóceis e economicamente 

úteis? 

 



101 

 

3.3 “Nós mulheres, desde que maduras e membros da igreja com reputação imaculada, 

cuidássemos de malfeitoras”: O IDEAL de sujeito feminino em A Letra Escarlate 

 

Segundo Lerner (2019, p. 321), “Gênero é um conjunto de papéis culturais. É uma 

fantasia, uma máscara, uma camisa de força com a qual homens e mulheres dançam sua dança 

desigual”. A concepção de papeis de gênero e ideais de comportamento de gênero na sociedade 

de A Letra Escarlate é determinado pelo discurso religioso puritano e pelos preceitos culturais 

do que alguns autores e autoras (Lerner, 2019; Beauvoir, 1967; Stearns, 2015) chamam de 

sistema patriarcal, na qual as relações sociais de papel de gênero se ordena em torno do homem 

macho, o que Bourdieu (2010) nomeou de androcentrismo. 

 Nesse sentido, os homens possuem o imaginário discursivo com representatividade 

pública, enquanto as mulheres se ocupam do agenciamento do lar.  Sendo assim, uma mulher 

que estivesse fora dessa prática social seria considerada uma transgressora e subversiva, não 

apenas para os homens, mas para outras mulheres sujeitadas que seguiam o sistema cristalizado. 

O seguinte fragmento materializa o discurso patriarcal e puritano hegemônicos em A Letra 

Escarlate. Evidencia também como o narrador da obra, por ser um sujeito intruso, imite seus 

julgamentos.  

 

Havia, além disso, um peso e um exagero na fala dessas matronas, seja pelo 

objeto da fala, seja pelo volume de sua entonação.  – Senhoras – disse uma 

dama de cinquenta anos e aparência rude -, eu vos direi o que estou pensando. 

Seria ótimo para o bem comunal que nós mulheres, desde que maduras e 

membros da igreja com reputação imaculada, cuidássemos de malfeitoras 

como essa Hester Prynne. Que pensais, amigas? Se essa adultera fosse julgada 

por nós cinco que aqui estamos reunidas, acaso receberia uma sentença tal 

qual concedida pelos ilustres juízes? Por Deus, tenho certeza que não! 

(Hawthorne, 2016, p. 61). 

 

 Uma vez que a ideologia dominante inculcava, via discurso, pelos aparelhos 

ideológicos, uma concepção simbólica determinante do comportamento e papel para o sujeito 

feminino, as tais senhoras sujeitadas manifestavam um saber determinado, pela ideologia dos 

aparelhos de Estado, sobre o qual ditam e se acham no direito de propor formas supliciosas de 

punir aquelas, cujas concepções de comportamento de gênero, eram diferentes da qual o 

discurso dominante projetava para as mulheres, isto é, que o patriarcado e o puritanismo 

projetavam discursivamente.   

Ao manifestar: “Seria ótimo para o bem comunal que nós mulheres” (Hawthorne, 2016, 

p. 61), discursivamente, o efeito de sentido evidencia, que embora Hester Prynne seja mulher, 

ela não se enquadra nos papeis de gênero ideologicamente determinados. As mulheres 



102 

 

sujeitadas, mesmo ocupando um lugar de subalternidade e silenciamento, sentem-se ameaçadas 

pela manifestação discursiva da protagonista. Ao anunciarem: “Se essa adúltera fosse julgada 

por nós cinco que aqui estamos reunidas, acaso receberia uma sentença tal qual concedida pelos 

ilustres juízes?” (Hawthorne, 2016, p. 61), o discurso evidencia que, uma vez elas ocupando o 

lugar de subalternidade, não seria homem o juiz legítimo, e sim, as mulheres que se sentem 

ameaçadas.   

 Numa sociedade patriarcal, as relações entre as mulheres não se dão pela sororidade, e 

sim, pela competição e pela disputa. Hester Prynne ameaça toda uma constituição ideológica 

de formação discursiva sexista que as mulheres sujeitadas da sociedade de A Letra Escarlate 

acreditavam inconscientemente como verdadeira, projetada pelo exercício de poder dominante 

da sociedade com os ideais puritanos e patriarcais na constituição da subjetividade feminina.  

Como consequência, elas se sentem injustiçadas quando um homem é um juiz, e não uma 

mulher, já que a protagonista ameaça a posição social determinada para as mulheres e não a dos 

homens.  Além disso, queriam ocupar o lugar de juízas para poder punir ainda mais Hester 

Prynne e não para protegê-la. Confirmando, nesse sentido, a incorporação do androcentrismo. 

 As senhoras que se manifestam discursivamente, ainda continuam a expor um saber de 

jurisprudência, constituído por uma formação discursiva imaginária de ódio e exclusão ao 

gênero cujas características não se enquadram na formação discursiva do ideal de sujeito 

feminino dominante. Tais manifestações são percebidas nos excertos: “Os juízes são senhores 

tementes a Deus, mas por demais misericordiosos, essa é a verdade” (Hawthorne, 2016, p. 61), 

um saber sobre a capacidade de punir: “– Deviam ter pelo menos marcado a ferro a testa de 

Hester Prynne. Ela se retorceria com uma punição dessa, aposto!” (Hawthorne, 2016, p. 61), e, 

ainda, “ – Ah, mas – interrompeu, mais docemente, uma jovem, segurando uma criança pela 

mão – que cubra a marca como quiser. A dor da humilhação ela levará sempre no coração!” 

(Hawthorne, 2016, p. 61). Um saber punitivo e jurídico de condições de produção discursiva 

determinado, uma vez que tal sociedade obriga a todos a verem as tais formas de julgamento e 

punição, cria-se imagens, conceitos, ideias que formam as condições de um imaginário 

discursivo de punição, hermenêutica e jurisprudência que é manifestado na materialidade 

linguística dessas senhoras.   

  E continuam discursivamente nomeando o comportamento de gênero que está fora dos 

padrões imaculados e marianistas esperados, bem como a indumentária da protagonista, tais 

julgamentos derivam da formação discursiva religiosa-puritana dominante:  

 



103 

 

Mas essa aí, prostituta assanhada que é, pouco se importa com o que lhe 

colocam no colete sobre a túnica! Ora, ela pode muito bem cobrir o local com 

um broche ou com qualquer desses adornos pagãos e continuar andando pelas 

ruas, ousada como sempre foi! (Hawthorne, 2016, p. 61, grifos nossos).  

 

 Até mesmo a maneira que Hester Prynne andava pela cidade, não escapava à 

materialidade discursiva no imaginário inculcado pelos aparelhos ideológicos nas senhoras, ao 

exporem que a protagonista andava de forma ousada. Hester tinha um corpo que andava com 

mais movimentação, mais livre, leve e solto, enquanto as mulheres puritanas eram disciplinadas 

para ter um andando mais amarrado, sutil, firme e apagado.   

Como elas são severamente oprimidas e violentadas pelo sistema patriarcal e são 

silenciadas, o tal momento de manifestação de mesma formação discursiva, de espelhamento e 

identificação ideológica, é como se fosse um momento de conversa entre as mulheres, no qual 

elas se entendem e se ouvem, manifestando todo um desejo reprimido de liberdade feminina e 

de exercício de poder, para impor seus saberes de jurisprudência, ou de participação nas 

decisões sociais.  

No entanto, como elas são oprimidas pelo sistema de poder patriarcal e puritano, é 

impossível qualquer espaço de manifestação discursiva, de saberes e de poder para as mulheres. 

Todos esses enunciados evidenciam como a posição ideológica do sujeito determina os sentidos 

das palavras, o que é confirmado segundo a tese de Pêcheux (1995, p. 160, grifos do autor), 

quando afirma que: 

 

O sentido de uma palavra, de uma expressão, de uma proposição, etc., não 

existe “em si mesmo” (isto é, em sua relação transparente com a literalidade 

do significante), mas, ao contrário, é determinado pelas posições ideológicas 

que estão em jogo no processo sócio-histórico no qual as palavras, expressões, 

proposições são produzidas (isto é, reproduzidas). Poderíamos resumir essa 

tese dizendo: as palavras, expressões, proposições, etc., mudam de sentido 

segundo as posições sustentadas por aqueles que as empregam, o que quer 

dizer que elas adquirem seu sentido em referência a essas posições, isto é, em 

referências às formações ideológicas [...] nas quais essas posições se 

inscrevem.  

 

Assim, Hester é prostituta, assanhada, pagã que veste adornos pagãos e anda de forma 

ousada, para uma formação discursiva que tem em si, uma formação ideológica patriarcal, 

sexista, androcêntrica e puritana que projeta um comportamento, uma subjetividade única e 

ideal ao sujeito feminino. Por fim, elas não se dão conta disso, não questionam, não exigem o 

direito de serem juízas como os homens, uma vez que estão marcadas ideologicamente pela 

dominação do campo simbólico de condicionamentos objetivos e subjetivos incorporadas pelos 



104 

 

mecanismos de exercício de poder que formata as relações de poder do androcentrismo e 

patriarcalismo. Segundo Bourdieu (2010, p. 22, grifos do autor), 

 

Quando os dominados aplicam aquilo que os domina, esquemas que são 

produtos da dominação ou, em outros termos, quando seus pensamentos e suas 

percepções estão estruturados de conformidade com as estruturas mesmas da 

relação da dominação que lhes é imposta, seus atos de conhecimento são, 

inevitavelmente, atos de reconhecimento, de submissão.  

 

 

Essa dominação dá-se por diferentes meios: discursos, instituições, ideologias, 

violências e os diversos aparelhos do Estado. Mas, quando se refere especialmente as práticas 

de constituição e de dominação do sujeito feminino, Lauretis (2019), afirma que essa 

incorporação ocorre por meio de tecnologias de gênero. Essas tecnologias de gênero, como 

analisa Lauretis (2019), funcionam de uma maneira a dispersar discursos na sociedade e 

constituir subjetividades e identidade de gênero. Elas sobrevêm por meio de diferentes 

aparelhos: institucionais, culturais, sociais, família, estéticos, escolar, religioso, cinema, arte, 

etc. e vão discursivamente distribuindo enunciados com efeitos de verdades e práticas sociais 

que determinam e constroem efeitos de padrões de comportamento e expectativa de gênero na 

sociedade para o sujeito masculino e feminino.        

Nesse sentido, ao pensar sobre as tecnologias de gênero, a autora nos convida a analisar 

a construção de gênero no arcabouço do pensamento foucaultiano ou althusseriano e, além 

disso, romper com a ideia de estudar gênero com referência as diferenças sexuais (da mulher 

sobre o homem e vice-versa), afirmando que: 

 

Para isso, pode-se começar a pensar o gênero baseado numa visão teórica 

foucaultiana, que vê a sexualidade como uma “tecnologia sexual”; dessa forma, 

seria possível propor que também o gênero, como representação e como 

autorrepresentação, fosse produto de diferentes tecnologias sociais, como o 

cinema, por exemplo, e de discursos, epistemologias e práticas críticas 

institucionalizadas, bem como das práticas da vida cotidiana. Poderíamos dizer 

que, assim como a sexualidade, o gênero não é uma propriedade de corpos nem 

algo existente a priori nos seres humanos, mas, nas palavras de Foucault, “o 

conjunto de efeitos produzidos em corpos, comportamentos e relações sociais”, 

por meio do desdobramento de “uma complexa tecnologia política” (Lauretis, 

2019, p. 116, grifos da autora). 

 

Nesse sentido, em A Letra Escarlate, a subjetividade do sujeito feminino representado é 

de um sujeito branco, conservadora, tradicional, protestante, submissa e imaculada em suas 

condutas, comportamentos, discursos e práticas, que as colocam numa relação de poder e que são 

códigos necessários para o sujeito feminino no interior de uma sociedade patriarcal, androcêntrica, 

puritana.  



105 

 

A organização do exercício do poder político que taticamente se estende na teia de laços 

sociais numa sociedade patriarcal e androcêntrica se caracterizam, sobretudo, pela divisão dos 

corpos do sujeito masculino e feminino, fragmentando, assim, as atividades, signos, saberes e 

práticas que caracterizam o gênero masculino e feminino. Nessa separação, distribuição e 

agenciamento, o sujeito feminino é sempre colocado em uma posição de subalternidade e 

silenciamento em diferentes práticas sociais, culturais e institucionais.  O exercício de poder do 

patriarcado, que se estende para a cultura, a escola, a religião, a família, a classe econômica, 

etc., funciona como tecnologias de poder-saber, apresentando mecanismos explícitos e 

implícitos de construção do sujeito masculino e feminino, há tecnologias de gênero imbricados 

e subjacentes em suas estruturas.  

             Constroem, portanto, um sistema de dominação e relação de poder-saber que, ao 

agenciar o sujeito feminino à subalternidade, à passividade, à submissão, ao silenciamento e à 

docilização, produz efeitos de representação de gênero em corpos por meio dos efeitos de uma 

complexa tecnologia política12 dos sujeitos que, dentre tantas funções e modos de governar a 

vida dos homens, fazem-nos reconhecer-se em efeitos de representação e construção de gênero, 

estruturadas sócio-historicamente, cujos saberes e efeitos de verdades derivam de uma 

sociedade nos moldes patriarcais e androcêntricos. Apreender a interpretar os ecos dessas 

tecnologias de gênero, saber como agem e como produzem efeitos nos corpos dos sujeitos é a 

proposta de Lauretis (2019), ao formular o conceito de tecnologia de gênero e propor a analítica 

foucaultiana ou althusseriana como fundamento para a problematização da questão do gênero 

e do sujeito feminino na articulação com os saberes e práticas feministas.  

Numa sociedade patriarcal e androcêntrica, o topo da hierarquia social é dominado pelos 

homens. Todo o sistema simbólico-cultural, o estabelecimento dos discursos dominantes, as 

formas de significações, epistemologias, artes, estética e os conteúdos semióticos e culturais têm 

imbricado neles tecnologias de gênero. Produz e reproduz efeitos de verdade que constroem a 

subjetividade do sujeito feminino e masculino.  

Sendo o masculino para uma forma de superioridade e dominação, enquanto essa mesma 

tecnologia opera taticamente agenciando mecanismos nos quais o sujeito feminino sempre está 

em relações de inferioridade e submissão nas suas práticas cotidianas. Assim, “Sob essa ótica, a 

                                                         
12 Em “Tecnologia política dos indivíduos”, Foucault (1988) analisa a surgimento da polícia, no final do século 

XVI até o XVIII, que é o nascimento e evolução de saberes, discursos, instituições, práticas e técnicas, enfim, uma 

racionalidade política, uma razão de Estado, que se articulam de uma maneira complexa com a finalidade de cuidar, 

administrar e governar a vida dos indivíduos, em diferentes dimensões, viventes em sociedade, tendo em vista a 

importância desses indivíduos para um Estado forte. Como essa tecnologia política funciona no interior de uma 

sociedade patriarcal e como ela governa, cuida, administra e produz a subjetividade do sujeito feminino, em sua 

especificidade, na questão do gênero? Como faz ecoar as tecnologias de gênero em sua cultura e instituições?  



106 

 

construção cultural do sexo em gênero e a assimetria que caracteriza todos os sistemas de gênero 

nas diferentes culturas (embora cada qual a seu modo) são entendidas como sistematicamente 

ligadas à organização da desigualdade social” (Lauretis, 2019, p. 119), gerando, assim, assimetria 

e desigualdade nas relações de poder entre homem e mulher. A mulher, portanto, não pode ser 

juíza, etc.  

O exercício do poder dominante na sociedade da obra e suas tecnologias de gênero, em 

decorrência da sociedade patriarcal, androcêntrica e puritana, agencia pedagogicamente o corpo 

do sujeito feminino para serem mulheres dóceis e úteis, criando um sujeito feminino preso, 

silenciado, submisso, obediente, imaculada, sem espontaneidade, sem liberdade, individualidade, 

criatividade própria, sem “atitude crítica” (Foucault, 1978). Além disso, há uma subjetividade 

que, para as mulheres, ainda que sejam costureiras, caseiras, competentes, ágeis e úteis, essa forma 

de poder as domesticaliza para que elas sejam boas meninas, boas esposas, comportadas e gentis, 

recatadas, de família, delicadas; serem boas mães e donas de casas impecáveis, por fim, 

constituem todo o ideal ideológico de sujeito de feminino.  

Em A Jovem Mulher Puritana, David Lipsy (2015), ele mesmo um puritano instruído, 

descreve toda uma forma de comportamento, de papéis e de como é a mulher puritana ideal em 

suas práticas de existência.  O autor divide a obra em quatro capítulos: 1) a jovem filha puritana, 

2) a jovem mulher puritana, 3) a esposa puritana, 4) a mãe puritana, nos quais descreve toda a 

operacionalização da incorporação das práticas culturais patriarcais e puritanas na subjetividade 

de mulher puritana. São formas de moldar a subjetividade, disciplinar e normalizar o sujeito 

feminino. Na citação que segue, descreve a relação de poder que era exercido sobre a mulher 

puritana e o lugar dela bem definido na sociedade:  

 

Os pais dela sabiam que a família é a sociedade original, o alicerce para todas as 

outras. Se a filha fracassasse nessas lições elementares de obediência, submissão, 

respeito, compaixão, etc., ela seria inadequada como futura esposa, mãe, para não 

mencionar como alguém que deveria dessa maneira servir a Deus. John Angell 

James escreve: “Quem não sabe que a base da qualidade de um império está na 

constituição doméstica, e em famílias bem treinadas?”. A primeira professora da 

filha puritana era geralmente sua mãe. As lições eram práticas e por natureza 

necessitavam de uma participação ativa considerável. Os deveres domésticos 

abundavam, já que a mulher puritana não era apenas esposa e mãe, mas também 

costureira, contadora, às vezes senhora sobre uma ou mais servas, e dominava 

outros empreendimentos domésticos não muito distantes da cena bíblica ilustrada 

em Provérbios 3. Os pais, especialmente as mães, procuravam ressaltar certas 

qualidades em suas filhas. Qualidades essas que a mãe procurava ela mesma 

cultivar. Entre essas qualidades estava um senso de submissa obediência, ternura, 

que um autor caracterizou como um “poder passivo... que antes atrai em vez de 

dirigir”, autonegação, fortaleza (“não”, diz um escritor, “a coragem que leva os 

homens à boca do canhão... mas aquela que é manifestada ao se suportar 

sofrimento físico, o dano da pobreza... as trevas da solidão...” etc.), assim como 



107 

 

um caráter de amor.  [...] Mais cedo do que em nossa sociedade, a moça puritana 

amadurecia precocemente e entrava no próximo estágio em sua jovem vida...  

(Lipsy, 2015, p. 05-06, grifos do autor).  

 

Descreve todo um mecanismo de exercício de poder, discursos, os ideais e os agentes que 

constituem a subjetividade da mulher puritana: os pais, família, sociedade original, obediência, 

submissão, respeito, futura esposa, treinadas, costureira, amadurecia precocemente, etc.  

As mães são professoras atentas. São sujeitos de representação e reprodução da 

incorporação de signos e práticas sociais. Vigia e pune, reprime ou valida. Todas essas palavras, 

na citação acima, caracterizam o simbolismo, os discursos, práticas e conteúdos culturais do 

sistema patriarcal e do sistema de práticas religiosas para o ideal de comportamento voltado ao 

gênero do sujeito feminino, passando, então, a ser criado um sistema de gênero assim explicitado: 

“tanto a construção sociocultural quanto o aparato semiótico, um sistema de representação que 

atribui significado (identidade, valor, prestígio, posição de parentesco, status dentro da hierarquia 

social etc.) a indivíduos inseridos na sociedade” (Lauretis, 2019, p. 119).   

Há diferentes maneiras para essa norma ser incorporado, em específico, pela via do 

exercício de poder da sociedade e sua tecnologia de gênero que vai selecionando seus saberes, 

práticas e ideologias, diferenciando de acordo com o papel de gênero para fins de práticas 

comportamentais de feminilidade ideal para sociedade. Uma das formas de dominação do 

feminino no sistema patriarcal, é produzir formas (tecnologia de gênero) de operacionalizar uma 

cultura de fragilização, inferiorização e restrições de espaços sociais para o sujeito feminino 

(Stearns, 2015), e “instituir tais preceitos na ordem das coisas” (Bourdieu, 2010, p. 44), em um 

campo simbólico e de relações de poder em que a condição da mulher é segui-la 

inquestionavelmente.  

 

A moça puritana, a despeito de qualquer outra coisa que ela pudesse aprender, 

podia esperar muito de sua educação para se preparar para seus deveres futuros 

no lar. A típica moça puritana nunca frequentava a universidade. Seria vista com 

horror e até mesmo reprovada publicamente se ousasse publicar alguma coisa 

que ela mesma tivesse escrito (Lipsy, 2015, p. 10). 

 

Para mulher puritana, não era permitida a educação superior e obter outros conhecimentos 

nos livros que não fosse a Bíblia. A maioria dos conhecimentos, treinamentos e habilidades 

adquiridas, desde o início de sua vida, era para performar dentro de casa. A educação da mulher 

é limitada a alguns livros e o acesso a discursos outros são estrategicamente regulados. São livros 

somente para preparar a mulher aos deveres domésticos.  

Essa prática faz parte da lógica da dominação masculina e patriarcal que a mulher 

experimenta na sociedade. Segundo Beauvoir (1967, v.2, p. 23) “[...] escolhem para ela livros e 



108 

 

jogos que a iniciem em seu destino [...]”, ou seja, essa regulação de acesso aos saberes outros é 

como uma tecnologia de gênero reproduzindo seus efeitos na subjetividade do feminino. Nesse 

sentido, as leituras e educação das mulheres são exclusivamente para reforçar a subjetividade 

submissa, porque os livros que leem provavelmente, além da Bíblia, são livros pedagógicos: de 

receita, de boa esposa, de manuais de costura, de receitas, práticas maternas, perfeita dona de 

casa, organização do lar e etc. Por fim, são livros que reforçam a subjetividade patriarcal.  

               Os livros são pré-selecionados como um recorte regulador feito pelo sistema, que faz 

um retalho dos conhecimentos permitidos para o feminino, reforçando também os mecanismos 

de dominação masculina. Disciplina o sujeito feminino e, portanto, funciona como uma 

tecnologia de gênero na constituição da subjetividade e identidade do feminino. Essa é uma 

distribuição calculada do acesso ao saber que, nesse caso, por gênero (masculino e feminino), 

o que, conforme Foucault (2011), na hipótese da ordem do discurso, é um mecanismo de 

controle a acessos a outros discursos e aos saberes, cuja finalidade é controlar as resistências 

sociais. E portanto, não debilitar as múltiplas formas das relações de domínio estabelecidas na 

sociedade, para manter, dessa forma, os sujeitos dentro da ordem dos discursos dominantes, dos 

seus laços de efeitos de verdades e da lógica simbólica, como constatamos nas palavras de 

Foucault (1979 [1976] p. 179-180, grifos autor): 

 

[...] em qualquer sociedade, existem relações de poder múltiplas que 

atravessam, caracterizam e constituem o corpo social e que estas relações de 

poder não podem se dissociar, se estabelecer, nem funcionar sem uma 

produção, uma acumulação, uma circulação e um funcionamento do discurso.  

Não há possibilidade de exercício do poder sem uma certa economia dos 

discursos de verdade que funcione dentro e a partir desta dupla exigência. 

Somos submetidos pelo poder à produção da verdade e só podemos exercê−lo 

através da produção da verdade. Isto vale para qualquer sociedade [...], [...] 

estamos submetidos à verdade também no sentido em que ela é lei e produz o 

discurso verdadeiro que decide, transmite e reproduz, ao menos em parte, 

efeitos de poder. Afinal, somos julgados, condenados, classificados, obrigados 

a desempenhar tarefas e destinados a um certo modo de viver ou morrer em 

função dos discursos verdadeiros que trazem consigo efeitos específicos de 

poder.  

 

Nessa perspectiva, às mulheres são dados os livros menos importantes e apenas para 

entretenimento e passar o tempo: manuais de costura, livros de culinária, cuidados da casa, 

romances medíocres, os melhores chás, etc., livros que as direcionam ao seu destino. Há todo 

um pedagogismo disciplinar, pragmático-objetivista-utilitarista para uma educação, 

socialização, individualização e normalização que se reduzem à funcionalidade e especialização 

doméstica do sujeito feminino, a uma ética de servilismo e de reprodutivismo biológico.  



109 

 

Tudo isso é retroalimentado pela ordem e pelas malhas finas do exercício de poder 

dominante. E acabam por estabelecer um temperamento e uma sensibilidade com a 

incorporação das práticas ideológicas e dos condicionamentos simbólicos do androcentrismo, 

do sistema patriarcal e do puritanismo absolutista. Dessa maneira, produz a constituição de um 

corpo dócil e economicamente útil, de um sujeito submisso, sujeitado a uma moral de 

obediência, passividade, sem oferecer perigos, sem, tampouco, ter a possibilidade de atos de 

resistência. Apenas seguindo o destino e a sua condição determinada por conta da natureza que 

a originou. 

Essa constituição estabelece fortemente todo um conjunto de saberes e de ideologias em 

materiais de natureza didática, pedagógica e institucional que o normaliza, fundando-se e se 

materializando em símbolos e discursos culturalmente disponíveis para evocar representações 

simbólicas, condutas e fantasias. Em razão de construir conceitos e práticas normativas que 

põem em evidência as interpretações dos sentidos e dos significados, por meio do discurso, da 

linguagem e de instituições legais. A referida constituição torna divino o direito do homem. 

Estrategicamente, são esforços para limitar e prender as possibilidades metafóricas e 

derivações de sentidos, que são controlados por discursos, práticas, instituições, doutrinas e 

ideologias dominantes: religiosas, educativas, políticas ou jurídicas, etc., estabelecendo as 

relações sociais de gênero e as relações de poder, predestinando, dessa forma, a condição e o 

destino da mulher. Portanto, subjugam os sujeitos femininos a uma verdade e a um discurso 

único que é a lei para elas, retroalimentado e gerenciando pelas relações de poder da sociedade 

que as levam a “desempenhar tarefas e destinados a um certo modo de viver ou morrer em 

função dos discursos verdadeiros que trazem consigo efeitos específicos de poder” (Foucault, 

1976, p. 101).  

  Nessa lógica, não é dado a elas, nem permitido e tampouco são estimuladas a lerem 

livros capazes de gerar e criar uma racionalidade crítica sobre arte, política, relações de poder 

e de sociedade, que questionam o papel da mulher na sociedade. E que as levariam a atividades 

fora de casa e/ou à problematização do sujeito feminino. Como, por exemplo, as obras 

feministas, ou literatura com estética e conteúdo feminista, obras cujas protagonistas são 

sujeitos de ações e condutas afirmativas, pois não reforçam o estereótipo feminino submisso e 

a normalização estrutural de inferiorização.  

Alves e Pitanguy (1985, p. 11-12, grifos das autoras) também confirmam que “[...] essa 

divisão concreta de atividades correspondia a valorações diversas. O ‘fora de casa’, onde se 

desenvolviam as atividades consideradas mais nobres- filosofia, política e artes - era o campo 

masculino”. Dessa forma, conclui-se que o patriarcado não quer mulheres críticas, mas sim, 



110 

 

acríticas, comportadas, submissas e dentro de casa. O mesmo acontece na questão do recorte 

de arquivo de livros e de acesso ao conhecimento. Livros apenas para divertimento barato e de 

preferência que reforçam a feminilidade, a sociedade patriarcal e a dominação masculina e que 

as coloque no seu lugar destinado, como afirma Beauvoir (1967, v.2, p. 101-102): “O lugar da 

mulher na sociedade sempre é estabelecido por eles. Em nenhuma época ela impôs sua própria 

lei”. 

           A mulher não tem liberdade para o acesso a outros saberes. Saberes outros são negados 

ao gênero feminino pela ordem de exercício de poder patriarcal. Na sociedade puritana, 

patriarcal e androcêntrica de A Letra Escarlate, não é diferente. O sujeito feminino não tem 

escolhas a não ser continuar com as atividades domésticas e seu destino. Haveria uma 

moralização negativa caso esta fosse para a universidade estudar e escrever. Provavelmente, 

nunca iriam para a universidade, porque não havia permissão legal ao sujeito feminino para as 

práticas acadêmicas, na sociedade puritana, sem passar pela extensa jurisprudência simbólica e 

moral de julgamentos patriarcais. Essas práticas eram e são permitidas apenas ao sujeito 

masculino.   

Nesse sentido, o sistema patriarcal e androcêntrico vão controlando o significando 

simbólico do campo social e, por meio de tecnologias de gêneros, distribuem práticas, 

discursos, saberes e símbolos de representação na cultura que vão construindo a subjetividade 

de gênero do masculino e feminino na sociedade. Dessa forma, as práticas são taticamente 

selecionadas e distribuídas por diversas tecnologias de gênero que constituem tudo aquilo que 

produz efeitos em corpos, em uma sociedade, e que objetiva constituir a subjetividade da mulher 

de verdade. Essa mulher caracteriza-se, nas palavras da Beauvoir (1967), como uma mulher 

comportada e recatada. 

 

[...] “mulher de verdade”, porquanto assim é que a sociedade a acolherá mais 

facilmente. Dão à menina por amigas outras meninas, entregam-na a professoras, 

ela vive entre matronas como no tempo do gineceu, escolhem para ela livros e 

jogos que a iniciem em seu destino, insuflam-lhe tesouros de sabedoria feminina, 

propõem-lhe virtudes femininas, ensinam-lhe a cozinhar, a costurar, a cuidar da 

casa ao mesmo tempo em que dá toalete, da arte de seduzir, do pudor; vestem-

na com roupas incômodas e preciosas das quais precisa cuidar, penteiam-na de 

maneira complicada, impõem-lhe regras de comportamento: “Endireite o corpo, 

não ande como uma pata.” Para ser graciosa, ela deverá reprimir seus 

movimentos espontâneos; pedem-lhe que não tome atitudes de menino, proíbem-

lhe exercícios violentos, brigas: em suma, a menina é incitada a tornar-se, como 

as mais velhas, uma serva e um ídolo (Beauvoir, 1967, v.2, p. 23, grifos da 

autora). 

 



111 

 

Desse modo, entende-se como operam, dentro do sistema patriarcal, as tecnologias de 

gênero em função de constituir a subjetividade do feminino.  E como essa tecnologia 

implicitamente ou explicitamente agenciam as construções sociais de comportamento de gênero 

do sujeito masculino e feminino na sociedade. Todas elas têm seus dispositivos tecnológicos de 

gênero que operam em certo número de táticas e procedimentos que, discursivamente, subjetiva 

diferentemente em representações de gênero de formas implícitas ou explícitas.  

Nessa ótica, essa prática de normalização que funciona na sociedade da obra em estudo, 

faz ecoar os efeitos da tecnologia de gênero de normalização do sujeito feminino por meio da 

interiorização de signos e símbolos específicos para a mulher, disponíveis na exterioridade que a 

cerca.   Como representado na citação acima de Beauvoir (1967), é esperado do feminino uma 

medida de normalidade em sua feminilidade, um conjunto de sinais de filiação de signos 

homogêneos de representação, atributos e propriedades para ela, no interior de uma sociedade, no 

projeto social de mecanismos de dominação, por meio de suas tecnologias de gênero que, 

historicamente, no seu exercício de poder, subjetiva o sujeito feminino para a subalternidade, a 

fim de performar nas hierarquias mais baixas, destinando-a para lugares inferiores. Constroem 

também uma normalidade de silenciamento, invisibilidade e confinamento do feminino na 

hierarquia do sistema patriarcal, como reforça Michelle Perrot, no livro sobre Minha História das 

Mulheres (2007, p. 16): 

 

Em primeiro lugar, porque as mulheres são menos vistas no espaço público, o 

único que, por muito tempo, merecia interesse e relato. Elas atuam em família, 

confinadas em casa, ou no que serve de casa. São invisíveis. Em muitas 

sociedades, a invisibilidade e o silêncio das mulheres fazem parte da ordem das 

coisas. 

 

 Naturaliza, portanto, o silenciamento, o confinamento, invisibilidade e o não 

reconhecimento da mulher e suas atividades nas estruturas sociais, como se a mulher nascesse 

exclusivamente para esse fim e de não reconhecimento. A mulher deve performar nessa prática 

de normalidade e individualidade para ser classificada como mulher normal, mulher de verdade, 

mulher original, dentro do campo simbólico de normalidade de feminilidade patriarcal e da 

retórica puritana. Dessa maneira, deve ser gentil, agradar a sociedade, as mães, a igreja. Há uma 

positividade em suas práticas. Por outro lado, as que estão fora, como a Hester, são taxadas como: 

anormais, sujeitos infames, um mau caminho, ousada, prostituta, assanhada, pecadora, bruxa que 

e tem parte com o diabo, havendo uma negatividade em suas práticas, isto é, apresenta-se com um 

grande monstro por se deslocar do exercício de poder e da violência simbólica que determina as 

regras sociais de normalidade do feminino. 



112 

 

Lúcia Zolin (2003) ressalta que, historicamente, tanto em práticas sociais reais quanto em 

obras literárias ficcionais escritas normalmente por homens, toda mulher, na ficção, que se desvia 

e se desvincula dessa normalidade de representação de feminilidade ideal, desvia-se, portanto, do 

conjunto de sinais que se considera natural para o sujeito feminino,  leva a mulher a ser taxada 

com termos pejorativos, preconceituosos e violências.  Dentro do campo literário, as mulheres 

como personagens, quase sempre, foram estereotipadas e colocadas como submissas ao homem, 

à sociedade, à religião, tendo características que transmitisse uma imagem de inocência, 

obediência e dependência. E qualquer quesito que fugisse desses arquétipos, a mulher era/é vista 

como: pecadora, perigosa, subversiva, imoral e pervertida, como afirma Zolin (2003, p. 170):  

  

As críticas feministas mostram como é recorrente o fato de as obras literárias 

canônicas representarem a mulher a partir de repetições de estereótipos 

culturais, como por exemplo, o da mulher sedutora, perigosa e imoral, o da 

mulher como megera e incapaz, e entre outros, o da mulher como anjo capaz 

de se sacrificar pelos que a cercam. Sendo que a representação da mulher 

como incapaz e impotente subjaz uma conotação positiva; a independência 

feminina vislumbra na megera e na adúltera remete à rejeição e à antipatia. 

 

O discurso materializado pelas críticas feministas vem questionar sobre a representação 

do papel da mulher nas obras literárias canônicas, pois a figura da mulher é padronizada 

binariamente na literatura em anjos ou em monstros, como relata Thomas Bonnici (2007, p 22, 

grifos do autor), ao nos dizer:  

 

‘O anjo do lar’ é simpática, altruísta, passiva, subordinada, silenciosa, casta, 

obediente, fiel. Não faltam, contudo, vozes femininas que subvertem o 

patriarcalismo monolítico. Megeras, loucas, assassinas, feiticeiras, rebeldes, 

sedutoras, sutis estrategistas, cínicas, duvidantes povoam a literatura [...].  

 

Um exemplo, dentre tantos, na literatura, da mulher como anjo do lar, pode ser 

observado na personagem Desdêmona, da obra Othello (1622), de William Shakespeare, a qual 

representa a figura de uma mulher com a subjetividade submissa, inocente, fiel e passiva, 

exemplificando o papel estereotipado do ser feminino angelical e passivo. Principalmente, 

quando ela se submete a aceitar as agressões físicas e verbais do marido para manter o 

casamento, honrar o marido. Essa postura submissa acaba resultando em sua morte pelo próprio 

marido que, tomado pelo ciúme, insegurança e possessividade, termina praticando o 

feminicídio para purificar a honra.  

Em A Letra Escarlate, Hester figura certos estereótipos impostos às mulheres, porém 

voltados a uma subjetividade subversiva e com atos de resistência, demonstrando atitudes e 

práticas que desafiam os padrões puritanos e patriarcais da sua época. Essa atitude faz a 



113 

 

personagem ser vista como uma aberração, pecadora, adúltera, uma bruxa, que tinha parte com o 

diabo pelo fato de a mesma ter vivido um relacionamento extraconjugal, como exercício da 

liberdade sexual, que é considerado uma perversidade abominável pelos puritanos. Mesmo que o 

marido dela tenha sido dado como falecido. Hester, em resumo, tem o comportamento reprovado 

pelos sistemas de denominação da sociedade. Não se enquadrava nos ideais de sujeito feminino.  

Entre as juízas silenciadas, ideologicamente, pelo sistema patriarcal, a última a 

manifestar um saber sobre jurisprudência, punição e gênero é a mais nefária, fazendo aparecer, 

em sua fala, todo um discurso nos quais os saberes e ideologias são nada mais que condições 

de produção determinadas pelo funcionamento discursivo, pelo espaço social, histórico e pela 

memória discursiva, limitados pelo poder, no qual parece haver uma grande vontade de verdade 

e poder dessa senhora sujeitada à ordem dos discursos dominantes.   

 

- Por que estamos aqui falando de marcas e símbolos, colete sobre a túnica ou 

testa? – Clamou outra mulher, a mais feia e cruel de todas daquelas juízas 

autodeclaradas. – Essa mulher trouxe a vergonha sobre todos nós e tem de 

morrer. Não é isso que diz a lei? Tenho certeza, tanto certeza, tanto segundo 

as escrituras como conforme o código civil. Esses juízes, que não estão 

fazendo cumprir a lei, deveriam agradecer se suas filhas não seguissem por 

maus caminhos (Hawthorne, 2016, p. 61). 

 

Todas as narrativas anteriores evidenciam a evocação discursiva de uma memória social 

de repressão calvinista, de matar o sujeito que subvertia, de enterrar a subjetividade perigosa de 

Hester Prynne, ou seja, jogar no fogo. Como Hester Prynne tem um comportamento de gênero 

inadequado para o espaço discursivo e simbólico determinados em A Letra Escarlate, o efeito 

de sentido, causado por sua subjetividade, por essa forma de Hester se manifestar no mundo, 

permite com que as senhoras anunciassem sentir um sofrimento de vergonha, já que elas são 

seres bons, perfeitos, puros, imaculadas, que não fazem e nem desejam mal a ninguém. Isso 

evidencia como o discurso constrói a representação do sujeito, evidenciando-a com um sentido 

único da representação da realidade, tanto que, idelogicamente, ele apaga e oculta o 

funcionamento dos modos de subjetivação, interpelação ideológica, de opressão e violência 

simbólica. Embora elas se representem, discursivamente, como pessoas boas, em outro ponto 

de vista, o discurso evidencia o contrário.  

Michel Pêcheux (1995) chama esse processo de apagamento de fantasias metafóricas, 

que consiste no fato do sujeito não saber ou esquecer o processo de constituição de si e dos 

sentidos que produz, assim explicando que “o apagamento do fato de que o sujeito resulta de 

um processo, apagamento necessário no interior do sujeito como ‘causa’ de si, tem como 

consequência [...] a série do que se poderia chamar as fantasias metafóricas” (p. 157, grifos do 



114 

 

autor), o que une o efeito fantástico ao processo pelo qual o indivíduo se torna sujeito pela 

ideologia. E a ideologia assim, recruta o sujeito. Esse recrutamento faz com o que o sujeito 

receba como evidente “o sentido do que dizem, leem ou escrevem (de que eles querem e do que 

se quer lhes dizer), enquanto ‘sujeitos falantes’, [...], colocando o sujeito como origem do 

sujeito do discurso” (p. 157-158, grifos do autor).   

A palavra vergonha, derivando discursivamente seu sentido, é um recalque, um desejo 

reprimido de ser como Hester e ter a tal ousadia. O efeito de sentido materializa o discurso 

recalcado de que a forma como Hester Prynne se manifesta é um mau caminho a ser seguindo 

para as outras mulheres puritanizas, discursivamente, a ponto de a única solução ser seu 

apagamento definitivo: a morte. Por fim, Hester, discursivamente, é uma ameaça a toda a ordem 

social e discursiva da violência sexista e da violência religiosa puritana que constituiu as 

práticas ideológicas do ideal de feminilidade estabelecidas para as mulheres e o comportamento 

de gênero referente a elas, como aponta a hipótese da ordem discursiva de Foucault (1996 

[1970], p. 8-9):  

 

[...] em toda sociedade a produção do discurso é ao mesmo tempo controlada, 

selecionada, organizada e redistribuída por certo número de procedimentos 

que têm por função conjurar seus poderes e perigos, dominar seu 

acontecimento aleatório, esquivar sua pesada e terrível materialidade. 

 

Com essa atitude rebelde, de mau caminho e fora dos padrões de normalidade, a 

protagonista se apresenta como um sujeito feminino que subverte e fura o sistema de dominação 

e doutrinação patriarcal estrutural dominante e a operacionalização dos mecanismos das 

tecnologias de gênero do sistema patriarcal. Essa atitude representa o contrário do esperado para 

a mulher: a mulher anjo do lar, doce, comportada, incapaz, mãos de fada, gentil e entra nos termos 

pejorativos da mulher bruxa, diabo, perigosa, desatenta, desorganizada, revolucionária. Por fim, 

sempre que o sujeito feminino tenta o exercício da busca de liberdade e de resistência aos sistemas 

de dominações do feminino, as mulheres são sempre classificadas com termos pejorativos, com 

uma carga semântica de reprovação, violência e negatividade.  É esperado que a mulher andasse 

de forma ousada? Que fosse contra a lei?  Vestisse roupas diferentes?   

Essa ideia lembra que a atitude de Hester não estava nos moldes do ideal de gênero em 

comportamentos patriarcal e puritano, ou seja, as roupas coloridas, o comportamento de 

liberdade sexual e o modo de caminhar, etc. ameaçavam a discursividade dominante, não 

retroalimentando todo o idealismo puritano de controle social pela ideologia e repressão, como 

apresentado nas citações anteriores. Havia como Hester não sofrer violência nessa sociedade? 

 



115 

 

3.4 “Ela se tornaria o símbolo geral ao qual o pregador e o moralista devem apontar”: 

VIOLÊNCIA: a subjetiva e a objetiva simbólica da linguagem  

 

             Segundo Slavoj Žižek (2014), quando ouvimos a palavra violência, a projeção do efeito 

de sentido que materializamos em nossa imaginação é a da violência física, que consiste no uso 

da força física contra um corpo por meios diversos. Essa forma de violência é evidente e comum 

em nossa sociedade, nas relações sociais, etc. É a violência que sangra, que maltrata, dói e que 

mata. Segundo o autor:  

 

Se há uma tese unificadora nas reflexões que se seguem, é a de que existe um 

paradoxo semelhante no que diz respeito à violência. Os sinais mais evidentes 

de violência que nos vêm à mente são atos de crime e terror, confrontos civis, 

conflitos internacionais. Mas devemos aprender a dar um passo para trás, a 

desembaraçar-nos do engodo fascinante desta violência “subjetiva” 

diretamente visível, exercida por um agente claramente identificável. 

Precisamos ser capazes de perceber os contornos dos cenários que engendram 

essas explosões. O passo para trás nos permite identificar uma violência que 

subjaz aos nossos próprios esforços que visam combater a violência e 

promover a tolerância (Žižek, 2014, p. 17, grifos do autor).  
 

 No entanto, ver-se, segundo o autor, não é somente esse tipo de violência que é comum. 

Há outras formas de violências mais comuns e concretas existentes nas relações sociais que são 

retroalimentadas em grande proporção pelos aparelhos ideológicos e validadas pela legalidade 

das instituições sociais.  Tal forma de violência não facilmente é percebida quanto à física, uma 

vez que ela opera no mundo das ideias, do nosso campo simbólico, da nossa percepção, no nível 

da nossa consciência e do sensível do nosso ser, e se materializa transversalmente através da 

imposição de um campo simbólico de sentidos (Žižek, 2014).   

            Assim, há os mecanismos que a produzem, reproduzem e inculcam, nos sujeitos, via 

discursos e exercício de poder, um espectro simbólico da realidade e, tal forma de inculcamento 

já é uma forma de violência, pois invade o espaço do nosso imaginário, configurando nossa 

subjetividade, nossa linguagem e nossa capacidade de pensamento crítico aos seus caráteres. 

Da mesma forma que essa se internaliza discursivamente, ela se externaliza, violentando 

discursivamente o sujeito, numa forma de reprodução, por vias simbólicas, de maneira 

imperceptível, considerada como natural para quem a pratica e para quem recebe. A 

materialidade dessa forma de violência atinge não ao corpo em maior proporção, mas sim, a 

alma. Assim, Žižek (2014) identifica três formas de violência: subjetiva, objetiva e sistêmica 

como expressa a seguir:   

 



116 

 

Eis o ponto de partida, e talvez até mesmo o axioma, do presente livro: a 

violência subjetiva é somente a parte mais visível de um triunvirato que inclui 

também dois tipos objetivos de violência. Em primeiro lugar, há uma violência 

“simbólica” encarnada na linguagem e em suas formas, naquilo que Heidegger 

chamaria a “nossa casa do ser”. Como veremos adiante, essa violência não 

está em ação apenas nos casos evidentes – e largamente estudados – de 

provocação e de relações de dominação social que nossas formas de discurso 

habituais reproduzem: há uma forma ainda mais fundamental de violência que 

pertence à linguagem enquanto tal, à imposição de um certo universo de 

sentido. Em segundo lugar, há aquilo a que eu chamo violência “sistêmica”, 

que consiste nas consequências muitas vezes catastróficas do funcionamento 

regular de nossos sistemas econômico e político (Žižek, 2014, p. 17, grifos do 

autor). 

 

 A violência cujo alvo é o corpo, visível, em sua forma subjetiva, nos parece interessante, 

uma vez que a protagonista da obra é violentada, em diferentes momentos, com essa forma de 

violência. No entanto, para esse tópico, as duas formas de violência nos interessam, a subjetiva 

e a objetiva simbólica da linguagem, uma vez que uma forma toca a outra. Deste modo, iremos 

evidenciar em excertos do texto, tais momentos de violência sofridos contra a protagonista.  

 A letra de cor escarlate, em Hester, foi uma maneira de supliciá-la e violentar 

subjetivamente na alma. O efeito de sentido da letra é uma forma também de supliciar e 

violentar, objetivamente, os sujeitos, na sociedade. A letra transforma-se, discursivamente, em 

um dispositivo de controle na sociedade, um vigia que não está a todo tempo vigiando, mas que 

aparece, de vez em quando, para alertar os sujeitos, sobretudo o sujeito feminino. “- Sábia 

sentença! – Disse o estrangeiro gravemente, baixando a cabeça. – Assim ela será um sermão 

ambulante contra o pecado, até que a ignominiosa letra seja sem seu tumulo” (Hawthorne, 2016, 

p. 72). Já em Hester, a letra a vigia a todo o momento, por meio de um efeito moral e 

psicológico, pois está sempre com ela, punindo em sua alma.  

A violência subjetiva é evidenciada no fragmento que segue: “Do começo ao fim, em 

suma, Hester Prynne padecia essa terrível agonia ao sentir um olho humano pousar sobre a 

marca; o local jamais fica insensível; parecia, pelo contrário, ficar cada vez mais sensível com 

a tortura diária” (Hawthorne, 2016, p. 94, grifos nossos). O olho humano, ao olhar para aquilo 

que os aparelhos de Estado determinaram como um objeto para não se ter, o olhar 

discursivamente à Hester, faz sofrer e a tortura, atinge a alma e o ser, materializando a violência 

subjetiva.   

 Ao passar pela porta da prisão para ir ao cadafalso, a personagem se prepara para um 

cenário moralmente discursivo de violência subjetiva. Observemos o fragmento a seguir: 

 

De carácter impulsivo e apaixonado, ela se havia fortalecido para enfrentar as 

picadas venenosas e punhaladas da injúria pública manifestando-se nas 



117 

 

mais diversas variedades de insulto; mas havia uma qualidade muito mais 

terrível no clima solene da mente popular, de modo que ela preferia ver todos 

aqueles rostos rígidos se contorcendo com a alegria do desprezo, sendo ela 

mesmo o seu objeto (Hawthorne, 2016, p. 66, grifos nossos). 

 

 Embora não tenha seu corpo físico afetado, não sofra mutilações de seus membros e não 

seja levada a morte, mesmo assim, Hester é brutalmente violentada subjetivamente, o que lhe 

sangra a alma, pela injúria moral, cujo efeito do sentindo que causa o efeito de violência é 

determinado pelo universo simbólico ritualístico puritano, que vai diretamente a ela. 

 Essa forma de violência teorizada e evidenciada por Slavoj Žižek (2014), no livro 

Violência: seis reflexões laterais, no qual explica e analisa as manifestações, no corpo social, 

das três formas de violência na lógica do triunvirato da violência para melhor explicá-las como 

elas se formam, materializam-se e se tocam. Segundo Brito (2017, p. 18), “O triunvirato é 

formado por três categorias de violência: a subjetiva (latente), a objetiva simbólica (linguagem) 

e a objetiva sistêmica (sistema político e econômico)”. A violência subjetiva que consiste no 

uso da força física materializada contra um corpo é a que sangra e que lateja. A violência 

objetiva sistêmica e a objetiva simbólica são aquelas cujas formas de operação não são 

evidentes, mas existem produzindo efeitos, como constamos nas palavras de Brito (2017, p. 

19).  

 

Violência objetiva, seja ela simbólica ou sistêmica, é a que sustenta a 

normalidade, é aquela que ‘quase’ não é visível ou perceptível. Assusta-nos a 

barbárie e o assassinato, mas não percebemos que a manifestação subjetiva 

latente da violência é mantida a nível zero em contradição ao ato sanguinário 

pela violência objetiva. Esta segunda nos rodeia como um gás inodoro que nos 

consome lentamente. 

 

 Ou seja, a objetiva simbólica da linguagem é aquela que simbolicamente esteia no corpo 

social, produz e reproduz a normalidade, isto é, se está normal, há o que mudar? Se não há o 

que mudar, portanto, não há possibilidade de visibilidade e resistência, portanto, dificilmente 

mudará e continuará na normalidade. Isto é uma forma de alienar o sujeito pela consciência, 

pelo sensível, tomar e instrumentalizar toda a subjetividade, capturar totalmente nossos 

mecanismos de percepção, de sensibilidade, individualidade, fantasias, desejos, temperamento, 

cegando-nos, tirando nossas capacidades de ver a realidade e impor-nos um universo com uma 

ordem simbólica bem definida e estruturada.  Há violência pior que essa?  

 

A questão é que as violências subjetiva e objetiva não podem ser percebidas 

do mesmo ponto de vista: a violência subjetiva é experimentada enquanto tal 

contra o pano de fundo de um grau zero de não violência. É percebida como 

uma perturbação do estado de coisas “normal” e pacífico. Contudo, a violência 

objetiva é precisamente aquela inerente a esse estado “normal” de coisas. A 



118 

 

violência objetiva é uma violência invisível, uma vez que é precisamente ela 

que sustenta a normalidade do nível zero contra a qual percebemos algo como 

subjetivamente violento (Žižek, 2014, p. 17, grifos do autor).  

  

              Em A Letra Escarlate, as duas formas são representadas. A violência objetiva 

simbólica da linguagem opera através do discurso, na configuração e imposição de um universo 

simbólico determinante dos efeitos de sentido que, por sua vez, forma sujeitos sujeitados a uma 

ordem de obediência, com uma visão alienada e impossível de ver a verdadeira realidade das 

relações de poder. Existem os mecanismos que os controlam e que os impedem de criar outras 

representações, como também de perceber as formas de violências e suas estruturas.   

  Nessa ideia, a violência objetiva é a “violência que pertence à linguagem enquanto tal, 

à imposição de um certo universo de sentido” (Žižek, 2014, p. 17).  Isto é, veem a realidade, 

portanto, com a visão sob as lentes da incorporação do universo simbólico, criadas, reguladas 

e retroalimentadas pelas técnicas de exercício de poder e de dispersão ideológica pelos 

aparelhos de Estado. Isso, por si, é extremante violento. Dessa forma, tudo que é feito, tudo que 

é pensado, tudo que é falado, percebido e vivido é limitado pelas determinações simbólicas 

instrumentalizadas pelos efeitos de linguagem. O objetivo é fazer o sujeito incorporar práticas 

ideológicas e reproduzi-las em instâncias pessoais e sociais de existência, a ponto de serem 

vistas como extremamente naturais, eficientes e espontâneas. Assim, “A violência simbólica 

social na sua forma mais pura manifesta-se como o seu contrário, como a espontaneidade do 

meio que habitamos, do ar que respiramos” (Žižek, 2014, p. 36).  

 Um dos efeitos da operacionalização da violência objetiva simbólica da linguagem é 

tornar ideologicamente natural as coisas, num grau sensível de normalidade.  Por isso, também, 

não percebemos que a materialidade da violência subjetiva é o resultado da operacionalização 

dos mecanismos de violências objetivas que, simbolicamente, pela linguagem, cria, impõe e 

determinam o imaginário simbólico dos sujeitos e cujos efeitos serão explosões de violência 

subjetiva em suas últimas instâncias, em pequenas, médias ou grandes proporções. Em outros 

casos, essa será o resultado daquela, também, em pequenas ou grandes proporções.  

Dito de outra maneira: vemos o sangue que sai dos corpos, os grandes protestos, 

assassinatos, guerras, terrorismo, violências nas palavras, nos gestos, em suas sutilidades, etc., 

mas não vemos as condições simbólicas imaginárias que levaram corpos motivados à produção 

sanguinária e latente a outros corpos, humanos ou sociais, e institucionais, ou ainda ao próprio 

corpo (suicídio). Também os praticantes não percebem as condições imaginárias de produção 

da violência objetiva recebida ou praticada. A prática, operacionalizada naturalmente, é um 

mecanismo de organização e imposição social, muitas vezes, dentro da legalidade, por meio da 



119 

 

instrumentalização fundamental da linguagem que é a “construção e imposição de certo campo 

simbólico” (Žižek, 2014, p. 49). E tudo isso ocorre num estado de normalidade entre os sujeitos, 

sob o efeito material das imagens simbólicas criadas, inculcadas e propagadas discursivamente. 

 Hester é vítima de violência subjetiva pelos sujeitos da sociedade que são vítimas da 

violência objetiva simbólica da linguagem sofrida pelos os cidadãos puritanos na incorporação, 

sobretudo dos signos de conteúdos ideológicos da violência religiosa puritana. Uma violência 

praticada, normal e indubitavelmente, na alma. Na situação da Hester, por palavras carregadas 

de significação, que vão diretamente à alma do sujeito. No fragmento seguinte, a violência 

subjetiva é percebida pela invisibilidade e exclusão social de Hester, isto é, do universo 

simbólico dominante. Assim, o silêncio das pessoas, gestos, palavras, diante de Hester, é um 

efeito da violência objetiva simbólica via linguagem.  

Essa violência se volta em silêncio, gestos e palavras contra Hester em forma de 

violência subjetiva por mecanismos linguísticos, e não linguísticos que, dentro de um espaço 

discursivo criado pelos aparelhos, fazem-na ser subjetivamente e brutalmente violentada. Tudo 

isso ocorre em uma forma de normalidade. Resumindo: é uma violência que se materializa pela 

linguagem verbal e não verbal e pela violência verbal, que consiste em uma forma de violência, 

sendo uma forma de violência que se encaixa na categoria de violência subjetiva, com efeitos 

de ordem psicológica, moral, havendo, por trás dela, todo um universo de violência objetiva da 

linguagem que fornece materialidade de efeito simbólico e de sentido para o efeito subjetivo da 

violência em Hester. Portanto, tudo se resume a uma imposição de universo simbólico social 

do qual Hester fora banida simbolicamente.   

 

 Em todo o seu intercâmbio com a sociedade, no entanto, nada a fazia sentir 

como se pertencesse ao grupo. Cada gesto, cada palavra e até mesmo o 

silêncio daqueles com quem ela falava implicavam, e frequentemente 

expressavam que ela fora banida, e que estava tão sozinha como se vivesse 

em outra realidade, ou que se comunicava com a natureza por órgãos e 

sentidos diferentes do que os do resto da raça humana (Hawthorne, 2016, 

p. 92, grifos nossos). 

 

 O grupo cuja visão está sob a lente simbólica incorporada, materializa a violência 

objetiva sofrida de forma quase normal, em Hester Prynne: nos gestos, em cada palavra e até 

mesmo pelo silêncio. A materialidade da violência objetiva simbólica pela linguagem 

incorporada é tão pura nos indivíduos assujeitados pelos aparelhos gerentes da colônia puritana, 

que é outra realidade, de cujo normal Hester não faz parte como sujeito. Sua filha, uma criança 

pequena e inocente, é também banida do sistema simbólico, o que evidencia a potencialidade 

da violência.   



120 

 

Por outro lado, Hester e sua filha passam a fazer parte como um símbolo, um dispositivo 

de controle e vigilância, de pecado, de decadência, constituído simbolicamente pelo discurso 

da ideologia dominante, porém não mais como um ser humano. No fragmento seguinte, logo 

abaixo, vemos a imposição discursiva, na construção e imposição simbólica de Hester, isto é, 

uma simbolização para e nos sujeitos puritanos, na relação de Hester com eles e a sociedade. 

Pela linguagem, os gerentes dos aparelhos ideológicos vão impondo e constituindo a 

simbolização negativa de Hester, deslocando-a do sistema simbólico dominante, sobretudo, de 

feminilidade.  

 

[...] ela se tornaria o símbolo geral ao qual o pregador e o moralista devem 

apontar, e no qual eles podem vivificar e incorporar as imagens de 

fragilidade e pecaminosa paixão feminina. Assim, o jovem e puro seria 

ensinado a olhar para ela, com a letra escarlate queimando sobre seu peito – a 

ela, filha de veneráveis pais - a ela, mãe de uma criança que no futuro seria 

mulher, o corpo, a realidade do pecado (Hawthorne, 2016, p. 88, grifos 

nossos). 

 

 Hester passou a ser um objeto simbólico de controle dos comportamentos e pensamentos 

dos indivíduos, sobre os quais os efeitos de sentido da letra e de sua dona transmitiam, 

simbolicamente, a ideia de um vigia, um dispositivo de controle de almas. A violência objetiva, 

onipresentemente e onipotentemente, afigura-se como uma teia que nos mantém sobre o efeito 

do controle ideológico e, portanto, segundo Žižek (2014), é uma forma de violência, uma vez 

que há uma manipulação e dominação da consciência pela linguagem, o que constitui os 

mecanismos também de sociabilidade.    

 

[...] é a linguagem, e não o interesse egoísta primitivo, o primeiro e maior fator 

de divisão entre nós, é devido à linguagem que nós e os nossos próximos 

podemos viver “em mundos diferentes” mesmo quando moramos na mesma 

rua. O que isto significa é que a violência verbal não é uma distorção 

secundária, mas o último recurso de toda a violência especificamente humana 

(Žižek, 2014, p. 53, grifos do autor).  

 

  Pedagogicamente, o sistema nos insere a essa teia de significantes de sentido, o qual 

nos consome por inteiro. Assim, conforme Brito (2017), “Embora sejamos atraídos pela 

violência subjetiva, é a objetiva que nos reprime. Ela nos atinge o coração, controla nossos 

desejos e forma nossa subjetividade” (Brito, 2017, p. 22). Ou seja, ela opera pela manipulação 

da alma, da psique humana, tornando os sujeitos cujos corpos e linguagem são objetos de 

manifestações de saberes e ideologias determinadas pelos exercícios de poder, de micropoder 

e interesses dos aparelhos, que constituem o meio pelo qual, segundo Žižek (2014), se 

manifestará a violência simbólica, cujo efeito será a inquietação das imagens simbólicas de 



121 

 

outro núcleo, no qual tais imagens simbólicas não estão normatizadas e reguladas de acordo 

com a ideologia e o sistema dominante. 

Segundo Brito (2017, p. 22), “As relações entre Poder-Saber causam-nos a sensação de 

anestesia para que a violência objetiva nos corroa de dentro para fora e, mesmo assim, não 

percebamos que contribuímos para sua intensificação.” A nossa contribuição passa a fazer parte 

de nossa natureza e da natureza das coisas, de nossos instintos mais naturais, bem como a 

violência sofrida, que nos enfraquece e que nos faz sofrer na alma, se formos seu alvo real.  

 No fragmento que segue abaixo, podemos ver claramente a violência objetiva 

materializada, onde os imaginários das crianças foram configurados pelos pais, na instituição 

familiar.  Como os pais mantêm o poder, eles inculcam um saber determinado como verdade. 

Naturalmente, as crianças são ligadas e assujeitadas à teia simbólica na relação com Hester. 

Como efeito, temos:   

 

Desenvolveu um pavor de crianças; pois, elas haviam absorvido de seus pais 

uma vaga ideia de algo horrível naquela mulher triste deslizando 

silenciosamente pela cidade, jamais com algum companheiro, exceto por sua 

filha única. Portanto, primeiro deixando que ela passasse, as crianças a 

perseguiam a distância com gritos agudos e os berros de uma palavra que não 

tinha significado distinto em suas próprias mentes, mas que nem por isso era 

menos terrível para ela, vinda de lábios que a balbuciavam inconscientemente 

(Hawthorne, 2016, p. 94). 

 

 As crianças se tornam agentes de produção de violência subjetiva e irracional com 

aqueles que estão simbolizados fora da teia simbólica social dominante, num espaço discursivo 

diferente, numa pequena teia, pequena demais para quase não resistir, apenas aceitar, e sofrer, 

silenciosamente, ouvir palavras que atingem a alma. Mas, imaginemos se Hester reagisse com 

a violência subjetiva a essas crianças? A violência subjetiva seria um efeito da violência 

objetiva simbólica. A culpa seria de quem? Evidenciaria que uma forma de violência toca a 

outra?  

 Essa manipulação da consciência é evidente na citação acima. A família como aparelho 

ideológico, ou qualquer outro aparelho, inculca, pela linguagem, ideologias que formam um 

imaginário cujo resultado é a violência objetiva simbólica, que controla também a linguagem 

das crianças, que são programadas pela consciência para reagirem e falarem palavras 

ideologizadas quando virem o símbolo. É como se Hester fosse uma espécie de reativo que 

move certos reagentes (as crianças), com seu efeito de sentido simbolicamente determinado. As 

crianças violentadas objetivamente antes, violentam subjetivamente depois, reproduzindo as 

palavras inconscientemente. Esses insultos, a perseguição, o pavor e a invisibilidade ocorrem 



122 

 

no espaço sobre o qual a teia ideológica perpassa e na qual Hester não se encaixa na 

normalidade. Segundo Žižek (2014), baseado em Hegel, o processo de simbolização tem em si 

um processo violento, uma vez que há uma assencialização do objeto simbolizado:  

 

[...] há algo de violento no próprio ato de simbolização de uma coisa, 

equivalendo à sua mortificação. É uma violência que opera em múltiplos 

níveis. A linguagem simplifica a coisa designada, reduzindo-a a um simples 

traço. Difere da coisa, destruindo sua unidade orgânica, tratando suas partes e 

propriedades como se fossem autônomas. Insere a coisa num campo de 

significação que lhe é, em última instância, exterior (Žižek, 2014, p. 50).  

 

 Hester Prynne, em meio a esse espaço discursivo, sofre a violência subjetiva em alto 

grau. Mas é, também, neste mesmo espaço que transluz uma forma de atos de resistência. A 

resistência que ela evidencia é aquela que se materializa de forma sutil, onde a alma humana 

cria e tem valores próprios. Materializa-se sem que haja um gasto elevado de energia, de 

potência de si, porque é uma resistência subjetiva que se materializa pela simplicidade. Nasce 

e se manifesta pela relação subjetiva do sujeito nas circunstâncias e nas relações de força na 

qual o sujeito se encontra na natureza das relações sociais. É uma força que o sujeito cria e 

realimenta seu núcleo de potência, dando, assim, uma nova possibilidade de existência positiva, 

nas malhas das relações de poder. É possível Hester resisti em meio a esse cenário no qual se 

encontra?  

 

3.5 “Pode parecer surpreendente que essa mulher ainda chamasse esse lugar de lar” 

RESISTÊNCIA: Hester Prynne e Pérola contra o poder e a Sociedade  

 

Sempre onde há efeitos sutis e explícitos de violência, dominação, opressão, imposição 

ideológica institucional ou não, por fim “onde há poder há resistência” (Foucault, 1999, p. 91), 

onde há relações de poder, nas extremidades, há atos de resistências. Sejam esses atos de 

resistência bem organizados e articulados ou não, simples, possíveis, sutis, silenciosos, 

barulhentos, com artes ou com armas, etc., onde há relações de poder e de força implicam 

resistências (Foucault, 1999). Os sujeitos, em toda ocasião, estão navegando na ordem das 

forças que as malhas finas do exercício de poder os colocam, nas camadas sociais das relações 

de poder e suas configurações de ordenamentos. As relações de poder que estão sempre em 

movimento, são uma grande engrenagem, um mecanismo que atravessa todo o corpo social, 

alcançando e ordenando as mais finas e sutis relações, de qualquer tipo, e a relação do sujeito 

consigo mesmo.  



123 

 

Embora sejam eficientes, bem amarradas, apresentarem positividades, bem aceitas ou 

não e projetadas não importando por quem, as relações de poder são instáveis, porque estão 

sempre movimentando suas engrenagens, fazendo com que o projeto geral de dominação deixe 

seus espaços, geralmente pequenos lugares em que falham, dando espaço para a resistência 

(Foucault, 1999). Essa resistência pode ganhar forma, força e se movimentar por dentro das 

engrenagens multiformes aparentemente tão fortes e apertadas do poder. A resistência pode 

nascer de qualquer lugar, em qualquer ponta firme do poder. Não há exercício de poder sem 

resistência e, só há dominação, porque antes havia resistência, algo que necessitava de controle 

pelas relações de poder. Sobre resistência, Foucault (1999, p. 90) aponta que:       

 

Elas não podem existir senão em função de uma multiplicidade de pontos de 

resistência que representam, nas relações de poder, o papel de adversário, de 

alvo, de apoio, de saliência que permite a preensão. Esses pontos de resistência 

estão presentes em toda a rede de poder. Portanto, não existe, com respeito ao 

poder, um lugar da grande Recusa — alma da revolta, foco de todas as 

rebeliões, lei pura do revolucionário. Mas sim resistências, no plural, que são 

casos únicos: possíveis, necessárias, improváveis, espontâneas, selvagens, 

solitárias, planejadas, arrastadas, violentas, irreconciliáveis, prontas ao 

compromisso, interessadas ou fadadas ao sacrifício; por definição, não podem 

existir a não ser no campo estratégico das relações de poder.   

 

A resistência é subjetiva, surge de uma subjetividade e com forças próprias.  Foucault, 

sob as influências e leituras de Nietzsche, chega à conclusão de que resistir não é reagir às 

condições externas de uma ação, de acontecimentos e de um exercício de um poder.  Resistir é 

uma forma pela qual o sujeito se manifesta em meio às relações de poder em suas engrenagens 

internas, inventando probabilidades de permanecer com novas forças, por forças ativas e 

afirmativas, ânimos incomuns, estratégias próprias e originais em meio às relações de poder 

altivamente, isto é: “Quando o centro é comandado por forças ativas, ele é considerado um 

centro de potências afirmativas. Por outro lado, quando o centro é comandando por forças 

reativas, ele é considerado um centro de potências negativas” (Brito, 2017, p. 81). É ir contra, 

mas sem reagir a tudo quanto o poder diz e a tudo quanto tem como propósito em sua 

objetividade. É abrir e seguir por novos caminhos e ignorar, de certa forma, aqueles caminhos 

que as relações de poder nos reservaram a abraçar. Nesta perspectiva, numa visão Foucaultiana 

de resistência, Brito (2017, p. 82) destaca:  

 

Resistir é uma luta contínua de força contra força. Resistir é abandonar a 

extrema humanidade que, entre as inúmeras fraquezas, permite que o homem 

considerado fraco não conheça a si mesmo e sendo fraco não consegue 

enxergar sua própria decadência, buscando sempre no outro a justificativa de 

sua incapacidade e, consequentemente, o outro torna-se um alvo de vingança 

e revolta. 



124 

 

 

  Hester Prynne resiste contra a força oposta a ela, contra as malhas finas da relação de 

poder que coloca a mulher num lugar bem definido nas engrenagens do patriarcado, do 

androcentrismo, e da ditatura teocrática religiosa da ideologia puritana, enfim, relações que 

articulam uma estrutura, um sistema de dominação do sujeito feminino, mediante também, 

tecnologias de gênero. Ela não reage às determinações desse poder. Hester resiste, cria e 

apresenta valores próprios, institui novos caminhos, vai além dos objetivos do poder, resiste 

para que o poder não a enfraqueça, não a instrumentalize e entre nos caminhos da subjetividade 

dominante para o feminino.    

Desde o início, Hester mostra sua força, não se curvando à imposição do poder e às 

ideologias que querem tirar suas forças, diminuir a força dentro de si mesma, que ela desfaça o 

conhecimento de si para se refizer e se assujeitar ao saber e práticas determinados pelo poder. 

Mas, por não ser fraca, ela resiste com força e também com sutileza. Hester não cai em 

decadência e não se culpa, não se vinga, não se revolta, não desiste e resiste à maneira dela. O 

excerto que segue é o momento no qual Hester, com sua filha nos braços, está sobre o cadafalso 

e, atrás dela, sentado nas cadeiras estão os líderes: reverendos, governadores e juízes e, em volta 

dela, está toda a sociedade puritana de A Letra Escarlate. Nesse momento, ela está sobre polos 

de exercícios de poder e força entre ela, os líderes e a sociedade, enfim, todo o ritual jurídico 

que a obrigam a falar a verdade para eles.  

 

 – jamais! – respondeu Hester Prynne, olhando não para o Sr. Wilson, mas 

para os olhos profundos e atordoados do jovem clérigo. – o nome está 

profundamente enraizado em mim. Você não pode extraí-lo. E quem dera 

se pudesse suportar a agonia dele bem como a minha!” (Hawthorne, 2016, 

p. 76, grifos nossos). 

 

 O que o poder quer, nesse caso, a forma jurídica, é que ela mostre sua fraqueza, 

tornando-se vítima do seu suposto crime. O poder induz que ela se reconheça como fraca, 

incapaz, manipulável, querendo que ela se desvincule das verdades que fazem parte de seu 

próprio campo de valores, que o abandone e entre no caminho das verdades impostas e aceitas 

do poder, que se assujeite à teia e às suas malhas finas. No entanto, Hester não dá ao poder o 

que eles desejam. O que ela faz é abandonar os valores da extrema humanidade que deseja ser 

ela reconhecida como fraca, mas ela resiste e não dá ao poder o que eles desejam, não dá ao 

poder o prémio que eles tanto anseiam que é se curvar à sua verdade, à sua lei e ordem. Para 

reforçar sua força, diz: “quem me dera se eu pudesse suportar a agonia dele bem como a minha” 

(p.76). Ela não condena seu parceiro, não culpa o outro. Ela não torna o outro seu alvo de 

vingança e para a justificativa de sua fraqueza e tentações do diabo, ela não apresenta uma 



125 

 

moral fraca, a moral que essa extrema humanidade inculca ideologicamente para servir seus 

interesses, suas práticas e estratégias de dominação geral e do sujeito feminino.  

 

- Não falarei! – respondeu Hester, empalidecendo como a morte, mas 

respondendo à voz, que ela certamente reconhecera. – Minha filha buscará um 

Pai Celestial; jamais conhecerá um terreno!   (Hawthorne, 2016, p. 76). 

 

 E continua a resistir ao poder não dando o que eles querem, resistindo à situação de 

exercício de poder, um espaço puramente discursivo, tortuoso e moralmente determinado. O 

poder a faz empalidecer, mas ela resiste, manifesta sua força, sua afirmativa contra a força que 

a obriga a ser fraca, se revelasse a verdade, mas ela mostra não ser covarde e prova que conhece 

a si mesma, com suas próprias verdades. Mais à frente, o poder, de certa forma, recua à 

resistência de Hester, que recusa esta extrema humanidade e não entra no caminho de suas 

verdades. A força do exercício de resistência da protagonista ganha nome, a saber: força e 

generosidade maravilhosas, que está no coração, ou seja, é um traço subjetivo de Hester, por 

isso, a resistência tem um tanto de subjetividade e algo natural de si, como podemos evidenciar, 

no efeito de sentido da materialidade linguística do trecho que segue: 

                                              

 

                                           -  Ela não falará – murmurou o Sr. Dimmesdale, que, reclinado na varanda, 

como as mãos sobre o coração, esperava a resolução de seu pedido. Agora, ele 

recuara suspirando. – Que força e generosidade maravilhosas no coração de 

uma mulher! Ela não falará (Hawthorne, 2016, p. 77). 
 

 

 Após esse momento de trocas de forças, de exercício de poder e embate num cenário 

poderosamente discursivo e também, de manifestação de sua resistência, Hester volta à prisão, 

passa mais algum tempo e, após isso, é libertada. Hester tinha todas as possiblidades de fugir e 

viver em outro espaço discursivo, ou universo simbólico no qual ela não seria violentada, 

excluída e não fosse discursivamente símbolo da vergonha. No entanto, ela permanece no 

mesmo lugar. Ela não dá ao poder o que eles pretendiam que seria a distância daquele local e 

que saísse de suas engrenagens. Ela resiste a não seguir os caminhos apontados pelo poder.   

 

Pode parecer surpreendente que, com o mundo diante de si – sem ter de se 

restringir por cláusula alguma de sua condenação ao assentamento puritano, 

tão remoto quanto obscuro -, livre para voltar a sua terra natal, ou para 

qualquer outra terra europeia, e ali esconder sua natureza e identidade  sob 

uma nova fachada, tão completamente como se surgindo de outro estado de 

ser – e tendo também todas as passagens da negra e inescrutável floresta aberta 

para si, onde a desolação de sua natureza poderia se assimilar com um povo 

cujos costumes e vida eram estranhos à lei que a condena - , pode parecer 

surpreendente que essa mulher ainda chamasse esse lugar de lar, onde, e 



126 

 

exclusivamente onde, ela poderia ser o símbolo da vergonha (Hawthorne, 

2016, p. 88). 

 

 Ela continua ali, naquelas trocas de relações de forças: a coragem dela versus a eficácia 

do poder, demonstrando que não é fraca, porque não possui uma moral enfraquecida. Moral 

essa que as relações de poder impõem, que permite ao homem a sua perda de potência, perda 

de sua força vital, de expansão de criatividade, fazendo-o curvar-se facilmente ao poder, sem 

dá ao homem a possibilidade de resistência. Assujeitado à docilidade e à utilidade objetiva de 

seus caminhos, verdades e valores, visto que, quando nascemos, já está montada 

estrategicamente, resta-nos apenas segui-la e incorporá-la, ou não. Segundo Brito (2017, p. 81-

82), na visão de Nietzsche: 

 

A moral, assim como tudo no mundo, é constituída por relações de forças, 

sendo assim, aquela que domina no senso comum é a moral fraca, a reativa, 

é uma moral da vingança, do ressentimento e da culpa. Essa moral da 

covardia nunca será capaz de se superar ou de se abolir, pois nada mais é 

que uma moral de decadência e, sendo decadente, seu objetivo é controlar o 

comportamento, por meio de predeterminações de valores que causam a 

sensação de normalidade mascarados com rótulos de costumes ou tradições. 

 

 O que a moral fraca permite é causar no homem a capacidade e a possibilidade de 

reação, e não de uma resistência. A reação negativa é seguir o caminho imposto pelo poder, de 

cabeça baixa, com ressentimento, com culpa, culpando os outros por sua fraqueza, criando um 

sentimento de vingança e por se sentir incapaz de superar-se e de se recuperar, caminha para a 

decadência. Mesmo reagindo à determinação das verdades do poder, sente-se incapaz de ignorar 

os valores da extrema humanidade, procurando apenas reproduzir, reproduzindo em todos os 

âmbitos da própria existência do sujeito. Resistir é não reproduzir valores decadentes, mas sim 

criar valores e verdades capazes de rupturas, na sociedade e na subjetividade, sem também 

impor, porque, se assim acontecer, entramos no mesmo jogo do poder.  

 

As resistências não se reduzem a uns poucos princípios heterogêneos; mas não 

é por isso que sejam ilusões, ou promessa necessariamente desrespeitada. Elas 

são o outro termo nas relações de poder; inscrevem-se nestas relações como o 

interlocutor irredutível. Também são, portanto, distribuídas de modo irregular: 

os pontos, os nós, os focos de resistência disseminam-se com mais ou menos 

densidade no tempo e no espaço, às vezes provocando o levante de grupos ou 

indivíduos de maneira definitiva, inflamando certos pontos do corpo, certos 

momentos da vida, certos tipos de comportamento. Grandes rupturas radicais, 

divisões binárias e maciças? Às vezes. É mais comum, entretanto, serem 

pontos de resistência móveis e transitórios, que introduzem na sociedade, 

clivagens que se deslocam, rompem unidades e suscitam reagrupamentos, 

percorrem os próprios indivíduos, recortando-os e os remodelando, traçando 

neles, em seus corpos e almas, regiões irredutíveis. Da mesma forma que a 

rede das relações de poder acaba formando um tecido espesso que atravessa 



127 

 

os aparelhos e as instituições, sem se localizar exatamente neles, também a 

pulverização dos pontos de resistência atravessa as estratificações sociais e as 

unidades individuais. E é certamente a codificação estratégica desses pontos 

de resistência que torna possível uma revolução, um pouco à maneira do 

Estado que repousa sobre a integração institucional das relações de poder 

(Foucault, 1999, p. 91).  
 

Hester não reage, não reproduz. Então, é nessa não reação, que se localiza a sua 

resistência, seus novos valores dentro dos mecanismos do poder. Brito (2017, p. 82) ainda 

destaca que: “O homem impõe resistência aos ambientes que mudam. Na mudança do ambiente, 

o homem também muda, mas nunca sem oferecer o máximo de resistência”. O ambiente mudou, 

simbolicamente, para Hester, mas ela não mudou de ambiente e a personagem não mudou a si 

mesma para se adequar às amarras de poder e às amarras simbólicas, uma vez que impôs 

resistência. Ela abriu um espaço na teia e continuou a viver, sem se assujeitar à teia discursiva 

da normalidade ditada pelo exercício de poder.  

A personagem rompe a película da interpelação e materialidade ideológica estrutural de 

dominação e individualização do sujeito feminino. Para Michel Pêcheux (1995, p. 304, grifos 

do autor), “não há dominação sem resistência [...] significa que é preciso ‘ousar de revoltar’”, 

assim, considera esse rompimento com a interpelação ideológica como uma falha no ritual de 

inculcamento ideológico. O que isso possibilita ao sujeito é uma possibilidade de resistência, 

na qual o sujeito se revolta, dessidentifíca-se, dessensibiliza-se e desliza-se das amarras da 

ideologia dominante, da evidência do sentido único, gerando, assim, uma possibilidade de 

neutralizá-la.  

 

Apreender até seu limite máximo a interpelação ideológica como ritual supõe 

reconhecer que não há ritual sem falhas; enfraquecimento e brechas, “uma 

palavra por outra” é a definição da metáfora, mas é também o ponto em que o 

ritual se estilhaça no lapso (e o mínimo que se pode dizer é que os exemplos 

são abundantes, seja na cerimónia religiosa, no processo jurídico, na lição 

pedagógica ou no discurso político...). [...] O lapso e o ato falho (falhas do 

ritual, bloqueio da ordem ideológica) bem que poderiam ter alguma coisa de 

muito preciso a ver com esse sempre-já-aí, essa origem não detectável da 

resistência e da revolta: formas de aparição fugidias de alguma coisa “de uma 

outra ordem”, vitórias ínfimas que, no tempo de um relâmpago, colocam em 

xeque a ideologia dominante tirando partido de se desequilíbrio  (Pêcheux, 

1995, p. 301, grifos do autor). 

    

A personagem, portanto, coloca em xeque as amarras da ideologia dominante para o 

feminino, resiste e evidencia as falhas do ritual ideológico aparentemente tão forte. Sai da 

interpelação ideológica de normalização, individuação e das diversas formas de violência 

simbólica que subjetiva o feminino.  



128 

 

 Para Bourdieu (2010), por mais aguda e, ao mesmo tempo forte que seja a dominação 

masculina e a violência simbólica, que estabelece uma fixação quase natural e pura entre as 

realidades, ainda há uma possibilidade de luta cognitiva, a probabilidade de resistência, de 

posições antagonistas, uma descognização e a possibilidade de furo na película do campo 

simbólico que instrumentaliza, discursivamente, os sujeitos e as coisas em disposições e 

condicionamentos sociais de submissão.  

 

[...] por mais exata que seja a correspondência entre as realidades, ou os 

processos do mundo natural, e os princípios de visão e de divisão que lhes são 

aplicados, há sempre lugar para uma luta cognitiva a propósito de sentido das 

coisas do mundo e particularmente das realidades sexuais. A indeterminação 

parcial de certos objetos autoriza, de fato, interpretações antagônicas, 

oferecendo aos dominados uma possibilidade de resistência contra o efeito de 

imposição simbólica (Bourdieu, 2010, p, 22, grifos do autor).    

 

Hester, nesse sentido, produz atos de resistência que, em sua forma, são atividades de 

caráter político contra a interpelação ideológica, a violência simbólica e o exercício de poder.  

Em outro momento, vemos uma forma de resistência estética, que é sutil, mas extremamente 

forte, por meio da arte da costura, que tem também um alcance político e social.   

 

Solitária como era a situação de Hester, e sem um amigo na terra que tivesse 

a aparecer, ela, no entanto, não corria risco de sentir carência alguma. Possuía 

a arte que bastava, mesmo em uma terra que proporcionava relativamente 

pouco espaço para o seu exercício, para suprir seu bebê em desenvolvimento 

e a si mesma. Era a arte da costura e do bardado. Ela carregava no peito, na 

letra curiosamente bordada, uma amostra de sua habilidade delicada e 

imaginativa, à qual as damas de uma corte poderiam muito bem ter recorrido 

para adicionar o mais rico e espírito adorno do engenho humano aos seus 

tecidos de seda e fios de ouro. Aqui, na verdade, na negra simplicidade que 

geralmente caracterizava os modos de se vestir, podia haver um apelo pouco 

frequente pelas produções mais finas de seu trabalho manual. No entanto, o 

gosto da época, exigindo o que quer que houvesse de elaborado em 

composições desse tipo, não deixava de estender sua influência sobre nossos 

austeros progenitores, que haviam deixado para trás tantas modas que 

poderiam parecer difíceis de dispensar (Hawthorne, 2016, p. 90). 

  

Hester torna-se um sujeito solitário, nas malhas das relações de poder, sem amigos, etc., 

e, como sabemos, é uma forma de punição, de isolamento social e simbólico. É o destino 

daqueles que resistem ao sistema de dominação. O poder quer que Hester seja uma solitária e 

triste. Mas, por meio da arte, Hester resistia. O efeito da arte sobre a personagem era o 

avivamento de si, dava-lhe a solitude, prazer e divertimento, uma forma de cuidar de si mesma, 

proteger-se dos efeitos repressivos do poder. Além disso, era um trabalho que suprimia ela e 

sua filha. Hester fora afastada da cidade para um lugar cuja terra era ruim para o cultivo de 

alimentos agrícolas. Porém, com a arte da costura, Hester conseguia suprir-se.  



129 

 

Em outro momento, a trabalho de Hester tornou-se e recriou a moda dominante, a mais 

procurada. Embora simbolicamente fosse um sujeito fora do campo simbólico, a arte de Hester 

entrava em suas malhas, era aceita na sociedade, aceita pelos gerentes do poder e por outros 

sujeitos. É um ato de resistência sutil e poderosa, que diz: estou aqui e estou viva e forte, 

jogando com o poder.   

A letra A, de adultério, em Hester, era exibida como uma sofisticada arte, feita com 

esmero, um abjeto ostentoso que ela exibia com orgulho. Hester não fazia questão alguma de 

escondê-lo. Embora no exercício de poder o sistema simbólico esperasse o contrário, isto é, que 

fosse o objeto feio, vergonhoso e moralizador, Hester resistia ao ostentar a letra e o seu pecado 

de forma artística e chamativa, subvertendo seu sentido original...   

 

Aos poucos, mas não tão devagar, seu trabalho manual se tornou o que 

agora se chamado de moda. [...] Seu trabalho com a agulha era visto no 

rufo do governador; militares usavam seu bordado em seus lenços, e o 

pastor, em sua gola; sua costura enfeitava o chapeuzinho do bebê; 

estava encerrado, para mofar e apodrecer, nos caixões dos mortos 

(Hawthorne, 2016, p. 91). 

 

Hester, além de sobreviver com sua arte de costurar para dentro e fora de casa e sua 

filha, traz uma forma de resistência à dominação do feminino. Hester sobrevivia e costurava 

para dentro e fora de casa. Na ordem do poder patriarcal, a mulher dever costurar por uma 

obrigação moral e para dentro de casa, e não por arte, liberdade, mas sim, dominação dos efeitos 

de poder... A protagonista, além disso, costurava como uma atividade artística que tinha efeitos 

positivos sobre si, de liberdade, criatividade, de cuidado de si e de resistência. É nesse campo 

de mecanismo e exercício de formatação das relações de domínio, ou seja, é “nesse campo das 

correlações de força que se deve tentar analisar os mecanismos de poder. Com isso será possível 

escapar ao sistema [...]” (Foucault, 1999, p. 91).  Por fim, sutilmente escapava à ordem do 

sistema, por dentro do sistema.  

 Hester continuou ali, resistindo com sua moral, verdade própria, afirmativa e seguindo 

por caminhos próprios e sem recuar, com seus novos valores, sua força natural, com 

comportamentos impossíveis para humanos cuja moral é fraca, pois “a história da moral fraca 

é a do controle tanto das ações quanto do pensamento do homem em sociedade” (Brito, 2017, 

p. 82). Hester vivia ajudando o outro, o que constituía um sinal de resistência, por isso agia sem 

se importar com os extremos valores de ideais de humanidade dominante.  Para aqueles cuja 

moral é fraca e que reagiriam às relações de poder, jamais poderiam fazer isso, pois seriam 

incapazes de resistir e renascer. 

 



130 

 

Hester doava todos os meios supérfluos à caridade, para desgraçados menos 

miseráveis do que ela, e que não raro insultavam a mão que os alimentava. 

Grande parte do tempo, que ela poderia facilmente ter usado para os melhores 

esforços de sua arte, ela empregava para fazer peças de vestuários grosseiras 

para os pobres (Hawthorne, 2016, p. 92). 

 

 Aos que a insultavam, apenas reagiam às verdades e ideologias determinadas pelo 

poder. Viam em Hester os valores que o poder determinou. Esses sujeitos estão profundamente 

mergulhados nos valores da extrema humanidade. Estão encharcados de uma moral fraca, por 

isso, são impossíveis de resistirem contra a força do poder. Acham que estão em decadência 

por serem fracos e, como também assumiram agir pelos instintos de sua verdade, são vítimas 

não só do próprio sistema, mas também da violência objetiva sistêmica que os induzem a seus 

efeitos de poder, tornando-os miseráveis e incapazes de atos de resistência. Sobre a situação 

desse homem, Brito (2017, p. 82-83, grifos do autor) assim observa: 

                                      

                                  Esse homem fraco não percebe que o centro de sua vontade de potência está 

sendo dominado por forças reativas permitindo que ele faça apenas parte do 

rebanho. Resistir exige cruzar a linha e atravessar todos os valores 

considerados medíocres, aqueles decadentes e ‘demasiado humanos’. Resistir 

é erigir novos valores. 

 

 Hester que, antes, já andava do outro lado da linha e continuou a andar, resistiu em grau 

elevado de força quando o poder tentou puxá-la para o outro lado da linha, para o espaço da 

moral dos fracos, dos valores decadentes, da dominação do sujeito feminino. Mas, ela resistiu 

e vivia sobre novos valores e atitudes. Por isso, sua potência não diminuía e se materializava 

em resistência viva. Ela conhecia a vontade de potência que todos devem conhecer:  

 

[...] querer mais poder na vontade. São essas relações de forças, na busca de 

querer mais poder na vontade, entre pulsão fraca e pulsão forte que 

movimentos de dominação e movimentos de resistência são concretizados 

(Brito, 2017, p. 81).  

 

A narrativa nos mostra ainda que Hester passou a ser uma conselheira de outras 

mulheres, que a procurava para acolhimento de diversas ordens, sintomas que surgem devido 

aos movimentos das engrenagens das relações de poder que coloca a mulher em lugares bem 

definidos e amarra com laços fortes. E Hester seria, assim, alguém capaz de as aliviarem em 

suas dores e angústias. Seria, portanto, o início de uma possibilidade, utópica que seja, de 

resistência feminina. É necessário reconhecer, por fim, a existência da vontade de potência. É 

necessário em grau de maior alcance na sociedade?  Constituir novas subjetividades? Novos 

saberes e verdades? Perceber os efeitos da violência objetiva?  Enfim, ter acesso a outro 



131 

 

discurso... cruzar as linhas? Isto é, estabelecer um movimento de cultura da mulher, que 

segundo Lerner (2019, p. 326): 

 

          Cultura da mulher é a base que sustenta a resistência das mulheres à 

dominação patriarcal e a afirmação de sua própria criatividade ao moldar a 

sociedade. A expressão sugere uma afirmação de igualdade e uma consciência 

de irmandade. A cultura da mulher traduz-se com frequência na redefinição 

de objetivos e estratégias de movimentos de massa em termos que as mulheres 

considerem adequados. Nos Estados Unidos do século XIX, a cultura da 

mulher resultou em uma definição autoconsciente da superioridade moral das 

mulheres como uma justificativa para sua emancipação.  

 

               Por fim, resistir é cruzar a linha e criar uma nova ética para si, novas subjetividades e 

subverter a normalidade desigual, opressora e dominadora. Nesse caso, em que a sociedade 

patriarcal e suas tecnologias de gênero insistem em permanecer. Resistir seria subverter a ordem 

dominante com um exercício crítico, político, estético, bem fundamentado, articulado, capaz de 

criar novas subjetividades e racionalidades para novos tempos e negar, repensar os mecanismos 

de constituição de subjetividades nos discursos dominantes. E sair, ou mesmo por dentro das 

relações de poder, nas palavras de Lauretis, baseadas em Althusser, sair:  “[...] do espaço da 

ideologia para o espaço do conhecimento científico e real; ou do espaço simbólico construído 

pelo sistema de sexo-gênero para uma ‘realidade’ externa a ele” (Lauretis, 2019, p. 137, grifos 

do autor). E, para Pêcheux (1995, p. 303): 

 

[...] o processo de resistência-revolta-revolução de luta ideológica e política 

de classe, evitando fazer da ideologia dominada, seja a repetição eternária da 

ideologia dominante, seja a autopedagogia de uma experiência que descobre 

progressivamente o verdadeiro atrás-das-cortinas das ilusões mantidas pela 

classe dominante, seja a irrupção teoricista de um saber exterior, o único capaz 

de romper o círculo encantado da ideologia dominante.     

 

            E, para isso, a princípio:  

  
[...] compreensão da condição pessoal de ser mulher em termos sociais, 

políticos e a constante revisão, reavaliação e reconceitualização dessa 

condição, vis-a-vis à compreensão que outras mulheres têm de suas posições 

sociossexuais, geram um modo de apreender a realidade social como um todo 

que é derivado da conscientização de gênero (Lauretis, 2019, p. 137).  

 

         Conscientização de gênero e os meios de sua formação, ou seja, as tecnologias de gênero, 

portanto, seriam o princípio de um ato de resistência, lutas e possiblidades de mudanças na 

ordem sociocultural de normalização-individualização pelas relações de poder e das práticas 

ideológicas do sistema patriarcal.  



132 

 

             Vivemos numa sociedade selvagem e complexa, povoada, territorializada, de relações 

de poder, desigual, numa lógica econômica opressora, violenta e com interesses corporativistas, 

carregando ideologias e valores que não mais são compatíveis com a sociedade atual na qual 

vivemos, sobretudo, nas questões e relações de gênero. Resumidamente, nas palavras de 

Lauretis (2019, p. 137), não vivemos em “[...] um mundo intocado pela ideologia, pelos 

conflitos de classe e raça, pela televisão – um mundo não perturbado pelas exigências 

contraditórias e pelas recompensas opressoras do gênero, como o que eu, e certamente também 

essas mulheres, experimentamos diariamente”. Portanto para romper com a película da 

opressão e da ideologia dominante de gênero, a união, a conscientização e uma atitude crítica 

seria os primeiros passos para uma política de resistência forte, organizada e representativa.  

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

 Por fim, nesta dissertação, foi realizado um estudo analítico discursivo das relações de 

poder, ideologias e questão de gênero na obra A Letras Escarlate, referente à protagonista 

Hester Prynne. Caminhamos sob uma perspectiva da Teoria do Discurso de linha francesa. 

Durante a análise, evidenciamos, numa visão teórica e metodológica discursiva, como a relação 

entre gênero, poder e ideologia se materializam, evidenciando que a personagem está 

enquadrada em um determinado espaço histórico, ideológico, político, jurídico, social, nos 

quais as condições de materialidades discursivas e os acontecimentos eram propícios em relação 

às formações discursivas dominantes para o embate discursivo com Hester e sociedade, num 

olhar sobre a questão de gênero, ideologia e sistema de poder dominante.  

 Neste trabalho, primeiro, fizemos a leitura flutuante, que consiste no primeiro contato 

com o objeto de análise, para depois, fazer a leitura analítica que selecionou as formações 

discursivas e direcionou a análise com perguntas heurísticas que deram auxílio ao processo de 

análise e montagem do corpus. Fizemos não somente uma contextualização histórica, 

evidenciando os caminhos percorridos para a construção do sentido, do espaço histórico e social 

que a narrativa acontece; mas também as formações discursivas e seus funcionamentos, como 

se tocam e se afastam, na formação social de A Letra Escarlate, para analisar a evidência da 

materialidade discursiva. Apresentamos a questão do gênero e como essa questão se materializa 

na obra, na relação com o poder e a ideologia, nas miniestações discursivas das personagens 

femininas e, principalmente da personagem principal em seu intercambio social. Percebemos 

como os aparelhos existentes, no contexto da obra, agem pela ideologia para determinar o 



133 

 

comportamento de gênero e, de como eles - os aparelhos, as ideologias e o poder fazem 

funcionar os acontecimentos discursivos escolhidos e analisados, no corpus. 

 Depois de certificarmos a violência objetiva e subjetiva sofrida por Hester Prynne e 

afigurarmos como ela se materializa, também evidenciamos como a protagonista manifestou 

resistência às verdades e às ideologias determinadas pelo exercício de poder dominante no 

contexto da obra. Vimos também ser a violência o principal instrumento de que o sistema se 

apropria para a construção, determinação e manutenção das relações de poder, dos saberes e 

das subjetividades e do controle social. 

Associamos que os problemas e acontecimentos que o personagem materializa na obra, 

por meio do contexto histórico, social (memória, estrutura e acontecimento) têm como origem 

os determinantes movimentos nos quais está inserida. No meio da ambiguidade trazida pelo 

discurso entre o normal cristalizado e a sociedade puritana, esses movimentos são 

retroalimentados pela determinação da dominação masculina predominante do androcentrismo, 

do patriarcalismo e da religiosidade. A língua tem ideologia e realidade, logo, não é neutra, e 

os acontecimentos não são tão simples. Eles são atravessados por uma memória que lhes 

determina os sentidos. Portanto, os enunciados mudam de sentidos, dependendo do sujeito do 

discurso, do espaço, do contexto e do tempo no quais são materializados.  

 Apresentamos a AD como instrumento de análise, o que nos leva para o mundo da 

análise ideológica na linguagem. É por meio da linguagem que acontece a materialidade do 

discurso (linguagem-língua e ideologia) que se forma no movimento social, no histórico e no 

político, fora e pela língua, que cobre toda a sociedade com uma teia ideológica e linguística, 

produzindo efeito de sentido de aparência unívoca que envolve o sujeito corporificado no 

homem que o movimenta. O discurso é também regulado e controlado pelas relações de poder-

saber. Não se pode dizer tudo e em todo lugar. O poder tem suas configurações com os saberes 

e os saberes com o poder que, por fim, atravessa e constitui o sujeito e o social. 

Portanto, analisamos o exercício do poder e a ideologia na obra A Letra Escarlate, no qual 

evidenciamos como o poder e a ideologia funcionam e instrumentalizam o sujeito feminino e 

questões de gênero em suas diferentes formas de tecnologia de gênero que funcionam na sociedade 

da obra. As tecnologias de gêneros estão dispersas na sociedade. É importante o amparo teórico 

para identificá-las e estudar como elas operam produzindo efeitos de verdades e ideológicos, que 

pode ser de forma não muito visível ou claramente visível. Onde há exercício e relações de poder-

saber, haverá tecnologia de gênero constituindo o sujeito masculino e feminino, além de produzir 

efeitos de representação. As tecnologias de gênero estão na mídia, no cinema, nas redes sociais, 

nas instituições, nas artes, no cotidiano ordinário, na universidade, etc. 



134 

 

Nesse sentido, analisar sua maneira discursiva de constituir e moldar o sujeito em 

representações de gênero, analisar a subjetividade e os mecanismos de exercício de poder-saber e 

ideologias, bem como as táticas políticas que os constituem enquanto sujeito, fazem-se 

necessárias. Na obra que caracteriza uma sociedade patriarcal, androcêntrica e puritana, na 

determinação dos comportamentos e dos símbolos na construção da subjetividade do sujeito 

feminino, isto é, uma feminilidade patriarcal, a mulher, com uma essência universal, produz um 

sujeito dócil, útil, subalterno, submisso e objetificado, cujos aspectos de seus discursos, práticas 

e instituições formatam véus de verdades, formando uma prática de subjetividade na qual o sujeito 

feminino é controlado, no corpo e alma, colocando-o em uma posição social inferior, numa relação 

de poder que o dispõe em uma posição de inferioridade.  

A consequência dessa subjetivação do feminino é a assimetria e a desigualdade no 

sistema de relações sexo-gênero e das relações de poder, tornando a mulher inferior e tirando 

dela as possibilidades de alcance em posições socioculturais superiores, velando ainda formas 

de opressão e violência simbólica, o que impossibilita as mulheres (da vida real) de um trabalho 

de autoconsciência de gênero, criando, assim, modos de resistências possíveis. Tal 

consequência é rejeitável e deve ser ultrapassada, na questão do gênero para a sociedade atual. 

O feminismo, como uma tecnologia de gênero, cujo discurso e recepção arquitetam 

subjetividades, é um saber fundamental de resistência e problematização para sujeito feminino 

em si e consigo mesmo e de discursos de caráter patriarcal, normalizador e opressor do 

feminino, na atualidade.   

Os temas abordados neste trabalho têm uma grande e significativa importância para a 

sociedade atual, uma vez que inserem temas de grandes reflexões e retóricas colocadas na 

ordem das questões sociais, políticas, ideológicas, culturais e religiosas, entre outras. Vivemos 

hoje numa sociedade na qual as questões relacionadas às ideologias são amplamente debatidas, 

com um grande embate de formações discursivas querendo se legitimar e, de certa forma, um 

debate sobre as ideologias que a sociedade por muitos anos tem carregado. Mas que nos dias 

atuais, já não são tão importantes e não mais se encaixam no contexto sócio-histórico no qual 

vivemos.  

 Vivemos ainda na sociedade de A Letra Escarlate? Na atualidade, as ideologias, as 

formas de exercício de poder e questões de gênero continuam em pleno funcionamento 

estratégico e operacional que acontecem de diferentes formas, por meio de diferentes discursos 

na busca de capturar a subjetividade para diferentes meios e fins (e mercados). A realidade é 

que ainda vivemos numa sociedade patriarcal, androcêntrica, punitivista, disciplinadora, 

violenta, hiper-religiosa, juristocrática, capitalista e neoliberal que, discursivamente, projeta 



135 

 

uma ideia através de diversas tecnologias de gênero que constituem representações do sujeito 

em ideais de gênero.  

O sujeito feminino e masculino, especificamente, é resultado dessas ideologias que se 

dispersam através de diferentes instituições e discursos por sujeitos de saber. Parece-nos que as 

mídias sociais são os lugares privilegiados de dispersão de enunciados de formações 

discursivas, historicamente dominantes, como as ideologias religiosas mais conservadoras e 

tradicionais, que têm uma relação íntima com a ideologia neoliberal, como os cristianismos   e 

as quase infinitas formações discursivas pós-modernas que não cessam de irromper: 

Adventistas, Anglicanos, Batistas, Reformados, Luteranos, Metodistas, Pentecostais, etc. Todas 

elas têm o mesmo interesse do calvinismo. A diferença é que se tornaram mais eficazes e 

neoliberais em suas práticas e discursos com os usos e a instrumentalização dos saberes 

contemporâneos das ciências humanas e sociais, em seus projetos de dominação, 

individualização e interpelação ideológica do sujeito.  

Na questão do gênero, o sujeito feminino é o centro dos discursos e da problematização. 

Embora tenha conquistado espaços e direitos, sofre ainda diferentes violências: simbólica, 

subjetiva, física, objetificação, desmoralização, dominação, etc., por diferentes agentes e 

formações discursivas que nos parece se têm tornado mais radical em suas opiniões em relação 

ao sujeito feminino. As mídias, as redes sociais, a universidade, a igreja, a escola, as artes, a 

literatura, filmes, textos diversos, operacionalizam tecnologias de gênero na forma mais sutil 

ou mesmo radical, ecos ideológicos de representação de ser homem e mulher.  

Além de a ideologia do masculinismo branco, patriarcal, conservador, reacionário e de 

direita que projeta formas de ser mulher e ser homem, existe, ainda, uma nova forma de 

neoprotestantismo que deseja resgatar valores de representação patriarcal, religioso, 

conservador e neoliberal, ou mesmo o feminismo que busca constituição de um sujeito feminino 

mais crítico, consciente das opressões de gênero e numa prática ativa de uma política comum 

de resistência, capazes de mobilizar saberes críticos.   

Podemos citar ainda uma atualização do antifeminismo reacionário, branco, de classe 

média e liberal, com pouca ou quase nenhuma fundamentação histórica, que busca uma forma 

de desmoralização do movimento, da luta e das conquistas históricas das mulheres. E esse 

discurso se materializa tanto por sujeitos masculinos quantos femininos, evidenciando, nesse 

sentido, o domínio do androcêntrico.     

Por fim, a sociedade atual apresenta uma complexidade substancial, sobretudo em 

relação aos temas abordados nesse trabalho e à continuidade deles nos nossos tempos, o que 

necessitária de uma pesquisa mais cuidadosa. As teorias, os saberes e as ciências sociais, 



136 

 

humanas, a pesquisa e a transdisciplinaridade constituem um único meio possível e 

indispensável para ao menos projetar um resquício de interpretação e entendimento de como 

funcionam os discursos de hoje, de como moldam os sujeitos, a subjetividade; de como exercem 

o poder e instrumentalizam saberes e ideologias na sociedade atual e democrática em que 

vivemos. A AD, assim, toma sua posição, com o propósito de um trabalho ético e responsável, 

dando sua contribuição na análise de funcionamentos de discursos, do poder e dos sujeitos 

históricos e sociais.     

Nesse sentido, podemos pensar: como funcionam os discursos e como estes não só 

projetam como também materializam os efeitos de representação, mobilizando tecnologias de 

gênero na sociedade atual? 

 

 

REFERÊNCIAS  

 

ALVES, Branca Moreira; PITANGUY, Jacqueline. O que é feminismo. 6. ed. São Paulo: 

Editora Brasiliense, 1985.  

 

ALTHUSSER, Louis. Ideologia e aparelhos ideológicos do Estado. Trad. J. J. Moura Ramos. 

Lisboa: Presença/Martins Fontes, 1970. 

 

BAIRROS, Luiza. Nossos feminismos revisitados. Revista Estudos feministas.  Universidade 

Estadual de Michigan. v.3, n.2, p. 458- 463. janeiro,1995.  

 

BEAUVOIR, Simone de. O segundo sexo: fatos e mitos. Volume 1.  Tradução: Sérgio Milliet.  

4. ed.  São Paulo: Difusão Europeia de Livro, 1970. 

 

BEAUVOIR, Simone de. O segundo sexo: a experiência vivida. Volume 2.  Tradução: Sérgio 

Milliet. 2. ed. São Paulo: Difusão Europeia de Livro, 1967. 

 

BENCOSTTA, Marcus Levy Albino. Ide por todo mundo: a província de São Paulo como 

campo de missão presbiteriana (1869-1892). Campinas: CMU/UNICAMP, 1996. 

 

BONNICI, Thomas. Teoria e crítica literária feminista: conceitos e tendências. Maringá: 

Eduem, 2007. CERTO 

 

BOURDIEU, Pierre. A dominação masculina. Trad. Maria Helena Kühner. 9. ed. Rio de 

Janeiro: Bertrand, 2010. 

 

BRANDÃO, Helena. Introdução à análise do discurso. 2. ed. Campinas, São Paulo: Editora 

da Unicamp, 2004.  

 

BRITO, Danielle Gonzaga de. A violência da 'não violência'. 2017. 99 f. Dissertação 

(Mestrado em Letras). Universidade Federal do Amazonas, Manaus, 2017. 



137 

 

 

CAMPOS, Breno Martins. Puritanismo e a construção político-social da realidade. 

Políticas: teorias e práticas. In: Revista Pandora Brasil. Volume 60, p. 1-10 - Janeiro de 2014.  

 

CHAUI, Marilena. Iniciação à Filosofia. Volume único. 1. ed. São Paulo: Ática, 2010. 

 

COULOMB-GULLY, Marlène. Gênero, política e analise do discurso das mídias. In: 

PIOVZANI, Carlos; CURCINO, Luzmara; SARGENTINI, Vanice (Org.). Presenças de 

Foucault na análise do discurso.  São Carlos: EdUFSCAR, 2014. p. 147-162.  

 

CAMPOS, Flavio de; MIRANDA, Renan. A escrita da História. 1. ed. São Paulo: Escala 

Educacional, 2015.  

 

DEL ROIO, José Luiz. A igreja medieval: A cristandade latina. São Paulo: Editora Ática, 

1997. 

 

FOUCAULT, Michel. História da sexualidade I: a vontade de saber; trad. de Maria Thereza 

da Costa e J. A. Guilhon Albuquerque. 13. ed. Rio de Janeiro: Graal, 1999. 

 

FOUCAULT, Michel. Vigiar e punir: nascimento da prisão. 27. ed. Tradução de Raquel 

Ramalhete. Petrópolis: Vozes, 1987. CERTO 

 

FOUCAULT, Michel. O poder e o sujeito. In: HUBERT, Lederer Dreyfus e RABINOW, Paul. 

Michel Foucault, uma trajetória filosófica (para além do estruturalismo e da hermenêutica). 

Tradução de Vera Porto Carrero. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 1995. p. 231-249. 

 

FOUCAULT, Michel. A arqueologia do saber. Tradução de Luiz Felipe Baeta Neves. 7. ed.  

Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2008. 

 

FOUCAULT, Michel. A ordem do discurso: aula inaugural no Collège de France, 

pronunciada em 2 de dezembro de 1970. Tradução de Laura Fraga de Almeida Sampaio. - São 

Paulo: Edições Loyola, 1996.  

 

FOUCAULT, Michel, [1976]. Soberania e disciplina. In: Microfísica do poder. Tradução e 

organização: Roberto Machado.  13. ed. Rio de Janeiro:  Graal, 1979[1976]. p.179-191. 

 

FOUCAULT, Michel. Verdade e Poder. In: Microfísica do poder. Tradução e organização: 

Roberto Machado. 13. ed. Rio de Janeiro: Graal, 1979. p. 01-14.  

 

FOUCAULT, Michel.  Nietzsche, a genealogia e a história. In: Microfísica do poder. Tradução 

e organização: Roberto Machado.  13. ed. Rio de Janeiro: Graal, 1979. p.15-33. 

 

FOUCAULT, Michel. Sobre a história da sexualidade. In: Microfísica do poder. Tradução e 

organização: Roberto Machado.  13. ed. Rio de Janeiro: Graal, 1979. p. 243-275. 

 

FOUCAULT, Michel. Em defesa da sociedade: Curso do Collège de France (1975-1976). 

Trad. de Maria Ermantina Galvão. São Paulo: Martins Fontes, 1999. 

 

FOUCAULT, Michel. A verdade e as formas jurídicas. Trad. Eduardo Jardim e Roberto 

Machado.  Rio de Janeiro: Nau, 2013.  

https://projetophronesis.files.wordpress.com/2009/08/foucault-michel-a-ordem-do-discurso-aula-inaugural-no-college-de-france.pdf
https://projetophronesis.files.wordpress.com/2009/08/foucault-michel-a-ordem-do-discurso-aula-inaugural-no-college-de-france.pdf


138 

 

 

FRIEDMAN, Betty. A mística feminina. Tradução de Áurea B. Weissenberg. Editora Vozes 

Limitada, Rua Frei Luís, 100. Petrópolis, Rio de Janeiro: Brasil, 1971. 

 

FERNANDES, Cleudemar. Análise do discurso: reflexões introdutórias. 2. ed. São Carlos: 

Editora Claraluz, 2008. 

 

FERNANDES, Lucas de Sousa. Panorama interpretativo sobre a economia colonial na 

América portuguesa. 2022. 22f. Trabalho de conclusão de curso. (Bacharel).  Instituto de 

Ciências Sociais Aplicadas da Universidade Federal de Alfenas: Varginha, Minas Gerais, 2022. 

 

GERHARDT, Tatiana Engel; SILVEIRA, Denise Tolfo. Métodos de pesquisa. Coordenado 

pela Universidade Aberta do Brasil – UAB/UFRGS e pelo Curso de Graduação Tecnológica – 

Planejamento e Gestão para o Desenvolvimento Rural da SEAD/UFRGS. – Porto Alegre: 

Editora da UFRGS, 2009.  

 

GOMES, Gláucio Ramos. A Relação saber-poder e a constituição dos sujeitos professores 

e alunos em aulas de português. 2009. Dissertação (Mestrado em Letras). Universidade 

Federal de Paraíba.  João Pessoa/Paraíba. 2009.   

 

HARAWAY, Donna. Saberes localizados: a questão da ciência para o feminismo e o privilégio 

da perspectiva parcial. Cadernos Pagu. Campinas, São Paulo, n. 5, p. 7–41, 2009. Disponível 

em: https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/cadpagu/article/view/1773. Acesso em: 

17 fev. 2025. 

 

HAWTHORNE, Nathaniel. A letra escarlate. Tradução e notas Diego Raigorodsky. São 

Paulo: Martim Claret, 2016. 

 

KARNAL, Leandro et al. História dos Estados Unidos: das origens ao século XXI. 2. ed. São 

Paulo: Contexto. 2010. 

 

LIPSY, David. A jovem mulher puritana. Os Puritanos.  2. Edição digital: Janeiro de 2015. 

Digital. Disponível em: https://livros.gospelmais.com/files/livro-ebook-a-mulher-puritana.pdf. 

Acesso: 22/02/2025.  

 

LAURETIS, Teresa de. A tecnologia do gênero. In: ANDRE, Lor et al. Pensamento feminista: 

conceitos fundamentais. Org. Heloisa Buarque de Hollanda. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 

2019. p. 114-149. 

 

LERNER, Gerda, A criação do patriarcado: história da opressão das mulheres pelos homens. 

Tradução Luiza Sellera.  São Paulo: Cultrix, 2019. 

 

LUTERO, Martinho. As 95 Teses de Martinho Lutero. Wittemberg, 1917. Disponível em: 

As 95 Teses de Martinho Lutero - Martinho Lutero (monergismo.com). Acesso: 24/07/2023. 

 

LUTERO, Martinho. A confissão de Augsburgo. Augsburgo, 1530.  Disponível em: 

https://www.luterano.org.br/confissao-de-augsburgo/. Acesso: 29/07/2023.  

MAGALHÃES, Izabel; MARTINS, André Ricardo; RESENDE, Viviane de Melo. Análise de 

discurso crítica: um método de pesquisa qualitativa. Brasília: Editora Universidade de 

Brasília, 2017. 

https://livros.gospelmais.com/files/livro-ebook-a-mulher-puritana.pdf
https://monergismo.com/textos/credos/lutero_teses.htm
https://www.luterano.org.br/confissao-de-augsburgo/


139 

 

 

MAINGUENEAU, Dominique. Análise do discurso: a questão dos fundamentos. Cadernos de 

Estudos Linguísticos. Campinas: Unicamp-IEL, n. 19, jul,/dez., 1990. CERTO 

 

MENDONÇA, Antônio Gouvea. Protestantes, pentecostais e ecumênicos: o campo religioso 

e seus personagens. São Bernardo do Campo, São Paulo: UMESP, 1997. 

 

MILLETT, Kate. Política Sexual. Traduzido do inglês por Alice Sampaio, Gisela da Conceição 

e Manuela Torres. Lisboa: Publicações Dom Quixote, 1970.CERTO 

 

MONASTERIO, Leonardo; EHRL, Philipp. Colônias de povoamento versus colônias de 

exploração: de Heeren a Acemoglu. Texto para discussão / Instituto de Pesquisa Econômica 

Aplicada. Brasília. Rio de Janeiro: IPEA, 2015.  

 

OLIVEIRA, Maria Marly de. Como fazer pesquisa qualitativa. 4. ed. Petrópolis, Rio de 

Janeiro: Vozes, 2012. 

 

ORLANDI, Eni Puccinelli. Análise de discurso: princípios & procedimentos. 8. ed. Campinas: 

Pontes, 2009. CERTO 

 

ORLANDI, Eni Puccinelli. A linguagem e seu funcionamento: as formas do discurso. 2. ed. 

Campinas, São Paulo: Pontes, 1987. 

 

PAIVA, Vera Lúcia Menezes de Oliveira e. Manual de pesquisa em estudos linguísticos. 1. 

ed. São Paulo: Parábola, 2019.  

 

PÊCHEUX, Michel, 1938-1983. O discurso: estrutura ou acontecimento/ Michel Pêcheux.  

Tradução: Eni Orlandi – 5. Ed. Campinas, São Paulo: Pontes, 2008. 

  

PÊCHEUX, Michel.  Papel da memória. In:  ACHARD, Pierre. et al. (Org.) Papel da memória. 

Tradução e introdução José Horta Nunes. Campinas: Pontes, 1999, p. 49-57.  

 

PÊCHEUX, Michel. Língua, linguagens, discurso. In: PIOVEZANI, Carlos; SARGENTINI, 

Vanice. (Org.). Legados de Michel Pêcheux: inéditos em análise do discurso. Tradução de 

Carlos Piovezani e Vanice Sargentini. São Paulo: Contexto, 2011 [1971], p. 63-75. 

 

PÊCHUEX, Michel. Só há causa daquilo que falha ou o inverno político francês: início de uma 

retificação. In: Semântica e Discurso: uma crítica à afirmação do óbvio. Tradução Eni 

Pulcinelli Orlandi et al. 2. ed. – Campinas, São Paulo: Editora da UNICAMP, 1995.  p. 293-

304. 

 

PÊCHUEX, Michel.  Semântica e Discurso: uma crítica à afirmação do óbvio. Tradução Eni 

Pulcinelli Orlandi et al. 2. ed. – Campinas, São Paulo: Editora da UNICAMP, 1995. 

 

PINHEIRO, Fernando Filinto Machado. A doutrina da predestinação em João Calvino e 

suas conotações agostinianas: reflexos no elã missionário presbiteriano do Brasil no século 

XIX. 2017. 145 f. Dissertação (Mestrado em Ciências da Religião). Universidade Federal de 

Sergipe. São Cristóvão, Sergipe: 2017. 

 



140 

 

PERROT, Michelle.  Minha história das mulheres. Tradução Ângela Côrrea. São Paulo: 

Contexto, 2007.   

  

RYKEN, Leland. Santos no Mundo: Os puritanos como realmente eram. 2. ed. São José dos 

Campos, São Paulo: Editora Fiel da Missão Evangélica Literária, 2013. 

 

SAFIOTTI, Iara Bongiovani Heleieth. Gênero patriarcado violência. 2. ed. São Paulo: 

Expressão Popular: Fundação Perseu Abramo, 2015. 

 

SAFIOTTI, Iara Bongiovani Heleieth. Primórdios do conceito de gênero. Cadernos Pagu. 

Campinas, São Paulo, n. 12, p. 157–163, 2015. Disponível em: 

https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/cadpagu/article/view/8634812. Acesso em: 

17 fev. 2025. 

 

SCHMIDT, Mário. Nova história crítica. 1 ed. São Paulo: Editora Nova Geração, 2007. 

 

SOUZA, Sérgio Augusto Freire de. Análise de discurso: procedimentos metodológicos. 

Manaus: Instituto Census, 2014.  

 

SOUZA, Sérgio Augusto Freire de. Conhecendo a análise de discurso – Linguagem, 

Sociedade e Ideologia. Manaus: Valer, 2006. 

 

SOUZA, Elisabeth Lobo. A classe operária tem dois sexos. Trabalho, dominação e resistência. 

São Paulo: Brasiliense, 1991. 

 

STEARNS, Peter Nathaniel. História das relações de gênero. 2. ed. 3ª reimpressão. São Paulo: 

Contexto, 2012.  

 

TOTA, Antonio Pedro; BASTOS, Pedro Ivo de Assis. História Geral. 1. Edição Integral. São 

Paulo: Nova Cultura, 1996. 

 

ŽIŽEK, Slavoj. Violência: seis reflexões laterais. São Paulo, Boitempo, 2014. 

 

WEBER, Max. A ética protestante e o espírito do capitalismo. São Paulo: Companhia das 

Letras, 2004.  

 

ZOLIN, Lúcia Ozana. Crítica Feminista. In: BONNICI, Thomas; ZOLIN, Lúcia Ozana. Teoria 

literária: Abordagens históricas e tendências contemporâneas. Maringá: Eduem, 2003.  p. 161-

183.   

 

 

 

 

 

 

 

https://amzn.to/2VARBpt
https://amzn.to/2VARBpt

