
   
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DO AMAZONAS 

FACULDADE DE LETRAS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM LETRAS  

 

ALEXANDRA CHAVES BRAZÃO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“NOSSO CORPO COLETIVO”: 

A METAFORIZAÇÃO DAS MÚLTIPLAS VIVÊNCIAS NOS ESPAÇOS 

URBANOS EM CONTEMPLAÇÃO DAS CIDADES, DE MAX CARPHENTIER. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Manaus/AM 

2025 

 



   
 

ALEXANDRA CHAVES BRAZÃO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“NOSSO CORPO COLETIVO”: 

A METAFORIZAÇÃO DAS MÚLTIPLAS VIVÊNCIAS NOS ESPAÇOS 

URBANOS EM CONTEMPLAÇÃO DAS CIDADES, DE MAX CARPHENTIER. 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dissertação de Mestrado submetida ao Programa 

de Pós-Graduação em Letras da Universidade 

Federal do Amazonas, como requisito 

obrigatório para a obtenção do título de Mestre 

em Letras do referido Programa. 

 

 

 

 

Orientador: Dr. Carlos Antônio Magalhães Guedelha. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Manaus/AM 

2025 
 



   
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ficha Catalográfica 

Elaborada automaticamente de acordo com os dados fornecidos pelo(a) autor(a). 
 

B827n Brazão, Alexandra Chaves 

“Nosso Corpo Coletivo”: a metaforização das múltiplas vivências nos 

espaços urbanos em Contemplação das cidades, de Max Carphentier. / 

Alexandra Chaves Brazão. - 2025. 

115 f. ; 31 cm. 

Orientador(a): Carlos Antônio Magalhães Guedelha. 

Dissertação (mestrado) - Universidade Federal do Amazonas, Programa 

de Pós-graduação em Letras, Manaus/AM, 2025. 

 

1. Contemplação das Cidades. 2. Max Carphentier. 3. Metáfora. 4. 

Cidade. 5. Flaneurismo. I. Guedelha, Carlos Antônio Magalhães. II. 

Universidade Federal do Amazonas. Programa de Pós-graduação em 

Letras. III. Título 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



   
 

Alexandra Chaves Brazão 

 

 

“NOSSO CORPO COLETIVO”:  A METAFORIZAÇÃO DAS MÚLTIPLAS 

VIVÊNCIAS NOS ESPAÇOS URBANOS EM CONTEMPLAÇÃO DAS CIDADES, 

DE MAX CARPHENTIER. 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Letras, da Faculdade de Letras, da 

Universidade Federal do Amazonas como requisito 

para obtenção do título de Mestre em letras na área de 

Estudos Literários.  

 

 

Aprovada em 17 de novembro de 2025 

 

 

BANCA EXAMINADORA: 

 

 

______________________________________________________________________ 

Prof. Dr. Carlos Antônio Magalhães Guedelha – Presidente e Orientador 

Universidade Federal do Amazonas – UFAM 

 

 

 

______________________________________________________________________ 

Profa. Dra. Cassia Maria Bezerra do Nascimento – Membro 

Universidade Federal do Amazonas – UFAM 

 

 

 

______________________________________________________________________ 

Prof. Dr. Cácio José Ferreira – Membro 

Universidade de Brasília – UNB 

 

 

 

______________________________________________________________________ 

Prof. Dr. Fabrício Magalhães de Souza – Membro 

Secretaria de Estado de Educação e Desporto Escolar – SEDUC-AM 

 

 

 



   
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

À minha mãe, Maria Chaves de Oliveira, minha inspiração de 

perseverança em alcançar objetivos e realização pessoal. 

Obrigada, mãe.  

 

À minha família, Sophia Brazão, filha, e Inara Frota, esposa, pelo 

apoio e por entender os momentos de ausência exigida pela escrita 

acadêmica.   

 

 

 



   
 

AGRADECIMENTOS 

 

 

 

 

 

 

 

A Deus, que permitiu que tudo acontecesse no tempo certo; 

 

À minha família, Maria Chaves, mãe, Sophia Brazão, filha, Inara Frota, esposa, Danila 

Chaves, irmã, minha rede de apoio em todos os momentos; 

 

Ao meu orientador e mestre, Doutor Carlos Guedelha, por toda a sua amizade e 

orientação, tão fundamentais neste processo. Por todas as palavras de motivação e apoio, 

por todas as oportunidades a mim proporcionadas; 

 

À Universidade Federal do Amazonas – Ufam, pela oportunidade no acesso ao 

conhecimento científico;  

 

Ao Programa de Pós-Graduação em Letras da UFAM – PPGL, pelo abrigo de minha 

pesquisa voltada para a literatura de expressão amazônica;  

 

À coordenação e aos professores do PPGL, que contribuíram no processo das minhas 

descobertas acadêmicas; 

 

Á professora Cássia Maria Bezerra e ao professor Cácio José Ferreira, pelas orientações 

na Qualificação da Dissertação. Além de profissionais de excelência e respeitados no 

campo acadêmico, são também seres humanos acolhedores em suas palavras. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



   
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“As cidades, feitas de nós, são seres de sangue e de história, de 

alma e residência no mistério.” 

(Max Carphentier, Contemplação das cidades, 2012) 

 

“O aspecto de uma cidade é sempre a reprodução da fisionomia 

moral do povo que nela vive.” 

(Bilac, o Jornalista: Crônicas) 

 

“Com as cidades, como com os sonhos, tudo que é imaginável 

pode ser sonhado, mas até o mais inesperado dos sonhos é um 

quebra-cabeça que esconde um desejo ou, inversamente, o seu 

medo. As cidades, como os sonhos, são construídas por desejos e 

medos.” 

(Ítalo Calvino, Cidades Invisíveis) 

 

“Se a cidade é realidade humana, como poderia a teologia 

permanecer indiferente diante dela?” 

(José Comblin) 

 

 



   
 

LISTA DE QUADROS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Quadro 1: Metáforas sobre o Clube da cidade................................................................79 

Quadro 2: Metáforas de dor em espaços dolorosos.........................................................82 

Quadro 3: Metáforas de glória em espaços gloriosos......................................................87 

Quadro 4: Metáforas ontológicas em Contemplação das cidades................................103 

Quadro 5: Metáforas dos tipos humanos que esculpem a fisionomia das cidades........108 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



   
 

 

 

 

RESUMO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Esta Dissertação resulta de uma pesquisa cujo objetivo foi analisar como se opera, na 

poesia de Max Carphentier, a metaforização dos espaços urbanos, entre o concreto e o 

transcendente, à luz do diálogo entre a poesia, teologia e crítica social. O estudo buscou 

responder às seguintes questões: como se dá a metaforização dos espaços e das vivências 

urbanas em Contemplação das cidades, de Max Carphentier? Em que sentido as 

metáforas do poeta estabelecem diálogos entre poesia, teologia e crítica social, na 

recriação poética do concreto e do transcendente relativamente às relações estabelecidas 

nas cidades? A pesquisa explora o rico arsenal de metáforas e expressões metafóricas de 

que se compõem os poemas do livro analisado. A fundamentação teórica se baseou na 

abordagem clássica da metáfora, de matriz aristotélica, e na teoria da metáfora conceptual, 

de George Lakoff e Mark Johnson. O conceito de flâneur, de Baudelaire, foi aplicado à 

análise do eu-lírico, visto que este se comporta como um flâneur que caminha pela cidade 

traduzindo os espaços e as relações com um olhar poético e crítico. A dissertação se 

organiza em quatro capítulos, que apresentam a análise de metáforas sobre as relações 

humanas nas cidades a partir dos conceitos de cidade, flaneurismo e epifania. Na tecitura 

desses capítulos, na busca dos imbricamentos entre a concretude e a transcendência da 

cidade, o estudo estabelece uma leitura cruzada da poesia com a teologia. Ao final da 

pesquisa foi possível concluir que Max Carphentier é um competente metaforista, 

representante do neossimbolismo no Amazonas.  

  

 

Palavras-chave: Contemplação das Cidades. Max Carphentier. Metáfora. Cidade. 

Flaneurismo. Epifania. 

 

 

 

 

 



   
 

 

 

 

RESUMEN 

 

 

 

 

 

 

 

 

Esta disertación es el resultado de una investigación cuyo objetivo fue analizar cómo 

opera, en la poesía de Max Carphentier, la metaforización de los espacios urbanos, entre 

lo concreto y lo trascendente, a la luz del diálogo entre la poesía, la teología y la crítica 

social. El estudio buscó responder las siguientes preguntas: ¿cómo se da la metaforización 

de los espacios y las vivencias urbanas en Contemplação das cidades, de Max 

Carphentier? ¿En qué sentido las metáforas del poeta establecen diálogos entre poesía, 

teología y crítica social, en la recreación poética de lo concreto y lo trascendente en 

relación con las relaciones establecidas en las ciudades? La investigación explora el rico 

arsenal de metáforas y expresiones metafóricas que componen los poemas del libro 

analizado. La fundamentación teórica se basó en el enfoque clásico de la metáfora, de 

matriz aristotélica, y en la teoría de la metáfora conceptual, de George Lakoff y Mark 

Johnson. El concepto de flâneur, de Baudelaire, se aplicó al análisis del yo lírico, ya que 

este se comporta como un paseante que camina por la ciudad traduciendo los espacios y 

las relaciones con una mirada poética y crítica. La disertación se organiza en cuatro 

capítulos, que presentan el análisis de metáforas sobre las relaciones humanas en las 

ciudades a partir de los conceptos de ciudad, flanería y epifanía. En la trama de estos 

capítulos, en la búsqueda de los entrelazamientos entre la concreción y la trascendencia 

de la ciudad, el estudio establece una lectura cruzada de la poesía con la teología. Al final 

de la investigación fue posible concluir que Max Carphentier es un competente 

metaforista, representante del neosimbolismo en Amazonas. 

 

Palabras clave: Contemplação das Cidades. Max Carphentier. Metáfora. Ciudad. 

Flanería. Epifanía. 

 

 

 

 

 

 



   
 

SUMÁRIO 

 

 

INTRODUÇÃO.............................................................................................................12 

 

1. UM LIVRO PLURAL PARA CIDADES SINGULARES.....................................19 

1. 1. Contemplação das cidades: quo vadis?....................................................................19 

1.2. O flâneur e a cidade como matéria poética...............................................................26 

 

2. MONUMENTOS URBANOS, FLANEURISMO E EPIFANIAS..........................35 

2.1. O poeta flâneur contempla a cidade .........................................................................35 

2.2. O “oráculo das horas” – Relógio municipal .............................................................36 

2.3. O “Edifício das cenas” – Teatro ...............................................................................38 

2.4. A rosa do obelisco – Marco zero da cidade..............................................................41 

2.5. As “Colunas togadas” – Palácio da Justiça...............................................................43 

2.6. A estátua cavalga – Monumento ao Herói................................................................46 

2.7. Luar sobre uma erma – Monumento ao poeta...........................................................48 

2.8. Vigília de Alcaide – Monumento ao prefeito............................................................50 

2.9. Inimigo das febres – Monumento ao cientista (sanitarista)......................................52 

2.10. Sonhadoras do abismo – as velhas pontes..............................................................54 

2.11. Novas dores de Babel – as altas torres....................................................................56 

2.12. O abraço das três muralhas – muralhas antigas, anéis viários e rios......................57 

2.13. O coral das orações – o Mosteiro...........................................................................59 

 

3. A METAFORIZAÇÃO DOS ESPAÇOS URBANOS.............................................61 

3.1. A Metáfora segundo Aristóteles............................................................................... 61 

3.2. Metáforas do gozo em espaços gozosos...................................................................71 

3.2.1. A praça e os ventos antigos...................................................................................73 

3.2.2. O estádio e as cenas da multidão...........................................................................76 

3.2.3. O clube, espaço de piscina e bolero.......................................................................79 

3.3. Metáforas da dor em espaços dolorosos...................................................................82 

3.4. Metáforas da glória em espaços gloriosos................................................................87 

 

4. A METAFORIZAÇÃO DOS TIPOS HUMANOS QUE ESCULPEM A 

FISIONOMIA DAS CIDADES.....................................................................................95 

4.1 A teoria da Metáfora Conceptual como “virada paradigmática”...............................95 

4.1.1. Relação entre domínios..........................................................................................98 

4.1.2. Metáfora e expressão metafórica.........................................................................101 

4.1.3. Metáforas ontológicas .........................................................................................103 

4.2. Seres que esculpem a fisionomia das cidades   .....................................................107 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS......................................................................................113 

 

REFERÊNCIAS...........................................................................................................115 

 

 

 

 

 



 12  
 

INTRODUÇÃO  

 

A primeira vez que ouvi falar sobre o Clube da Madrugada foi quando cursava 

graduação em Letras, na disciplina intitulada “Literatura Amazonense”. Descobri, a partir 

das aulas dessa disciplina, que o Clube foi um movimento de renovação cultural sem 

antecedentes no Amazonas, levado a efeito por jovens intelectuais que decidiram entrar 

em ação para quebrar o marasmo cultural que se instalara no Estado. Descobri também 

que a literatura, e mais especificamente a poesia, foi quem mais se apropriou desse legado 

de renovação, resultando na produção de obras de grande qualidade, trazidas a público 

por talentosos escritores.  

Transpondo a graduação e me inserindo no campo profissional como professora 

da área de Letras na educação básica, continuei realizando uma “garimpagem” nos 

meandros das produções de autores ligados ao Clube, o que, ao longo dos anos, me 

propiciou encontrar autores e obras altamente significativos, como Jorge Tufic, Astrid 

Cabral, Thiago de Mello, Elson Farias, Márcio Souza e tantos outros de excelente 

produção literária, com os quais tenho trabalhado em minhas aulas de Literatura na 

educação básica.  

Paralelamente à minha atuação profissional na docência, sempre alimentei o 

sonho de cursar o Mestrado em Letras, notadamente com o anseio de desenvolver um 

estudo científico sobre textos de autores vinculados ao Clube da Madrugada.  Foram anos 

de preparo diante da inquietação a respeito da escassez de estudos voltados para a 

literatura produzida no Amazonas. A oportunidade chegou quando descobri que o 

professor e pesquisador Carlos Guedelha ofertava, no Mestrado em Letras, da 

Universidade Federal do Amazonas, abrigos de orientação em Literatura de expressão 

amazônica. Foi a chave que abriu o acesso às primeiras trilhas do Mestrado. 

Não foi muito difícil chegar ao tema que deu forma ao meu anteprojeto. Explico: 

em que pese a existência de um número considerável de autores madrugadenses com 

obras de primeira grandeza pelos quais tenho grande apreço, sempre dediquei uma 

atenção especial ao poeta Max Carphentier, por considerá-lo um representante legítimo 

de uma das vertentes da poesia clubista, que é o lirismo neossimbolista. Trata-se de uma 

tradição poética moderna que vincula a poesia à transcendência, estabelecendo diálogos 

com o sagrado, consoante o estilo dos modernistas nacionais como Jorge de Lima, Murilo 

Mendes, Cecília Meireles e Vinicius de Moraes. Grandes escritores do século XX 

demonstraram que é possível para a literatura abordar temas como a transcendência e o 



 13  
 

próprio Deus transcendente sem comprometer a essência de Deus ou a qualidade artística 

da obra. Segundo Kuschel (1999, p. 215), essas narrativas literárias conseguem evitar cair 

em um tom meramente edificante, de piedade superficial ou de propaganda religiosa. 

Quanto ao cenário literário amazonense, Tenório Telles, 2019, afirma a respeito dessa 

vertente que há um esforço em articular o discurso poético com o divino a respeito do 

homem que sofre com o modo de vida social. Ao fazer uma análise da produção poética 

regional amazônica, Telles aponta algumas vertentes  

 

“A telúrica, baseada na temática interiorana, representada por Elson Farias. A 

de conotação existencial, fundada numa perspectiva ontológica, de 

questionamento e busca de um sentido para a existência, presente na obra de 

Luiz Bacellar. E por fim, a tendência espiritualista, simbolizada por esse 

esforço de estabelecer uma ligação, pela poesia, com Deus. Seu autor mais 

destacado foi o poeta padre L. Ruas.”   

(Telles, 2019, p. 130) 

 

Nascido em Manaus no ano de 1945, Max Carphentier Luís da Costa é membro 

do Instituto Geográfico e Histórico do Amazonas, da Academia Amazonense de Letras, 

do Clube da Madrugada e da União Brasileira de Escritores do Amazonas. O 

neossimbolismo presente em sua poesia atesta a herança poética recebida do avô 

Hemetério Cabrinha, poeta amazonense das primeiras décadas do século vinte, que 

praticou uma poesia inspirada na de Augusto dos Anjos e dos poetas simbolistas, no 

sentido da dicção espiritualista. 

Em 1979, Carphentier publicou O Sermão da Selva, materializando sua 

amazonidade aliada ao sagrado, em um discurso simultaneamente ecopoético e 

teopoético. Em 2004, publica O Sermão da Água para a Campanha da Fraternidade do 

mesmo ano. Além desses livros, o autor escreveu Quarta esfera, Vitrais da busca, Orfeu 

do Nazareno, Fragmentos de Luz e Tiara do verde Amor, entre outras obras em prosa e 

versos. 

Tenório Telles e Antônio Paulo Graça (2021, p. 423) assinalam que a escrita de 

Carphentier é tributária da tendência espiritualista que teve fortes impulsos no 

Modernismo brasileiro e amazônico. Segundo eles, “o seu discurso é permeado por um 

forte conteúdo subjetivo e intensa conotação espiritual. O poeta empreende, pela 

linguagem, sua busca do sagrado”. Em toda a poesia de Carphentier, percebem-se três 

linhas de força que, de certa forma, se complementam: o diálogo com o sagrado, o apelo 

ecológico e a crítica social, tudo isso cimentado em uma densa arquitetura lírica cuja liga 

é a metáfora, da qual o poeta se serve sem parcimônia.  



 14  
 

Decidida por estudar a obra de Carphentier em nível de Mestrado, vi-me diante 

da difícil tarefa de escolher um dos livros do autor, a fim de defini-lo como objeto de 

estudo. Tratou-se de uma tarefa difícil porque qualquer um dos livros citados no parágrafo 

anterior poderia ser eleito, dada a alta qualidade estética e estilística de todos eles. Após 

uma acurada reflexão, a opção recaiu sobre o livro Contemplação das cidades, pelo fato 

de que as temáticas urbanas também sempre me interessaram, pois entendo que a cidade 

subsiste como núcleo das relações humanas, espaço privilegiado de vivências, paixões e 

conflitos. Nesse sentido, trata-se de uma obra singular, por meio da qual o leitor penetra 

no intrincado tecido das cidades e experimenta as múltiplas vivências que elas abrigam. 

O poeta demonstra um profundo conhecimento das dinâmicas citadinas, capturando a 

essência do universo urbano e revelando matizes secretos que subjazem aos espaços e 

relações. Essa particularidade da obra me permitiu delinear o seguinte tema para a 

pesquisa: “Nosso corpo coletivo”: a metaforização das múltiplas vivências nos espaços 

urbanos, em Contemplação das cidades, de Max Carphentier.  

Podemos dizer que é um livro pleno de revelações. Em todos os poemas que o 

compõem, o que se vê são expressões de epifania, tal como definida pelo escritor James 

Joyce, como um momento de súbita revelação, um instante em que a realidade se 

manifesta de maneira clara e intensa, revelando uma verdade profunda sobre o mundo ou 

sobre si mesmo (Joyce, 1992). Esses flashes conduzem os leitores a uma nova reflexão 

sobre o ambiente da cidade, para assim resgatar sua sacralidade nos vários espaços 

humanos do cotidiano. Para tanto, o poeta serve-se da poesia, mostrando-se um grande 

“metaforista”, termo utilizado por Guedelha (2013) com o sentido de aquele que cria 

metáforas ou metaforiza as coisas do mundo de forma insistente.  

Outro aspecto da obra digno de nota é que o poeta cria uma espécie de “turismo 

religioso” por muitas cidades do mundo, algumas nominadas e outras não, entre elas a 

cidade de Manaus, à maneira de um flâneur, termo introduzido por Baudelaire como 

aquele que circula pela cidade inventariando, de certa forma, os espaços urbanos e as 

relações ali estabelecidas. Daí o sentido da expressão “contemplação das cidades” que dá 

título ao livro, no qual se dá a contemplação do corpo coletivo pelo leitor, ciceroneado 

pelo olhar crítico do poeta, que age como um guia espiritual nos mistérios religiosos da 

cidade que somos nós, e assim nos mostra de forma poética que a cidade é um corpo vivo, 

a face do sagrado.  

Definidos o objeto de estudo e o tema a ser trabalhado, elaborei os seguintes 

problemas de pesquisa, como pontos de partida para o desenvolvimento do trabalho: 



 15  
 

como se dá a metaforização dos espaços e das vivências urbanas em Contemplação das 

cidades, de Max Carphentier? Em que sentido as metáforas do poeta estabelecem diálogos 

entre poesia, teologia e crítica social, na recriação poética do concreto e do transcendente 

relativamente às relações estabelecidas nas cidades? Essas questões definiram os 

objetivos geral e específicos, o quadro teórico e a metodologia a ser adotada, no sentido 

de buscar e apresentar respostas possíveis.  

A poesia de Max Carphentier ainda é pouco estudada nas universidades. No que 

diz respeito a Contemplação das cidades, em minhas garimpagens não consegui encontrar 

nenhum trabalho voltado para essa obra. Tenho convicção de que isso ocorre não porque 

o livro não tenha méritos, mas sim porque historicamente muitos autores e obras do 

Amazonas têm sido ignorados por professores e pesquisadores que defendem a ideia – 

muito equivocada, a meu ver – de que não vale a pena estudar a literatura do Amazonas, 

exceção feita a alguns escritores, considerados os “eleitos”. 

Minha percepção caminha em direção contrária a essa ideia, pois estou convicta 

de que estudar essas obras equivale ao rompimento de um silêncio, e, até mesmo, à 

correção de uma injustiça que funciona como uma muralha a isolar autores e livros que, 

por algum motivo, não caem no gosto de algumas poucas “autoridades” que definem o 

que pode e o que não pode ser estudado. Assim sendo, a pesquisa que estou propondo 

tem também o valor de um resgate do autor e da obra.  

Com essa perspectiva, apresento uma proposta inédita e pretendo dar uma 

contribuição para a ampliação dos estudos literários no Amazonas e na Amazônia, ao 

mesmo tempo, contribuindo com as reflexões sobre o fenômeno metafórico, que há mais 

de dois mil e quinhentos anos vem ocupando pensadores de todos os campos 

epistemológicos e continua sendo um rico filão a ser explorado no que diz respeito à 

linguagem, à cognição e à ação entre os homens. Da mesma forma, a pesquisa me 

permitiu dilatar as reflexões, ainda incipientes, sobre teopoética, campo de estudos 

bastante promissor, com vinculações com o neossimbolismo. 

O objetivo geral da pesquisa foi analisar como se opera, na poesia de Max 

Carphentier, a metaforização dos espaços urbanos, entre o concreto e o transcendente, à 

luz do diálogo entre poesia, teologia e crítica social. Quanto aos objetivos específicos, 

foram elaborados como segue: discorrer teoricamente sobre a metáfora como mecanismo 

psicoassociativo de recriação da realidade e de cosmopercepção; elaborar um quadro 

teórico sobre a cidade como matéria poética; investigar as articulações entre poesia e 

espiritualidade, a partir de abordagens teóricas da teopoética e do neossimbolismo; aplicar 



 16  
 

as multifacetadas reflexões do quadro teórico à leitura de poemas de Max Carphentier em 

Contemplação das cidades.  

O corpus da pesquisa foram os poemas de Contemplação das cidades, nos quais 

há um diálogo constante e vigoroso entre a concretude e a transcendência. Podemos 

observar isso na própria organização do livro, o qual se compõe de oito seções intituladas 

“Livros”. Dessa forma, temos um livro plural, porque formado por oito “livros”, cada um 

deles composto de doze poemas, numerados em algarismo romano e com um título 

vinculado a algum aspecto da literatura bíblica ou do Missal Romano (estrutura total: 8 

livros x 12 poemas). Cada Livro é centrado em um tema, e cada poema é dedicado a um 

espaço ou personagem citadino, apontando não só a temática espiritual, mas também a 

concretude presente na vida das pessoas, apresentadas ao leitor pelos olhos atentos do 

poeta. Portanto, Contemplação das cidades explora a pluralidade das vivências urbanas, 

já que o livro é composto por vários “livros” dedicados às cidades, de uma forma geral, e 

a Manaus, de forma particular.  

A análise adotou procedimento qualitativo, de natureza hermenêutica, e os 

seguintes tópicos: conceitos de cidade como matéria poética; princípios da teopoética e 

epifania; orientação da abordagem clássica da metáfora (Aristóteles) e da metáfora 

conceptual (Lakoff & Johnson). Operacionalizamos a identificação da metáfora por meio 

de um codebook: para cada ocorrência registramos — (i) identificação do poema (Livro/ 

nº do poema / pág.), (ii) trecho transcrito, (iii) domínio-fonte e domínio-alvo (segundo 

critérios da metáfora conceptual), (iv) tipo de espaço urbano (gozoso / doloroso / 

glorioso), e (v) interpretação teopoética. A análise seguiu os seguintes passos: leitura 

exploratória, identificação e catalogação de expressões metafóricas, categorização 

temática e interpretação cruzada com o quadro teórico. A opção por estudar apenas um 

livro de Carphentier se deu pela complexidade da obra a partir dos eixos cidade, poesia e 

teopoética e as múltiplas relações humanas. Com isso, os impactos práticos/teóricos da 

pesquisa se dão no resgate da literatura amazonense e nas contribuições para estudos de 

metáfora e teopoética de autores de expressão amazônica. 

A Dissertação encontra-se estruturada em quatro capítulos, além da introdução e 

das considerações finais. Para nomear cada um desses capítulos, extraí uma metáfora da 

lavra de Max Carphentier, ficando a estrutura do trabalho com a seguinte configuração:  

O primeiro capítulo, intitulado Um livro plural para cidades singulares, 

apresenta reflexões a respeito das relações entre cidade e literatura, ao longo do tempo, e 

mostra como a metáfora baudelairiana do flâneur é perfeitamente aplicável ao livro de 



 17  
 

Max Carphentier, com o apoio teórico de Pesavento (1999), Nascimento (2011), Rolnik 

(1988) e Eliade (1992).  

O segundo capítulo, denominado Monumentos urbanos, flaneurismo e 

epifanias, dedica-se às metáforas que capturam os múltiplos espaços da cidade, a partir 

da noção das contas de um rosário, em cujo desfiar surgem, por exemplo, o estádio, o 

campus, o shopping, a biblioteca, o aeroporto (espaços gozosos); o hospital, a delegacia, 

a penitenciária, a favela e o engarrafamento (espaços dolorosos); a Academia de Letras e 

a catedral (espaços gloriosos). A abordagem teórica que dá sustentação a este capítulo é 

a teoria clássica da metáfora, de base aristotélica (2002), e suas ramificações. 

O terceiro capítulo, nomeado A metaforização dos espaços urbanos, 

desempacota as metáforas que capturam os múltiplos espaços da cidade, e trazem à tona 

o olhar do flâneur. Espaços como o estádio, o campus, o shopping, a biblioteca, o 

aeroporto (espaços gozosos); o hospital, a delegacia, a penitenciária, a favela e o 

engarrafamento (espaços dolorosos); a Academia de Letras e a catedral (espaços 

gloriosos). A abordagem teórica que dá sustentação a este capítulo é a teoria clássica da 

metáfora, de base aristotélica (2002). O capítulo procura mostrar como o eu-lírico, poeta 

flâneur, contempla as múltiplas relações do homem com o espaço urbano e ao mesmo 

tempo testemunha sua relação com o sagrado, tendo a metáfora como fio condutor das 

análises. 

O quarto capítulo, batizado de A metaforização dos tipos humanos que 

esculpem a fisionomia das cidades, explora a metaforização de diversos profissionais 

que enformam a cidade, e também põe em cena aqueles que se convertem em “clamores 

ambulantes”, os doentes, indigentes, deficientes e marginalizados que perambulam pela 

cidade, materializando uma grande massa de pessoas invisibilizadas. A base teórica do 

capítulo é a teoria da metáfora conceptual, proposta por George Lakoff e Mark Johnson 

(2002).  

Na tecitura desses capítulos, na busca dos imbricamentos entre a concretude e a 

transcendência da cidade, estabeleço uma leitura cruzada da poesia com a teologia. Nesse 

sentido, ao lado dos apontamentos sobre a metáfora, há também inserções teóricas sobre 

teopoética, ecopoética, dialogismo e intertextualidade, com base em autores e textos 

diversos. 

 

 

 



 18  
 

1. UM LIVRO PLURAL PARA CIDADES SINGULARES  

 

Este capítulo apresenta reflexões a respeito das relações entre cidade e literatura, 

ao longo do tempo, e mostra como a metáfora baudelairiano do flâneur é perfeitamente 

aplicável ao livro de Max Carphentier, com o apoio teórico de Pesavento (1999), 

Nascimento (2011), Rolnik (1988) e Eliade (1992). A proposta central do capítulo foi 

analisar as diferentes abordagens sobre a cidade, como Max Carphentier traduz a cidade 

como lugar de convivência entre a poesia e o sagrado, tendo a religião de permeio, e 

transitando entre a concretude urbana e a transcendência ligadas ao universo da cidade.  

 

1.1 Contemplação das cidades: quo vadis? 

 

Para entender melhor como se materializa o discurso poético em Contemplação 

das cidades, é necessário recorrer ao conceito de “paratexto”, definido por Genette como 

“franjas” de um texto, que ajudam o leitor a construir o sentido do que ainda vai ler:  

 

Título, subtítulos, intertítulos, prefácios, preâmbulos, apresentação, etc; notas 

marginais, de rodapé, de fim; epígrafes, ilustrações, dedicatórias, tira, jaqueta 

(cobertura), e vários outros tipos de sinais acessórios, que propiciam ao texto 

um encontro (variável) e às vezes um comentário, oficial ou oficioso, do qual 

o leitor mais purista e o menos inclinado à erudição externa nem sempre pode 

dispor tão facilmente quanto ele gostaria e pretende (Genette, 1982, p. 10). 

  

Essas considerações revelam a natureza paratextual do título e do subtítulo e nos 

permitem, mesmo antes de abrirmos o livro de Carphentier, entender que se trata de uma 

obra em que o espaço urbano se encontra convertido em matéria poética: isto está 

pressuposto no título (Contemplação das cidades); e compreender também que, a partir 

das reflexões sobre o universo citadino, o poeta desenvolve uma escrita teopoética: isto 

está sugerido no subtítulo (“Poemas para uma Teologia urbana”). Outro elemento 

paratextual é a editora do livro, no caso a Edições Loyola, editora brasileira especializada 

em publicações católicas. A escolha por essa editora deixa transparecer que o livro de 

Carphentier é de cunho teológico ou espiritualista, uma vez que, sendo um livro de 

poemas, a presença da religiosidade e teológico é o que engrandece a qualidade das 

imagens sugeridas pelo autor, pois ele consegue fazer a correlação entre poesia e teologia.  

Os itens a seguir exemplificam melhor o que estamos dizendo, no que diz respeito 

ao diálogo entre poesia e religiosidade. 



 19  
 

A) A arte de capa: a capa do livro é altamente sugestiva da interface teopoética. 

À imagem de uma metrópole em tom cinza, ganha o primeiro plano da imagem colorida 

de Cristo suspenso na cruz. Sinaliza para o leitor uma direção de leitura: a poesia com a 

qual este vai se envolver tem ligação com a religiosidade cristã. 

 

  

Figura 01 - Capa do livro Contemplação das cidades, de Max Carphentier, 2012. 

 

B) O subtítulo do livro: o livro Contemplação das cidades traz como subtítulo 

“Poemas para uma teologia urbana”. Esse subtítulo, associado ao substantivo 

“contemplação” do título, põe em evidência uma intenção de que o livro seja um ponto 

de encontro da poesia com a teologia. 



 20  
 

C) As metáforas dos títulos dos poemas: todos os títulos de poemas são 

metáforas cujo domínio-fonte é a tradição católica. Por exemplo, o relógio municipal é o 

“Oráculo das horas”; os médicos são “Discípulos de Lucas”; os mendigos são “Os 

credores de Deus”; o aeroporto é a “Capela do passageiro”; os rios são “As fontes 

peregrinas”. Nessas metáforas, fica consignado o imbricamento do profano com o 

sagrado. 

D) Os diálogos com o missal romano: ao longo de todo o livro, estão presentes 

elementos alusivos ao missal romano, livro litúrgico da igreja católica que contém todas 

as orações, antífonas, leituras bíblicas e rubricas necessárias para a celebração da missa 

ao longo do ano litúrgico, fornecendo um guia estruturado para cada parte da missa, desde 

os ritos iniciais até a benção final. Entre as seções que compõem o livro de Carphentier, 

encontram-se os “espaços gozosos”, “espaços dolorosos”, espaços “gloriosos” e a 

“liturgia da natureza”, por exemplo. 

E) A intertextualidade com a literatura bíblica: diversos episódios bíblicos são 

recriados em poemas de Carphentier. Como exemplo, podemos citar a instituição do 

batismo por João Batista, a participação de Cristo na celebração das bodas de Caná, o 

episódio da cura do cego de Jericó, a última ceia de Cristo e inúmeras outras passagens 

do Velho e do Novo Testamento, que são atualizadas por meio da recriação poética. 

A simbologia numérica do 12 e do 8: o número 12 possui um significado profundo 

e multifacetado no cristianismo, carregando conotações de completude, autoridade 

divina, e ordem perfeita. Essa simbologia encontra raízes nas Escrituras e na tradição 

cristã, onde o número é frequentemente associado a contextos religiosos e espirituais 

significativos. 

Na tradição judaico-cristã, o número 12 aparece inicialmente nas doze tribos de 

Israel, que são descendentes dos doze filhos de Jacó, conforme registrado no livro de 

Gênesis. Isso representa a totalidade do povo de Deus e a estrutura da nação de Israel. 

Cada tribo tinha um papel específico na vida religiosa, política e social da nação. No Novo 

Testamento, Jesus escolheu doze apóstolos para serem seus discípulos principais, 

conforme registram os evangelistas Mateus, Marcos e Lucas. Esse ato é visto como um 

reflexo das doze tribos de Israel, indicando que Jesus estava formando um novo povo de 

Deus. Os apóstolos têm um papel fundamental na disseminação do Evangelho e na 

fundação da Igreja Cristã. 

Em relação à Nova Jerusalém, o livro de Apocalipse tem uma forte presença do 

número doze: a cidade tem doze portas, cada uma guardada por um anjo, e os nomes das 



 21  
 

doze tribos de Israel estão escritos nelas. A cidade também tem doze fundamentos, nos 

quais estão os nomes dos doze apóstolos do Cordeiro. Também faz referência ao número 

dos salvos que passaram pela “grande tribulação” como sendo 144.000, ou seja, 12 x 12 

x 1000. Representa a completude e a perfeição do Reino de Deus, onde a antiga e a nova 

aliança estão integradas em uma unidade divina. 

Há outras simbologias do 12 na literatura bíblica: quando Jesus operou a 

multiplicação dos pães e peixes, sobraram doze cestos cheios simbolizando a abundância 

e a provisão de Deus: Jesus tinha a idade de 12 anos quando foi encontrado no templo 

discutindo com os doutores da lei (Lucas 2), e há a mulher que foi curada após sofrer por 

12 anos de um fluxo de sangue (Lucas 8). Além de tudo isso, o número 12 representa os 

ciclos anuais dos quais a existência no mundo é constituída. Essa simbologia se reflete na 

estrutura de Contemplação das cidades, cujas subdivisões internas em “livros” são 

integradas por 12 poemas. 

Outra simbologia numérica trazida da Bíblia para o livro de Carphentier diz 

respeito ao número 8, que no cristianismo é um símbolo profundo de renovação, novo 

começo e ressurreição. Esta simbologia rica reforça a mensagem central do cristianismo 

sobre a transformação e a nova vida oferecida através de Cristo. É nessa simbologia que 

Contemplação das cidades compõe-se de 8 “livros”, cada um contendo 12 poemas. 

Nos 8 “livros” internos de Contemplação das cidades, o entrelaçamento vibrante 

do profano e do sagrado se dá como segue: 

O Livro I oferta ao leitor a “Palavra dos monumentos” – o relógio municipal, o 

teatro, o marco zero da cidade, o palácio da justiça, o monumento ao herói, o monumento 

ao poeta, o monumento ao prefeito, o monumento ao cientista, as pontes, as torres, as 

muralhas, o mosteiro. Os poemas confirmam que:  

 

[...] as cidades, feitas de nós, são seres de sangue e de história, de alma e 

residência no mistério. Os seus monumentos assinalam etapas de sua evolução, 

tal como nos marcam os sacramentos. Sobem do âmago da terra o mármore e 

o cimento, o bronze e o ferro, ofertas das jazidas, para compor o pedestal e o 

busto, a torre do santo e o mausoléu do herói. Essas matérias duras têm coração 

sensível: captam a inspiração do artista e do arquiteto no erigir a feição do 

evento, a circunspecção da glória, a decisão do povo, e temos então a súmula 

de uma época, a proclamação de um evento (Manzatto, 2016, p.15). 

 

Nesse sentido, é nos monumentos que a cidade reconhece a si mesma, porque eles 

guardam e preservam a sua memória. Há uma vitalidade nas ruínas que dá à cidade uma 

noção de permanência e de heroísmo em desafiar o tempo. 



 22  
 

O livro II apresenta o “Apostolado das profissões”, no qual perfilam-se o médico, 

o engraxate, o guarda de trânsito, o motobói, o feirante, o bombeiro, o policial, o 

balconista, o advogado, o urbanista, o cozinheiro, o guia turístico. No entendimento do 

poeta, 

 

O trabalho intervém na realidade com tal ordem de benefício e transcendência 

que as profissões, em seu sentido último, podem ser entendidas como 

afirmações do dinamismo do Amor que anima a criação. Muito do caráter de 

uma cidade terá sua formação na maneira como agem, se aprimoram e se 

articulam as profissões de seus habitantes. Deus dota as cidades de 

profissionais como quem esculpe uma fisionomia (Manzatto, 2016, p. 35). 

 

Neste livro, o poeta vê as profissões como dons divinos, o que significa um 

diálogo direto com a narrativa bíblica a respeito dos dons, distribuídos pelo Espírito Santo 

aos habitantes da terra. 

O Livro III inaugura a “Pastoral dos indigentes”, que se abre para abrigar o cego, 

o aleijado, o drogado, o mendigo, o sem-terra, o sem-teto, a prostituta, o desempregado, 

o louco, o leproso, o encarcerado e o exilado. São tipos humanos que compõem o cenário 

da cidade, metaforizados como “clássicos da infelicidade”, “filhos da indigência”, e 

"clamores ambulantes” (Manzatto, 2016, p.55). O poeta utiliza o termo “indigência” em 

toda a sua amplitude dramática, abrangendo as tristezas físicas, morais e sociais” 

(Manzatto, 2016, p. 55). 

O Livro IV apresenta “Os espaços gozosos”, como a praça, o circo; o calçadão, o 

estádio, o campus, o cinema, o centro comercial, o clube, o centro comunitário, o 

aeroporto, a biblioteca, as festas populares; o Livro V evidencia “Os espaços dolorosos”, 

entre os quais se encontram as ruas, o hospital, a delegacia, a penitenciária, a favela, a 

fila, o engarrafamento, o instituto médico-legal, o incêndio, o asilo, a inundação, o 

velório; já o Livro VI põe em cena “Os espaços gloriosos”, exemplificados com a 

academia de letras, quermesse, a ermida, a catedral, o batismo, a confirmação, a 

ordenação, o matrimônio, a procissão, a novena, a missa, a via-sacra; o Livro VII, por sua 

vez, celebra a “Liturgia da Natureza”, contemplando o mar, as montanhas, o deserto, as 

estações, os pássaros, os rebanhos, os jardins, os rios, a oliva / uva / trigo, o vento, o sol, 

a lua; e por fim o Livro VIII  circula pelas “Cidades da Virgem, dos santos, a cidade de 

Deus”. Aqui o poeta revisita as cidades de Fátima, Aparecida, Manaus, Madri, Ávila, 

Lisieux, São Paulo, Assis, Lisboa, Calcutá, Cidade do Vaticano, A Cidade de Deus. 



 23  
 

Como procuramos demonstrar neste capítulo, Contemplação das cidades é um 

livro no qual o entrelaçamento da poesia com a teologia se opera de forma exuberante. 

Na quarta capa do livro, José Comblin declara: 

  

A Poesia de Max Carphentier é mística. Ela é contemplativa no sentido místico 

da palavra. É uma poesia que é uma oração. É uma oração sobre a cidade. É 

oração de louvor porque o poeta descobre nela um grande dom de Deus, o título 

da obra diz ‘Poemas para uma teologia urbana’. Contudo, ela já é uma teologia 

urbana, uma teologia poética. Max Carphentier fala de Deus. Em tudo o autor 

fala de Deus e fala de maneira comovedora, o que habitualmente não fazem os 

livros de teologia (in: Carphentier, 2012, quarta capa) 

  

Percebe-se a devoção e a fé católica do poeta que é expressa por meio da poesia, 

logo a profundidade mística de sua poesia está relacionada aos dogmas em que acredita, 

como afirma Alex Villas Boas no artigo “A ideia de poiésis na Teologia Cristã”: 

  

Enquanto arquétipo, “Cristo está inscrito no íntimo” do ser humano, de modo 

que a poesia expressa o que está impresso, por isso é a profundidade da poesia 

que eleva o sentido do dogma e se torna um catecismo que se pode aprender 

pelo coração através dos sinais sensíveis que a narrativa da poesia fala na 

linguagem dos homens e por meio do qual o Espírito Santo se faz conhecer. 

[...] O dogma é portador de beleza de Deus, e a poiésis é sua via de acesso, na 

medida em que provoca a identificação ao desejo da vontade de Deus, vontade 

de beleza para suas criaturas (Vilas Boas, 2012, p. 282). 

  

Assim, pode-se concluir que a interface entre poesia e religião acontece porque o 

que dá beleza às liturgias é a poesia do mesmo modo que é possível encontrar traços de 

espiritualidade na poesia.  

A obra de Max Carphentier, conforme apresentada no prefácio de José Comblin 

e nos diversos livros que a compõem, oferece uma profunda “teologia urbana” que desafia 

a percepção comum das cidades como meros cenários de desastres e problemas. Em 

contraste, o poeta, atuando como um verdadeiro flâneur, as contempla como um grande 

dom de Deus, onde mesmo os elementos mais ordinários e os indivíduos marginalizados 

revelam belezas e mistérios divinos. Carphentier, ao contrário da maioria que foge da 

cidade, não sente essa necessidade, pois é capaz de ver além dos problemas cotidianos, 

como a respiração, os assaltos e o transporte. 

Através dos “Livros” que estruturam a obra, o poeta flâneur desvenda as múltiplas 

dimensões da cidade. Os monumentos não são apenas pedras, mas “seres de sangue e de 

história”, que assinalam a evolução e a permanência urbana, servindo como meios pelos 

quais o Espírito ensina e revela a história. O olhar atento do poeta permite que ele 



 24  
 

descubra esses monumentos, muitas vezes escondidos em meio a edifícios altos. As 

profissões, por sua vez, são apresentadas como “instrumentos dos dons de Deus e das 

necessidades sociais”, verdadeiros carismas e bênçãos que atuam para o prosseguimento 

do mundo, marcadas pelo sentido de ajuda e solidariedade. O flâneur observa como Deus 

dota as cidades de profissionais, esculpindo uma fisionomia através deles. A abordagem 

da indigência é particularmente comovente, transformando os “clamores ambulantes” em 

um apelo visível da Providência à caridade, na qual o sofrimento se torna um caminho 

para a meta e uma oportunidade de comunhão e transformação. A estrutura do rosário, 

com seus mistérios gozosos, dolorosos e gloriosos, é aplicada aos espaços urbanos, 

guiando a leitura do flâneur. Os “Espaços Gozosos” revelam a alegria inerente à vida 

urbana, como praças, estádios e circos, mesmo que muitas vezes imperceptível. Os 

“Espaços Dolorosos” convidam à caridade e à santificação através da experiência coletiva 

da dor, vista como um caminho de transformação e ascensão, incluindo ruas, favelas, 

filas, engarrafamentos e inundações. Os “Espaços Gloriosos” demonstram como a cidade 

se ilumina nos movimentos de louvor e gratidão ao Criador, revelando a participação do 

homem na glória divina, como a Academia de Letras, a catedral, o batismo e as 

procissões. 

A natureza, muitas vezes esquecida no ambiente urbano, é elevada à categoria de 

“Liturgia da Natureza” pelo olhar do flâneur, mostrando que cada elemento natural na 

cidade, como o mar, o rio, a montanha, os jardins, o vento, o sol e a lua, está em incessante 

estado de louvor a Deus, oferecendo uma dimensão de templo ao “peito urbano”. 

Finalmente, a reflexão sobre as “Cidades da Virgem, dos Santos, a Cidade de Deus” 

atribui um destino místico a cada urbe, reconhecendo-as como seres com alma que 

buscam a perfeição na paz e fraternidade, culminando na visão da Jerusalém Celeste, o 

ideal que descerá quando as cidades tiverem se purificado e merecido essa vinda. 

Em suma, a obra de Max Carphentier é uma celebração poética e mística da 

cidade, onde a figura do flâneur, do poeta que contempla e descobre, é central. Ele guia 

o leitor através das complexidades e desafios urbanos para revelar sua intrínseca conexão 

com o divino. É um convite à contemplação e à redescoberta da beleza, do propósito e do 

potencial de santificação presentes em cada aspecto da vida urbana, enxergando além do 

óbvio e revelando os “mistérios” que se escondem à vista de todos. 

 

 

 



 25  
 

1.2 O flâneur e a cidade como matéria poética 

 

A historiadora Sandra Pesavento publicou, no ano de 1999, uma obra seminal 

sobre a questão da cidade e sua recriação artística. Trata-se do livro O Imaginário da 

cidade, que explora as representações urbanas de Paris, Rio de Janeiro e Porto Alegre 

entre os séculos dezenove e vinte. A autora investiga como o imaginário coletivo dessas 

cidades foi construído e transformado ao longo do tempo, utilizando uma abordagem 

interdisciplinar que abrange história, literatura e iconografia. Pesavento mostra como as 

cidades são percebidas e imaginadas por seus habitantes e visitantes, destacando a 

importância das representações simbólicas na formação da identidade urbana. Para isso, 

ela elabora as categorias da “cidade de pedra” e da “cidade do pensamento”, sendo esta a 

recriação daquela pelo artista. 

O imaginário da cidade é um campo vasto e dinâmico onde memórias, sonhos, 

medos e desejos se entrelaçam para formar uma paisagem simbólica que transcende as 

estruturas físicas. Cada cidade, com suas ruas, praças, edifícios e ruídos, é também um 

repositório de histórias, narrativas e mitos que moldam a forma como seus habitantes a 

percebem e a vivenciam. Esse imaginário é construído coletivamente, mas também possui 

um caráter profundamente individual. Para alguns, a cidade é um palco de possibilidades 

infinitas, onde os arranha-céus representam ambição e progresso. Para outros, é um 

labirinto opressor, cujos becos escuros evocam insegurança e isolamento. Essa 

ambivalência é o que torna o imaginário urbano tão rico e multiforme. 

De acordo com a pesquisadora Luciana Nascimento, podemos entender a cidade 

como uma espécie de “polo imantado” que tem o poder de atrair, reunir e concentrar os 

homens:  

Ela é o templo onde o homem celebra e promove, dia após dia, a sua habilidade 

de interagir e reinventar o ambiente. Fruto da imaginação e do trabalho 

articulado de muitos homens, a cidade é uma obra coletiva que desafia a 

natureza. Nesse sentido, falar sobre a cidade, esta vasta rede de múltiplas 

significações, pode ser uma atividade prazerosa, é uma oportunidade de ler, 

reler e repensar esse espaço criado em que se vive, onde as pessoas se agregam 

e se desagregam e cada um é, simultaneamente, um e fragmento de um 

conjunto, parte de um coletivo (Nascimento, 2011, p. 19). 

  

Nesse sentido, a pesquisadora dialoga com Raquel Rolnick (1988), que analisa a 

cidade a partir de quatro metáforas que se interpenetram: a primeira metáfora assevera 

que a cidade é um ímã, porque atrai e concentra os homens. Mas não é apenas isso. A 

cidade é também uma escrita, porque produz textos que, na linha do tempo, constroem 



 26  
 

uma memória e, assim, um intertexto. Além disso, a cidade é uma política, que se 

materializa nas lutas cotidianas pela normatização e disciplina da utilização do espaço 

urbano. A quarta metáfora diz que a cidade é um mercado, porque é um espaço no qual 

a produção e o consumo florescem de forma irreversível. Cada uma dessas metáforas 

traduz uma dimensão da cidade e, em conjunto, elas permitem apreender as múltiplas 

facetas do universo urbano (Rolnick, 1988). 

Foi principalmente a partir do século dezenove, quando os processos de 

industrialização se intensificaram de forma sintomática, que houve uma explosão 

urbana na Europa e a cidade passou a se configurar como uma acirrada arena de luta 

por espaço e direitos. A partir de então,  

 
[...] a cidade se destaca como palco de lutas e como fonte de ideias, de 

inovação, de paixão, de violência, de fascinação e de medo. Todas essas 

sensações puderam ser apreendidas pelos seus habitantes, sejam eles poetas, 

escritores, políticos ou cidadãos comuns. Registra-se, então, a emergência da 

cidade como tema literário. O espaço urbano passa a ser recorrentemente 

captado e reinventado pelo discurso ficcional (Nascimento, 2011, p. 19). 

  

Quanto às representações artísticas, a literatura, o cinema, a música e as artes 

visuais reinterpretam e ressignificam o espaço urbano, transformando-o em cenário de 

utopias ou distopias. Walter Benjamin (1985) destaca que em poemas de Baudelaire, por 

exemplo, Paris se converteu em matéria poética, tornando-se uma personagem viva, com 

personalidade própria. O poeta exercita um olhar revisionista sobre a cidade, que lhe 

causa estranhamento pela sua incompreensível superposição de glórias e mazelas 

decorrentes do processo de metropolização. Modelo de cidade praticamente para o mundo 

ocidental todo, Paris seria um poço aberto de contradições que mesclam o aceitável e o 

execrável do progresso industrial: 

  

[...] a cidade moderna, vista por Baudelaire, surge como uma imagem 

perturbadora que atravessa seus pensamentos e seus sonhos. Sonhos de viver, 

sonhos de concreto, de ruas, de traçados, de edifícios. A metrópole se 

transformou, assim, em imagem emblemática da modernidade, pois exibiu as 

transformações materiais e científicas da humanidade (Nascimento, 2011, p. 

21). 

  

Esses sonhos migraram para o papel, de onde floresceram algumas cidades, que 

também serviriam de parâmetro para o florescimento de tantas outras pelo mundo. Por 

outro lado, o imaginário da cidade também se alimenta das experiências cotidianas. O 

trajeto de um ônibus lotado, o cheiro de comida de rua, o som de passos apressados nas 



 27  
 

calçadas - tudo isso contribui para a construção de uma identidade coletiva que é tão 

fluida quanto o próprio ritmo urbano. 

No entanto, o imaginário da cidade não é apenas uma coleção de experiências e 

representações. Ele também reflete relações de poder e desigualdade. As áreas centrais, 

com suas vitrinas brilhantes e espaços bem cuidados, muitas vezes contrastam com os 

territórios periféricos, onde o abandono e a precariedade são mais visíveis. Essas 

diferenças também são incorporadas no imaginário, criando fissuras entre a cidade 

sonhada e a cidade vivida. Por fim, o imaginário da cidade é também um convite à 

transformação. Ao projetar futuros desejáveis ou confrontar realidades incômodas, ele 

nos instiga a repensar o espaço urbano como um local de encontro, convivência e 

criatividade. Nesse sentido, imaginar a cidade é também recriá-la continuamente, 

construindo pontes entre o real e o possível (Pesavento, 1999). 

No que diz respeito à metáfora da cidade como uma escrita, convém ressaltar que 

ela tem sido, ao longo da história literária, muito mais do que um simples pano de fundo 

para narrativas. Desde os primeiros registros urbanos da Antiguidade até as complexas 

paisagens urbanas contemporâneas, a cidade emerge como um espaço diversificado, um 

organismo vivo que dialoga com personagens, trama e tempo. Esse espaço é, ao mesmo 

tempo, representativo das transformações sociais, culturais e tecnológicas, e uma arena 

simbólica de questões existenciais. 

Na literatura clássica, a cidade frequentemente simbolizava ordem, civilização e 

progresso. Obras como a Ilíada e Eneida tratam as cidades, como Troia e Roma, não 

apenas como locais físicos, mas também como encarnações de valores culturais e 

políticos. Já na literatura medieval, a cidade é representada ora como um espaço divino, 

refletindo a ideia de uma Jerusalém celestial, ora como um lugar de pecado e corrupção, 

como nas descrições das cidades comerciais da Idade Média tardia. 

Com o advento da modernidade, a cidade se torna o cenário privilegiado para o 

retrato das transformações sociais. Na literatura do século dezenove, escritores como 

Charles Dickens, Honoré de Balzac e Machado de Assis exploraram a cidade como um 

espaço de contradições: progresso e miséria, riqueza e desigualdade. Londres, Paris e Rio 

de Janeiro são apresentados como microcosmos das tensões entre as classes sociais e as 

dinâmicas de industrialização e urbanização. 

A partir do século vinte, a cidade deixa de ser apenas cenário e se torna também 

personagem ativa na narrativa. Em Ulysses, de James Joyce, Dublin não é apenas o palco 

da jornada de Leopold Bloom. É também um labirinto emocional e simbólico que reflete 



 28  
 

a subjetividade de seus habitantes. Da mesma forma, em Grande Sertão: veredas, de 

Guimarães Rosa, a ausência da cidade é tão significativa quanto sua presença em outros 

textos, marcando as tensões entre o urbano e o rural na formação da identidade brasileira. 

Autores modernistas, como Oswald de Andrade e Mário de Andrade, também utilizaram 

a cidade como um espaço fragmentado e caótico, simbolizando a alienação e a crise da 

subjetividade no mundo moderno. A cidade aqui é um mosaico de imagens e sensações, 

ora atraentes, ora opressivas, mas sempre inseparáveis da experiência humana. 

Na literatura contemporânea, a cidade frequentemente assume um papel 

metafórico. Em obras distópicas como 1984, de George Orwell, e Fahrenheit 451, de Ray 

Bradbury, a cidade é apresentada como um espaço de controle e vigilância, refletindo 

medos relacionados à tecnologia e ao totalitarismo. Por outro lado, em obras como A 

Insustentável Leveza do Ser, de Milan Kundera, a cidade é um espaço de memória e 

pertencimento, carregando as marcas das histórias pessoais e coletivas. A cidade também 

é usada como uma metáfora para a própria experiência literária: um labirinto de 

significados que o leitor deve explorar. Em Cidades invisíveis, de Italo Calvino, a cidade 

é tanto uma construção imaginária quanto um espaço de reflexão filosófica, onde cada 

cidade descrita por Marco Polo reflete aspectos diferentes da condição humana. A cidade 

de Manaus, de forma particular, também foi transformada em matéria poética em Frauta 

de barro, de Luiz Bacellar; Visgo da terra, de Astrid Cabral; Malária e outras canções 

malignas, A República muda e Cidades de puro nada, de Aldísio Filgueiras.  

Seja como espaço físico, personagem ou metáfora, a cidade na literatura, seja na 

prosa seja na poesia, é um reflexo das transformações históricas e culturais que moldam 

as sociedades. Sua representação é sempre plural, abrangendo utopias e distopias, 

pertencimento e alienação, realidades concretas e construções imaginárias. A cidade 

literária, portanto, é tanto uma janela para o mundo exterior quanto um espelho da 

interioridade humana, mantendo sua relevância como tema central na produção literária. 

Como matéria poética, a cidade tem propiciado a riqueza das experiências urbanas 

como fonte de inspiração para a criação literária. O espaço urbano, com sua complexidade 

e pluralidade, oferece um campo vasto de imagens, sons, sensações e narrativas que 

podem ser ressignificados artisticamente, revelando camadas de significado que 

transcendem a funcionalidade material da cidade. 

Como vimos, Charles Baudelaire, com sua visão sobre Paris no século dezenove, 

transformou as ruas, praças e multidões em uma paisagem emocional e simbólica. Para 

Baudelaire, a cidade era simultaneamente bela e decadente, um reflexo do modernismo 



 29  
 

emergente e da condição humana em constante mutação. Essa cartilha de poesia urbana 

se transformou em uma tradição na posteridade. 

A cidade desafia o poeta a capturar o efêmero, o transitório. As ruas, vistas como 

veias do espaço urbano, carregam o movimento incessante da vida moderna, onde cada 

instante é fugaz e ao mesmo tempo cheio de significado. Esse dinamismo é traduzido em 

imagens que condensam o tempo e o espaço, conferindo à poesia urbana uma sensação 

de urgência e contemporaneidade. A diversidade é outro elemento que torna a cidade uma 

fonte inesgotável para a poesia. Os contrastes sociais, culturais e arquitetônicos presentes 

em um único quarteirão oferecem um leque de possibilidades interpretativas. A 

justaposição entre luxo e pobreza, modernidade e tradição, ou natureza e construção 

artificial convida o poeta a explorar as tensões e harmonias que definem a experiência 

urbana (Nascimento, 2011). 

Além disso, a cidade é um espaço de memória e história, carregado de camadas 

temporais que convivem no presente. Monumentos, ruínas e ruas antigas são vestígios de 

narrativas passadas que dialogam com a vida contemporânea. Essa coexistência entre o 

antigo e o novo é frequentemente explorada poeticamente como uma maneira de evocar 

o fluxo do tempo e a permanência do humano em meio às transformações materiais. A 

cidade oferece também uma dimensão subjetiva e afetiva. Ela é vivida e interpretada de 

maneira única por cada indivíduo, o que permite que o poeta construa um imaginário 

pessoal a partir de suas próprias experiências. As paisagens urbanas podem evocar 

saudade, amor, angústia ou esperança, servindo como espelho das emoções humanas. 

Portanto, a cidade como matéria poética não é apenas um cenário ou contexto, mas é um 

universo simbólico em constante expansão, onde o cotidiano e o extraordinário se 

encontram. Ao reinterpretar a cidade através da poesia, o artista não só revela novas 

perspectivas sobre o espaço urbano, mas também reimagina as possibilidades da própria 

experiência humana (Pesavento, 1999). 

Baudelaire descreve Paris como um espaço dinâmico e fragmentado, marcado 

pelo progresso técnico e arquitetônico, mas também pela alienação e desigualdade. Ele é 

fascinado pela multidão, que aparece como um símbolo da vida urbana moderna, uma 

massa anônima e mutante. O poeta explora o anonimato das pessoas, onde o indivíduo se 

perde na coletividade, refletindo tanto a liberdade quanto o isolamento da vida moderna. 

Baudelaire introduz a figura do flâneur, o caminhante contemplativo que percorre as ruas 

da cidade, observando e absorvendo seus detalhes com um olhar poético e crítico.  



 30  
 

O flâneur é, ao mesmo tempo, um participante e um estrangeiro na multidão, 

capturando cenas cotidianas, detalhes banais e as contradições da vida urbana. A cidade, 

assim, torna-se um mosaico de cenas que evocam sensações, pensamentos e imagens. A 

multidão é o universo do flâneur, é a sua paixão: “Para o perfeito flâneur, para o 

observador apaixonado, é um imenso júbilo fixar residência no numeroso, no ondulante, 

no movimento, no fugidio e no infinito. O observador é um príncipe que frui por toda 

parte do fato de estar incógnito” (Baudelaire, 2006, p. 857). 

Embora o conceito de Flâneur não tenha nascido com Baudelaire, uma vez que 

fora proposto anteriormente por Edgar Allan Poe, foi o poeta de As flores do mal que o 

aprofundou e sistematizou como uma ideia fecunda para os estudos literários posteriores. 

Podemos encontrá-lo nas seções “Quadros parisienses” e “Spleen de Paris”. O flâneur 

vincula-se umbilicalmente ao mundo urbano de Paris, sendo o “homem na multidão” 

imerso em sua obsessão de capturar imagens das glórias e mazelas de uma cidade em 

franco movimento. 

Baudelaire encontra beleza mesmo nos aspectos mais sombrios e decadentes da 

cidade. Em seus poemas, ruas estreitas, becos escuros e cenas de marginalidade coexistem 

com descrições de avenidas iluminadas e festas exuberantes. Essa tensão cria uma 

dualidade: a cidade é ao mesmo tempo fascinante e opressora, inspiradora e sufocante. 

Para Baudelaire, a cidade é um reflexo da alma humana. Em suas descrições da vida 

urbana, ele revela o caos interior, os desejos e as angústias de seus habitantes. A 

modernidade parisiense com seus avanços, desigualdades e ritmo acelerado serve como 

uma metáfora da complexidade e fragmentação da existência humana (Nascimento, 

2011). 

Walter Benjamin, em suas reflexões sobre a cidade, explorou a relação entre a 

cidade, a modernidade e a experiência urbana de forma bastante significativa. Ele abordou 

a cidade como um espaço de múltiplos significados e contextos na modernidade, em 

especial nas suas obras sobre a cultura e a arte. Em suas análises sobre o flâneur e a 

modernidade, Benjamin argumentou que as cidades modernas, especialmente Paris, 

representavam um lugar de encontros, rupturas e experiências sensoriais que desafiavam 

as formas tradicionais de percepção. Ele via a cidade como uma construção culturalmente 

rica, mas também fragmentada e cheia de contradições (Benjamin, 1991; 2015). 

Benjamin explorou também a poética da cidade em suas leituras da arte e 

literatura, vendo a cidade moderna não apenas como um cenário físico, mas como um 

espaço de significados, imagens e sensações que são constantemente reconstruídos e 



 31  
 

reinterpretados na poesia. Para ele, a cidade se torna uma metáfora de transição, ruína e 

modernidade. A poesia poderia refletir a diluição da experiência urbana em fragmentos 

sensoriais e significativos, capturando momentos fugazes e rupturas que caracterizam a 

vida nas grandes cidades. Em relação à poesia especificamente, ele via o ato de escrever 

como uma tentativa de resgatar e capturar esses fragmentos urbanos, muitas vezes 

esquecidos ou ignorados pela experiência cotidiana. Assim, a poesia, em sua visão, 

poderia ser uma forma de crítica à urbanização e à alienação que se manifestam nas 

cidades modernas, refletindo sobre a complexidade da vida urbana e a perda de conexão 

com o passado (Benjamin, 1991; 2015). 

A cidade de Baudelaire é também o lugar onde o efêmero e o transitório ganham 

destaque. Para ele, o poeta deve capturar o instante fugaz da vida urbana, transformando-

o em algo eterno através da arte. Essa ideia permeia sua poesia, onde ele celebra o 

passageiro sem perder de vista a melancolia da impermanência. Assim, Baudelaire 

reinventou a relação da poesia com a cidade, transformando Paris em um protagonista 

simbólico e emocional. Sua visão aguda não apenas moldou a poética urbana, mas 

também influenciou gerações de artistas e escritores, como Max Carphentier, a 

explorarem as contradições e riquezas do ambiente urbano (Baudelaire, 2002; 2006).  

Com Carphentier, o flaneurismo baudelairiano migrou de Paris para Manaus, 

acomodando-se perfeitamente à geografia lírica dos trópicos. Ao escrever Contemplação 

das cidades, ele revela nos espaços urbanos a interface entre literatura e teologia como se 

fosse um passeio livre e independente pela urbe e sua relação com o sagrado, e dedica um 

especial poema à cidade de Manaus, em que pese a “Paris dos trópicos” ter sido o ponto 

de partida para praticamente todos os poemas do livro. 

Optando pela expressão neossimbolista, no sentido da preocupação com o 

espiritual, o metafísico e o transcendente nos espaços urbanos, por meio de uma 

linguagem poética que expressa uma teologia urbana, demonstra preocupação não apenas 

com a ordem espiritual, mas também com a concretude das cidades e os dramas humanos 

nos diversos espaços geográficos da urbe. O fio condutor que cimenta toda a obra é 

exatamente o eu-lírico flâneur, que nos obriga a ler os poemas de forma vertical e cujo 

máximo prazer é “contemplar” os flagrantes das cidades, perambulando por elas. O 

resultado da perambulação e contemplação desse eu poético, que também é poeta, são 

epifanias múltiplas, como podemos ver no poema “Nossa Senhora da selva”, dedicado à 

cidade de Manaus: 

 



 32  
 

I 

Os sinos carmelitas acordam cedo  

pra despertar a solidão da selva:  

raízes se levantam, homens e pássaros  

unem-se a Deus no coração das nuvens 

 

Nossa Senhora chega, erguem-lhe a tenda  

na colina que reza olhando as águas. 

A fé percorre aldeias, conjugando  

os tambores que entendem harpas do céu. 

 

As potências do verde alto proclamam:  

a evolução da vida pode agora  

em nós frutificar pra eternidade. 

 

A Virgem e São José então se mudam  

para a nova cidade, em que seu Filho  

é o Bom Pastor de almas e de rios. 

 

II 

Nossa Senhora de Manaus, teus olhos  

se alagaram na luz das nossas fontes,  

e igarapés meninos te lembraram  

os cântaros que amaste no deserto. 

 

Mas as férreas manadas de edifícios  

vieram no tropel das avenidas  

sacrificar oásis peregrinos,  

sombras amáveis, buritis felizes. 

 

Desceste então aos veios mais profundos,  

para instalar no amago da terra  

o sorriso das fontes soterradas. 

 

Manaus segue cercada de perdão,  

porque as águas que morrem se transformam  

em fontes novas do teu coração. 

 

III 

As águas de Manaus não são mais águas,  

desde que a Virgem, a dona do milagre,  

derramou sobre o Negro e o Solimões  

umas talhas sobradas de Caná. 

 

Eis o vinho que existe para os olhos:  

águas de várias fontes na unidade  

desse Amazonas, corpo de nós todos,  

que morre em rio e ressuscita em mar. 

 

Nos beiradões, cenáculos das garças,  

Manaus se multiplica e lava os pés  

de esteios resolutos como apóstolos. 

 

E Deus acolhe o afã da fé cabocla:  

reluzem ave-marias entre cardumes,  

na procissão remada das canoas. 

(Carphentier, 2012, p. 181-182) 

 



 33  
 

O eu-lírico flâneur revela-se um observador apaixonado nesse poema, unindo o 

concreto da cidade ao espiritual transcendente. A sucessão das estrofes I, II e III é um 

passeio contemplativo que vai do sagrado original (a colina, a chegada da virgem) ao 

conflito moderno e, finalmente, à transcendência do rio e da fé. Ao mesmo tempo, o 

poema é uma denúncia contra a profanação desse espaço natural, verbalizada por meio 

de múltiplas camadas metafóricas, como as “férreas manadas de edifícios” que vieram 

“no tropel das avenidas”, “sacrificar oásis peregrinos, sombras amáveis, buritis felizes”. 

O eu-lírico flâneur, em sua perambulação por Manaus, não apenas descreve o 

avanço urbano, mas o interpreta teologicamente, como uma agressão à pureza e à história 

sagrada da cidade amazônica, conferindo uma profundidade metafísica às “contradições 

e riquezas do ambiente urbano”, e por fim registra as contradições (natural versus urbano) 

e, através de seu olhar perspicaz e neossimbolista, transforma a cidade em um mosaico 

de teologia urbana, cumprindo sua vocação de observador apaixonado e crítico da urbe. 

O autor de Contemplação das Cidades tem a cidade de Manaus como objeto poético, 

explorando sua história desde os “carmelitas” até a Manaus moderna, interligando poesia, 

sagrado e a cidade. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 34  
 

2. MONUMENTOS URBANOS, FLANEURISMO E EPIFANIAS 

 

O capítulo explora como as metáforas descrevem as experiências multifacetadas 

da cidade (gozosos, dolorosas e gloriosas), utilizando o olhar do flâneur como ponto de 

vista. Baseado na teoria clássica aristotélica da metáfora (2002), além dos conceitos de 

flâneur, introduzido por Baudelaire, e de epifania, utilizado por James Joyce, o texto usa 

esses recursos como guia analítico para evidenciar como o poeta-flâneur testemunha tanto 

as relações sociais no espaço urbano quanto a relação do homem com o sagrado. 

 

2.1 O poeta flâneur contempla as cidades 

 

Em Contemplação das cidades, como o próprio título já pressupõe, o espaço 

urbano se encontra convertido em matéria poética. O poeta-flâneur contempla as cidades, 

especialmente sua cidade natal, Manaus, como um lugar sagrado, cujos monumentos e 

seres fazem parte do divino. Em todos os poemas que compõem o livro, o que se vê são 

expressões de epifania. A epifania, em sua matriz etimológica, significa “manifestação 

divina”. Foi o teórico irlandês James Joyce quem promoveu a transição do termo para o 

universo literário, ao definir “epifanias” como “manifestações súbitas, quer na 

vulgaridade do discurso ou do gesto, ou em uma fase memorável da própria mente [...] 

São os momentos mais delicados e evanescentes” (Joyce, 1993, p. 113). 

O conceito de epifania, conforme proposto por Joyce, é uma noção central tanto 

em suas obras literárias quanto em sua visão estética. Para ele, a epifania corresponde a 

um momento de súbita revelação ou insight, uma experiência transformadora que ilumina 

a verdadeira natureza de uma pessoa, objeto ou situação. O sujeito posta-se diante do 

objeto, e este lhe “revela” algo da essência que subjaz à aparência das coisas. 

James Joyce introduziu formalmente o conceito de epifania em seu primeiro livro, 

Stephen Hero, que mais tarde se tornaria Retrato do artista quando jovem. Ele descreve 

a epifania como um momento em que a “alma de uma coisa comum” é revelada. Para 

Joyce, esses momentos de clareza não se restringem a grandes eventos dramáticos, mas 

podem surgir de situações triviais, revelando uma verdade profunda oculta na banalidade 

do cotidiano (Joyce, 1992; 1993). 

No entendimento de Joyce, as epifanias são fundamentais para a compreensão da 

vida e da arte. Elas capturam a beleza e a verdade de momentos passageiros, elevando a 

experiência cotidiana a um plano quase sagrado. Através dessas revelações súbitas, Joyce 



 35  
 

desafia os leitores a verem além das superfícies, a reconhecerem a profundidade e a 

complexidade subjacentes às experiências humanas mais simples. Assim, a epifania 

permite uma exploração profunda da capacidade humana de encontrar significado e 

verdade nas experiências cotidianas. Ao destacar esses momentos de revelação súbita, 

Joyce não só enriquece suas narrativas literárias, mas também oferece uma visão estética 

que valoriza a beleza intrínseca da vida comum. As epifanias são janelas para a alma, 

revelando as verdades subjacentes da existência humana (Joyce 1992; 1993). 

É o que se percebe nos poemas de Carphentier, em Contemplação das cidades. O 

eu-lírico assume a performance de flâneur e exercita sua perambulação pela cidade, que 

é Manaus, mas é também qualquer metrópole do planeta. Inicialmente, ele elege as 

edificações e os monumentos urbanos como objetos de sua atenção, como se os estivesse 

inventariando com sua lupa poética. Cada construção ou monumento comparece 

revestido pela roupagem especial da metáfora. E o leitor, acompanhando o eu-lírico em 

suas andanças, exercita também o flaneurismo, que lhe proporciona o gozo estético. 

Ao dar palavra aos monumentos, ele revela as marcas da evolução da cidade, sua 

história e relações estabelecidas no tempo. Além disso, registra a presença do Espírito 

benevolente, que nos ensina sobre nós mesmos, corpo social, moradores da cidade, sobre 

nossas conquistas, nosso passado que inspira o presente. A história é contada por meio 

dos Monumentos, que se tornam palavra viva, discursos de ferro, pedra e argamassa 

tecidos no silêncio, mas com a força de eloquentes testemunhos. Cada monumento 

funciona como um gatilho de epifania. 

 

2.2 O “oráculo das horas” – Relógio municipal  

 

O passeio inicia-se pelo Relógio Municipal, metaforizado no subtítulo como 

“oráculo das horas”: 

 
O Relógio Municipal se acorda antes dos pássaros,  

como o frade mais velho do mosteiro, 

e abre o livro das horas prometidas.  

Sua primeira batida ninguém ouve: 

é um suspiro de sino para Deus, 

que conta nossos dias como grãos, 

que sabe como um pai as nossas dores. 

(Carphentier, 2012 p. 17) 

  

O poema enfeixa reflexões sobre o tempo e a efemeridade da vida a partir da 

observação do vistoso relógio municipal erigido na capital amazonense no período 



 36  
 

faustoso do ciclo da borracha, por volta de 1929. Como se processa a epifania nesse caso? 

Onde todos os passantes veem apenas uma joia arquitetônica, um elemento que lembra a 

época áurea da Manaus da belle époque, o poeta vê algo essencial, invisível a olhos 

destreinados: os relógios atestam que o tempo é uma ilusão humana, que apenas confirma 

a nossa fragilidade e finitude diante da eternidade e do infinito. Os relógios testemunham 

nossa pressa, nossa canseira, nossas correrias. Eles são oráculos que marcam os nossos 

passos no decurso de cada estação do tempo e da vida e anunciam a hora de nossa partida, 

como se percebe nesta estrofe, em que o eu-lírico “conversa” com os ponteiros: 

 

Ó ponteiros, marcais os nossos passos. 

Logo vereis os olhos pontuais 

do carteiro, do guarda e do cardíaco 

vos consultar, oráculos certeiros. 

Ponteiros – 

o jovem grande e o velho pequenino – 

que girais nosso tempo em doze números, 

girai sobre a cidade as pétalas do dia 

para que caiam as bênçãos como flores. 

(Carphentier, 2012 p. 17) 

 

Diante do relógio municipal, vem a constatação de que o funcionamento da cidade 

e da vida é regido pelos ponteiros que o homem inventou para fatiar o tempo infinito em 

“doze números”, alimentando a ilusão de que o homem é senhor do tempo, quando, na 

verdade, é dominado por ele. Carphentier, por meio do eu-lírico,  reflete sobre a tríade do 

tempo, que nos permite experimentar: “um tempo-manhã”, metáfora da retomada da obra 

de criação do mundo; “um tempo da tarde”, que expõe os cálices abertos das dores do dia 

e do entardecer; e “um tempo-noite”, que nos permite o descanso e a reflexão. Essa 

imagem triádica do tempo (manhã, tarde e noite) é tributária da narrativa bíblica da 

criação do mundo, tal como se apresenta no livro de Gênesis, livro dos começos, em que 

Deus trouxe à existência o dia (tarde e manhã) e a noite. 

O poema carrega uma ironia ao refletir sobre nossas lides com o tempo: 

imaginamos que o nosso tempo é maior do que os tempos das estações, mas na verdade 

somos menores, porque somos finitos, breves. Por esse prisma, o poeta contrapõe o tempo 

físico (crônico) ao tempo psicológico. Na confluência entre os dois encontra-se o relógio, 

que por um lado nos embala com a ilusão do domínio sobre o tempo e por outro nos 

assombra com a constatação da fugacidade da nossa existência. 

 

 



 37  
 

2.3 O “Edifício das cenas” – Teatro  

 

Após a passagem pelo relógio municipal, o eu-lírico dirige-se ao Teatro, 

metaforizado como “edifício das cenas”: 

 

Na penumbra de Deus ouço a cidade 

Queixar-se de suas chagas no Teatro. 

As ruas usam máscaras, são nomes 

dos pecados que somos nas esquinas. 

Flor e corrupção saltam do texto 

de um jardim semeado a preço adúltero. 

Porque um teatro – cúpula e colunas  

fundadas para o bem – é sempre a casa  

onde o homem e seu meio se interrogam. 

 

O Teatro e a cidade são irmãos, 

Os gêmeos da tragédia em carne e canto,  

Libretos de mercado e de velório. 

Nas frisas o silêncio nos visita 

com seu passo de infância ou de futuro 

na terra em que se gasta a nossa vida. 

 

A cidade interpreta o mundo e o tempo,  

o Teatro interpreta a vida e a morte 

leem diante de nós os papéis que criamos.  

 

O meu lenço, que é sósia da cortina 

fechada em violeta e último ato, 

enxuga breve lua em minhas pálpebras. 

A calçada me chama, e caminhamos. 

 

Dorme agora, cidade, que te vimos 

nos símbolos e carnes que sustentas.  

A manhã nascerá sobre teus bairros 

com um gorjeio de cor que não se rende 

e reza como um pombo em teu Teatro. 

(Carphentier, 2012, p. 19-20).  

 

 

O teatro sempre foi a linguagem utilizada para representar ou imitar a realidade. 

Para Aristóteles, a tragédia é uma forma de imitação (mimesis) da realidade, que busca 

representar ações humanas de forma elevada e solene (Aristóteles, 2002). No poema, o 

eu-lírico observa a relação estabelecida entre a realidade vivida nas ruas da cidade e a 

realidade encenada no Teatro, por meio da metáfora “A cidade e o teatro são irmãos 

gêmeos da tragédia”. Os pecados humanos, como a violência, a prostituição, a exploração 

e a miséria das pessoas de todos os tipos, uma doença social, são encenados tanto na vida 

real quanto no palco onde são assistidos pelo público que por ali passa.  

A cidade é personificada: ela se queixa, sofre, sangra. Suas “chagas” evocam 

sofrimento, talvez social e moral. O espaço onde essas dores ecoam é o Teatro, símbolo 



 38  
 

tanto da representação estética quanto da denúncia, um lugar onde os conflitos humanos 

ganham forma visível e dramatizada. Ao dizer que “As ruas usam máscaras, são nomes / 

dos pecados que somos nas esquinas”, o eu-lírico constrói uma crítica à hipocrisia social. 

As “máscaras” remetem ao teatro clássico, mas também ao fingimento cotidiano. As ruas 

não apenas escondem, mas encarnam os “pecados” da sociedade – gula, luxúria, avareza, 

violência – que se manifestam “nas esquinas”, isto é, nos encontros marginais da cidade. 

Em “Flor e corrupção saltam do texto / de um jardim semeado a preço adúltero”, 

temos a justaposição entre “flor” (beleza, pureza) e “corrupção” (degradação moral), que 

reforça a ambivalência do espaço urbano e artístico. A expressão "jardim semeado a preço 

adúltero" sugere que até o que é belo foi conquistado com traições éticas, com 

negociações morais espúrias. O jardim, símbolo do Éden, é aqui profanado; em “Porque 

um teatro – cúpula e colunas / fundadas para o bem – é sempre a casa / onde o homem e 

seu meio se interrogam”, o teatro é exaltado como espaço de questionamento existencial, 

uma casa onde se confrontam o indivíduo e a sociedade.  

A ideia de que foi fundado “para o bem” entra em contraste com as realidades que 

nele se apresentam – as chagas da cidade, a corrupção, as máscaras sociais; em “O Teatro 

e a cidade são irmãos, / Os gêmeos da tragédia em carne e canto”, a metáfora dos irmãos 

gêmeos da tragédia reforça a simbiose entre arte e realidade. O teatro não apenas 

representa a cidade: ele é a cidade, em sua encenação, em seu sofrimento, em seu canto 

(poético e ritual). A tragédia aparece como a linguagem comum entre esses dois espaços. 

a imagem de “Libretos de mercado e de velório” é particularmente instigante: “libretos” 

são roteiros de óperas ou peças. Aqui, o poema diz que a cidade e o teatro encenam tanto 

o mercado (vida, comércio, alienação) quanto o velório (morte, luto, fim). São registros 

de uma sociedade em crise, onde o espetáculo da vida é atravessado pela mercantilização 

e pela decadência. É no teatro, edifício das cenas, que a cidade se queixa de suas chagas. 

Os flagrantes da cidade são ali encenados em um jogo de máscaras. Diante de plateias 

ignotas, desenrolam-se tragédias e comédias, concertos e desconcertos que dão forma à 

vida nas cidades. 

“Nas frisas o silêncio nos visita”: “Frisas” são os espaços laterais superiores de 

um teatro, de onde se observa a cena com certa distância e privilégio. São também, por 

extensão simbólica, lugares de contemplação, escuta atenta e suspensão do tempo. O 

“silêncio” é personificado, tornando-se uma presença viva que “nos visita”. Ele não é 

ausência de som, mas presença que permite escutar o essencial, tanto no teatro quanto na 

vida. Esse verso evoca a experiência estética e espiritual do teatro: o momento em que o 



 39  
 

público, em silêncio, entra em comunhão com a cena. É também um convite à escuta 

interior. “Com seu passo de infância ou de futuro”: Este é o verso mais lírico e ambíguo. 

O silêncio se move com o “passo de infância”, ou seja, leve, inocente, inaugural, ou com 

o “passo de futuro” — desconhecido, suspenso, aberto ao porvir. 

Há uma sugestão de que o teatro (ou a arte em geral) é um espaço onde o tempo 

se dilui ou se funde: o que passou e o que virá se misturam no agora da experiência 

estética. A infância e o futuro também podem ser lidos como os dois tempos extremos da 

fragilidade e da possibilidade, ambos marcados por silêncio e expectativa. O verso “na 

terra em que se gasta a nossa vida” tem um tom existencial e concreto. A “terra” é o 

mundo real, o tempo, o corpo, o lugar onde nossa vida é consumida, no duplo sentido de 

ser vivida e desgastada. Este verso aterra os anteriores: o silêncio do teatro, que se move 

como infância ou futuro, ocorre dentro da finitude, no palco da vida que se esvai. Há uma 

beleza trágica aqui: mesmo em meio ao desgaste da existência, a arte oferece instantes de 

suspensão, de visitação do silêncio, de contato com algo maior. O trecho pode ser lido 

como uma meditação poética sobre o poder do teatro (ou da arte) de provocar uma escuta 

profunda, uma visita do silêncio, que nos reconecta com o que fomos (infância), com o 

que sonhamos (futuro), mesmo enquanto gastamos a vida no tempo presente, finito, 

terreno. 

“O meu lenço, que é sósia da cortina / fechada em violeta e último ato, / enxuga 

breve lua em minhas pálpebras”. O lenço — objeto pessoal, íntimo — é comparado à 

cortina de teatro, como se o espectador carregasse consigo algo da própria cena. Ao dizer 

que o lenço é “sósia da cortina”, Carphentier estabelece uma metáfora de transposição: a 

arte e a vida se espelham. A cortina fechada remete ao fim da peça, ao encerramento de 

uma experiência sensível. A cor violeta traz um tom de melancolia, recolhimento, 

espiritualidade. “Enxuga breve lua em minhas pálpebras” é uma imagem belíssima: a 

emoção que aflora aos olhos após o espetáculo é comparada à lua — luminosa, fugidia, 

breve. É o reflexo da beleza que foi vivida e agora se esvai suavemente com as lágrimas 

ou com o fim da noite. 

“A calçada me chama, e caminhamos. / Dorme agora, cidade, que te vimos / nos 

símbolos e carnes que sustentas”. A calçada representa o retorno à realidade urbana, ao 

cotidiano. É como se, após o êxtase da arte, o poeta voltasse ao mundo real, mas 

carregando o que viu no palco. A cidade “dorme”, mas foi vista, revelada, durante o 

espetáculo, que encenou seus “símbolos e carnes”. Aqui, Carphentier une o imaginário 



 40  
 

(símbolos) e o corpo social (carnes) que o teatro apresenta. A arte desvela a cidade, faz 

ver o que está oculto no dia a dia. Ela revela o drama e a beleza da vida urbana. 

“A manhã nascerá sobre teus bairros / com um gorjeio de cor que não se rende / e 

reza como um pombo em teu Teatro”. O nascer do dia é marcado por um renascimento 

da esperança: “gorjeio de cor que não se rende”, uma imagem sinestésica e vibrante que 

junta som e cor, sugerindo resistência e beleza. O verbo “reza” traz a ideia de um ato 

devocional, sagrado. O pombo, figura urbana, comum, aqui se torna símbolo de um gesto 

delicado: a arte continua a rezar, mesmo quando a cidade dorme. Ao afirmar que esse 

pombo “reza em teu Teatro”, o poeta eleva o teatro a templo, lugar de comunhão entre o 

humano e o divino, entre o sonho e a rua. 

O poema pode ser lido como um cântico ao teatro como lugar de revelação da 

cidade. O eu-lírico, emocionado, sai do espetáculo carregando a luz breve da lua nos 

olhos, o que viu e sentiu ainda pulsa em sua memória e em sua carne. A cidade, então, 

não é mais apenas concreto, mas carrega os dramas e os símbolos que o palco expôs. O 

teatro aparece como espelho do mundo, que torna visível o invisível; espaço sagrado, 

onde o cotidiano é transfigurado; fonte de resistência e esperança, mesmo na dureza 

urbana. Max Carphentier combina lirismo e crítica urbana, espírito cívico e 

transcendência, fazendo do teatro um lugar onde a cidade se contempla a si mesma e onde 

a humanidade reencontra seu rosto. 

 

2.4 A rosa do obelisco – Marco zero da cidade 

 

Após o teatro, o eu-lírico-flâneur se dirige ao Marco Zero da cidade, identificado 

pela metáfora “rosa do obelisco”, que é uma meditação lírica sobre o Marco Zero da 

cidade, local simbólico onde tudo se inicia – geograficamente, espiritualmente, 

poeticamente. Ele conjuga o espaço urbano, o tempo histórico, o caminho espiritual e a 

missão ética do sujeito na urbe e no mundo: 

 
Do obelisco nasce a rosa das estradas, 

rosa dos ventos, rosa do Marco Zero,  

com os caminhos da cidade até o rio, 

e as trilhas que vão beber no mar, 

e as pedras que em nossos pés sobem a colina. 

 

Estou no Marco Zero e quero a tua senda, 

tua ajuda, Instrutor, para o caminho estreito, 

porque os meus passos levam a mim e o irmão, 

e a cidade se apoia no meu braço, 

velha senhora com o colar das árvores, 



 41  
 

monolítico andar de construção crescendo. 

 

Vejamos no obelisco o momento da busca 

do antigo caminho sempre novo 

dos santos que nos querem sucessores. 

 
Na cidade nascemos para a terra; 

da cidade partimos para Deus. 

(Carphentier, 2012, p. 21).  

 

Quanto ao marco zero, a rosa do obelisco, existe para atestar o nascimento da 

cidade e apontar as direções a serem seguidas. Ali, há o aprendizado de que “Na cidade 

nascemos para a terra; / da cidade partimos para Deus”. Assim, o marco zero da cidade 

está a nos sinalizar que a vida é uma viagem, com ponto de chegada (nascimento) e ponto 

de partida (morte). A vida como uma viagem que se dá no tempo é uma metáfora bem 

assentada em nossa cultura, como lembram George Lakoff e Mark Johnson (2002). 

O obelisco se apresenta como origem e orientação: “Do obelisco nasce a rosa das 

estradas, / rosa dos ventos, rosa do Marco Zero”. O obelisco, estrutura vertical e 

simbólica, funciona como um eixo fundante da cidade, do qual irrompe uma “rosa” que 

não é flor, mas rosa dos ventos – o instrumento que orienta as direções. Há aqui uma 

sobreposição entre o sentido literal (o ponto geográfico de onde partem as estradas) e o 

sentido simbólico (centro de origem e destino, lugar de decisões e caminhos). O marco 

zero é apresentado como um útero urbano e espiritual: de lá nascem os caminhos, mas 

também se busca a volta à origem. 

Por meio de uma metáfora orientacional (Lakoff e Johnson, 2002), dá-se o 

movimento entre cidade, rio e mar: “com os caminhos da cidade até o rio, / e as trilhas 

que vão beber no mar”. O fluxo espacial vai da cidade ao rio e do rio ao mar – metáfora 

do ciclo vital e das rotas de expansão humana, mas também das águas simbólicas do 

batismo, da purificação e da travessia espiritual. O verso “e as pedras que em nossos pés 

sobrem a colina” sugere dificuldade, ascensão e sacrifício, evocando a peregrinação, 

talvez até uma via-crúcis laica pelos espaços urbanos.  

O eu-lírico enaltece a oração do caminhar: “Estou no Marco Zero e quero a tua 

senda, / tua ajuda, Instrutor, para o caminho estreito”. Aqui, o eu-lírico-flâneur assume o 

lugar de viajante, discípulo e buscador. Ele fala com um “Instrutor” (com maiúscula), 

evocando Deus, o Cristo, pedindo auxílio para trilhar o “caminho estreito”, clara 

referência ao Evangelho: “Entrai pela porta estreita... estreito é o caminho que conduz à 

vida” (Mat. 7: 13-14). Essa busca é simultaneamente individual e coletiva: “porque os 



 42  
 

meus passos levam a mim e o irmão”, o que indica que a jornada espiritual não é solitária: 

ela implica responsabilidade ética, solidariedade, um caminhar com e pelos outros. 

A cidade comparece como corpo e herança: “e a cidade se apoia no meu braço, 

velha senhora com o colar das árvores”. A cidade é personificada como uma anciã, rica 

em memória, adornada por sua natureza (“colar das árvores”). Há afeto e responsabilidade 

na relação: o eu lírico sustenta a cidade, participa de sua construção e continuidade: 

“monolítico andar de construção crescendo”. Esse “monolítico” remete à ideia de algo 

sólido, duradouro, memorial, como o próprio obelisco. A cidade cresce sobre pedras, 

memórias e corpos. É uma edificação ética e histórica. 

“Vejamos no obelisco o momento da busca / do antigo caminho sempre novo / 

dos santos que nos querem sucessores”. Nestes versos, o obelisco é um símbolo de 

herança espiritual e missão ética. O “caminho antigo sempre novo” é um paradoxo 

poético, revelando que a verdade essencial é perene, mas precisa ser recriada a cada 

geração. Os “santos” aqui simbolizam os modelos de vida íntegra, e ser seu “sucessor” é 

continuar a obra do bem na cidade e no mundo. 

“Na cidade nascemos para a terra; / da cidade partimos para Deus”. Aqui se amarra 

toda a trajetória: a cidade é o lugar da encarnação e da missão. É onde o humano se 

inscreve na terra – com corpo, suor, pedra e árvore – mas também o lugar de onde se parte 

para o transcendente. Esse fechamento do poema remete à noção de que a vida urbana é 

também campo espiritual, e que, ao construir a cidade, construímos a própria alma. 

Como podemos perceber, “Rosa do Obelisco” é um poema de tom contemplativo, 

místico e civilizatório, que funde geografia, espiritualidade e história numa visão 

simbólica da cidade como espaço de origem, travessia e elevação. Carphentier constrói 

uma poética do urbanismo ético, em que cada rua, cada pedra e cada gesto são parte de 

um mapa maior, o mapa da alma em direção ao divino. 

 

2.5 As “Colunas togadas” – Palácio da Justiça 

 

O Palácio da Justiça, metaforizado como o edifício das “colunas togadas” é o 

próximo ponto de observação do eu-lírico-flâneur: 

 

A avenida do Tribunal é togada de árvores, 

tensas como as colunas adultas  

que sustentam a mulher da balança, 

a espada com o cabo de cruz, 

os rubis das excelências, 



 43  
 

a inconsolável montanha de papéis. 

 

As petições sobem as escadarias, 

todas com jeito de muletas cegas, 

mendigas pontuais de uma clemência incerta. 

 

A cidade, vestida de processos, 

chega com seus farrapos arrastando clamores: 

a rica sala de repente é uma praça 

de execução de títulos e órfãos. 

Chega de um subúrbio o crime 

vestido de estupro. 

Chega do centro o alarde 

de um museu posto em chamas. 

Move-se o Tribunal, move-se a lei, 

e tudo é drama e dor do corpo urbano. 

 

Os homens sérios despacham como quem escreve 

nas areias das praias infinitas: 

estão certos de Deus na outra margem da vida. 

Outros apertam no bolso as moedas de Judas, 

cultivam o som da traça e da ferrugem. 

As chagas dos necessitados são burocratizadas, 

mas resiste a esperança além de todo prazo. 

Entre o dinamismo das dívidas cobradas 

e a graça do Senhor que nunca cessa, 

o Tribunal suspende o nível da avenida 

num imperfeito rito que consagra 

a paciência de Deus sob os vícios dos homens. 

 

À noite se reúnem todos os perdões 

e iluminam de novo o rosto da Justiça 

numa imagem sem paz que nos pesa e retalha. 

 

Ó Deus, pecados multiplicam Tribunais, 

santuários pagãos para medir ofensas 

à Lei do teu Amor sem venda e sem balança. 

(Carphentier, 2012, p. 23-24).  

 

 

O poema reflete sobre o edifício do Tribunal, ou mais amplamente, sobre a Justiça 

humana e sua relação com a dor social, a espiritualidade e a hipocrisia institucional. É um 

texto denso, entrelaçando a linguagem da liturgia jurídica com os símbolos cristãos, em 

uma crítica moral e teológica sobre o papel da lei na cidade. 

Logo na abertura, temos uma imagem cerimonial e quase sacerdotal: a avenida é 

“togada”, palavra que remete à toga dos juízes, mas também à formalidade litúrgica. As 

árvores e colunas são descritas como “tensas”, como se até a natureza e a arquitetura 

partilhassem da gravidade do julgamento. A “mulher da balança” é a Justiça 

personificada, geralmente cega, equilibrando a balança e empunhando uma espada, aqui 

descrita como “cabo de cruz”, ligando diretamente a justiça humana ao cristianismo. 



 44  
 

Nos versos “os rubis das excelências, / a inconsolável montanha de papéis”, os 

“rubis” indicam o luxo e o privilégio dos cargos, contrastando com a “montanha de 

papéis”, símbolo da burocracia excessiva e da inércia diante da dor real. Em “As petições 

sobem as escadarias, / todas com jeito de muletas cegas”, as petições são mendigas: 

frágeis, repetitivas, esperançosas, invisíveis como cegos com muletas. É uma crítica à 

lentidão e insensibilidade do sistema jurídico diante da urgência dos necessitados. 

Nos versos em que “a cidade, vestida de processos, / chega com seus farrapos 

arrastando clamores”, temos que a cidade, como um personagem desfigurado, veste-se de 

documentos e processos, mas o que aparece são clamores, gritos de dor social. O Tribunal 

é lugar de encontro entre as misérias humanas: estupros, incêndios, execuções, dívidas, 

orfandade. O poeta explicita a origem dessas dores da cidade: “Chega de um subúrbio o 

crime / vestido de estupro” e “Chega do centro o alarde / de um museu posto em chamas”. 

Ou seja, tanto a margem quanto o centro da cidade aparecem dilacerados, um quadro de 

tragédia urbana coletiva, em que a Justiça se movimenta, mas não pacifica. 

O poema discrimina dois tipos de homens: os que se movem pela fé e os que 

militam na corrupção – o sagrado e o profano. “Os homens sérios despacham como quem 

escreve / nas areias das praias infinitas”. Esses “homens sérios” parecem justos, mas seu 

trabalho é efêmero e frágil: o que fazem é escrito na areia, leva-se com o vento, com a 

maré. Ainda assim, têm fé: “estão certos de Deus na outra margem da vida.” Já os 

corruptos “apertam no bolso as moedas de Judas”, imagem inequívoca da traição moral: 

vendem a verdade e a justiça por vantagens pessoais. São os cínicos, os que cultivam “o 

som da traça e da ferrugem”. 

“As chagas dos necessitados são burocratizadas, / mas resiste a esperança além de 

todo prazo” – significa que mesmo diante da institucionalização da dor, da frieza 

processual, a esperança se mantém viva. Há aqui um resíduo de fé — não no sistema 

jurídico, mas na graça que transcende a lei. 

“Entre o dinamismo das dívidas cobradas / e a graça do Senhor que nunca cessa”. 

Carphentier contrapõe o mercado da Justiça, ágil em cobrar, em julgar, em punir, à graça 

divina, que é ininterrupta e gratuita. O Tribunal se torna uma paródia do sagrado, e o 

poeta o descreve como um lugar onde “a paciência de Deus [é consagrada] sob os vícios 

dos homens”. A Justiça é um ritual imperfeito: ela se pretende divina, mas é corrompida 

por vícios humanos. 

No fim, o perdão, atributo divino e redentor, tenta refazer o rosto da Justiça, mas 

a imagem continua dilacerada, sem paz. A balança não equilibra, a espada corta, a 



 45  
 

cegueira não é imparcial, é alienada. O fecho é contundente: os tribunais humanos são 

vistos como “santuários pagãos”, onde se julgam pecados não à luz do amor, mas segundo 

pesos corrompidos. O eu-lírico afirma que a verdadeira Lei é a do Amor divino, sem 

venda (cegueira institucional), sem balança (medida materialista ou quantitativa) — uma 

Justiça radicalmente outra, de base espiritual, ética e incondicional. 

Este poema é um grande lamento ético-religioso. Em forma de prece e denúncia, 

em seu poema, Carphentier transforma o Tribunal da cidade num palco onde se encena a 

tragédia da justiça humana, entre o esforço sincero de alguns e a corrupção de muitos. 

Sua poética revela um olhar profético, como o dos salmistas e profetas bíblicos: denuncia, 

clama, espera. Entre o peso das instituições e a graça da fé, aponta que só o Amor, e não 

a balança, pode verdadeiramente julgar. 

 

2.6 A estátua cavalga – Monumento ao Herói 

 

O próximo destino do eu-lírico-flâneur é o Monumento ao Herói, metaforizado 

como “a estátua cavalga”: 

 

Rosto de bronze e sol que entregamos aos pombos, 

a estátua do Herói olha além do horizonte, 

força a ponta de espada esse céu dos profetas 

que é livre como o azul da bandeira de um povo. 

 

O Herói construiu paliçadas e torres, 

defendeu com falcões as cisternas e as virgens; 

unificou com alma a multidão dispersa, 

cobrou do senhorio o salário dos simples. 

 

Cidades têm no Herói o Anjo de atalaia, 

oráculo e fuzil que sustentam nas provas 

a passagem da paz pelos lares contritos 

que esperam de Deus a vitória dos justos. 

 

O cavalo do Herói, de cascos incansáveis, 

é visto ao meio-dia entre os meninos pobres; 

entre os medos da rua é visto pelas tardes. 

Só à noite obedece ao comando da estátua. 

 

O Herói sai então ao encontro da aurora 

e o deixa pastar nas campinas mais jovens. 

E voltam para a terra em que lutaram juntos 

pelo Reino de Deus, pelos lares dos homens. 

 

Heróis têm na cidade uma missão: a vida 

em sangue ou rosa ou pão ofertada aos mais fracos, 

os que pedem de Deus sempre um gesto que os salve 

de toda a multidão de nomes da miséria. 

(Carphentier, 2012, p. 25) 



 46  
 

 

 

O poema pode ser tomado como uma elegia cívico-espiritual que revitaliza a 

imagem do herói urbano. A estátua, geralmente símbolo de memória fixa, história 

consolidada ou mitificação do passado, ganha aqui vida noturna e missão eterna: ela 

cavalga, se move, interage com o sofrimento humano e o ideal do Reino de Deus na terra. 

Carphentier constrói um poema que é ao mesmo tempo mítico, político e teológico, em 

que o herói é mais que figura militar, é figura ética a serviço dos vulneráveis. 

O primeiro verso já insinua contraste e tensão: o “rosto de bronze” (frio, fixo, 

monumental) é “entregue aos pombos”, seres comuns, urbanos, que habitam o cotidiano 

e o abandono. Ou seja, o Herói da cidade foi esquecido, relegado à banalidade, como 

acontece com muitos monumentos públicos. Mas logo o poema reativa sua potência: 

“força a ponta de espada esse céu dos profetas”. O herói aponta a espada para o céu, um 

gesto simbólico e profético, que busca reconectar o mundo terreno com o ideal superior, 

o “céu dos profetas”, onde habitam a esperança, a justiça, os sonhos do povo. 

“O Herói construiu paliçadas e torres, / defendeu com falcões as cisternas e as 

virgens; / unificou com alma a multidão dispersa, / cobrou do senhorio o salário dos 

simples”. Esses versos trazem traços de épica fundadora: o herói é construtor, guerreiro, 

defensor do povo e da justiça social. Ele reúne características do guerreiro bíblico (como 

Davi), do herói popular (como Zumbi ou Tiradentes), e até de líderes espirituais: ele 

unifica, protege, exige direitos. Notável aqui é a junção de imagem militar (falcões, 

espada, torres) com missão social e moral: o herói cobra “o salário dos simples” e defende 

“as virgens”, metáforas de pureza e vulnerabilidade. 

O Herói é metaforizado como um anjo de guarda, uma figura vigilante e bélica, 

mas também profética (“oráculo”). Ele protege a cidade não apenas com força, mas com 

visão e discernimento moral. Nos versos “a passagem da paz pelos lares contritos / que 

esperam de Deus a vitória dos justos”, entendemos que a paz é desejada não como 

ausência de conflito, mas como justiça ativa, como promessa divina a ser cumprida pelas 

mãos do herói, que age em nome dos “justos”. 

O cavalo, extensão simbólica do Herói, se move entre os pobres, entre os medos 

da rua. Ou seja, mesmo que a estátua pareça imóvel, sua presença é viva no cotidiano 

sofrido da cidade. A imagem do cavalo nas ruas humaniza e atualiza o mito: o herói 

permanece agindo, mesmo silenciosamente. “Só à noite obedece ao comando da estátua”. 

Ou seja, à noite a lenda se cumpre: a estátua deixa de ser pedra e vira presença espiritual 



 47  
 

e combativa, voltando ao campo de batalha moral, ao lado dos homens e de Deus. Esta 

missão dupla, divina e humana, é a essência do heroísmo, na poética de Carphentier. O 

herói não é glorificado por si mesmo, mas por servir, por sacrificar-se pelos outros. 

“Heróis têm na cidade uma missão: a vida / em sangue ou rosa ou pão ofertada 

aos mais fracos”. Este é o centro ético do poema. O herói é aquele que oferta a própria 

vida, seja em sangue (luta), rosa (amor, beleza), ou pão (nutrição, justiça social). A tríade 

“sangue, rosa, pão” traduz o heroísmo em entrega concreta e simbólica aos que sofrem. 

“Os que pedem de Deus sempre um gesto que os salve / de toda a multidão de 

nomes da miséria”. A “multidão de nomes da miséria” refere-se às múltiplas formas de 

dor urbana: fome, exclusão, violência, abandono. O herói, nesse contexto, é o intercessor 

popular e espiritual, que não está na glória do passado, mas nas trincheiras silenciosas do 

presente. Max Carphentier propõe que o verdadeiro heroísmo não está apenas na 

memória, mas no serviço constante ao bem comum, mesmo que invisível. A estátua é 

símbolo ambíguo: ao mesmo tempo bronze esquecido e centelha de esperança viva. A 

figura do herói é poética e profética, voltada à justiça dos fracos, não à glória dos 

poderosos. O poema mistura épica, denúncia social, espiritualidade e lirismo, tornando o 

herói não um ídolo, mas um mediador entre a cidade e Deus, entre o sofrimento e a 

esperança. 

 

2.7 Luar sobre uma erma – Monumento ao poeta 

 

Após passar em revista o Monumento ao Herói, o flâneur posta-se diante do 

Monumento ao Poeta, associando-o ao luar, em múltiplas significações: 

 

Onde estão na cidade os luares passados? 

Estão nos olhos lentos dos poetas vivos 

e sobre as frontes altas das estátuas deles, 

vivos olhos de paz em seus rostos de pedra. 

 

Sempre uma luz remota anda meiga e lunar 

no berço do poema ou na lembrança justa 

que o poeta suscita em seu corpo de nuvem 

parada e vertical na noite de uma praça. 

 

Lenços brancos que cobrem esses rostos em prece, 

há luares de amor que nos vêm e não morrem, 

vivem livres de frio sob versos de lã 

que o sonhador legou ao sono de sua terra. 

 

As ruas mudarão de nome e de traçado, 

granitos nascerão onde morreram as rosas, 



 48  
 

e as fontes trocarão de pouso com as usinas, 

tradições passarão, cantiga após cantiga. 

 

Os luares porém não morrerão nos olhos 

dos que buscam no céu um consolo de Deus, 

enquanto vivos são e quando mortos podem 

ainda encher de luz o bosque de sua estátua. 

(Carphentier, 2012, p. 26)  

 

 

Esse poema é uma meditação lírica sobre a presença imaterial e duradoura da 

poesia no espaço urbano. Ele se inscreve como um canto à memória do poeta e à 

permanência do olhar poético, mesmo após a morte, quando a figura do poeta se 

transforma em estátua e, ainda assim, continua a emanar beleza e consolo sobre a cidade. 

O poema começa com uma pergunta: onde estão os “luares passados”? Ou seja, 

onde repousam as lembranças de beleza, ternura, serenidade que a cidade já viveu? A 

resposta é dupla: nos poetas vivos, que ainda olham o mundo com sensibilidade; nas 

estátuas dos poetas mortos, cujos “rostos de pedra” guardam “olhos de paz”, olhos que 

veem mesmo depois da morte. É uma ideia potente: o olhar poético transcende o tempo, 

habitando a matéria (a pedra da estátua) com uma luz viva e serena. 

Vemos que a luz do poema é lunar, não solar, ou seja, é indireta, delicada, 

reflexiva. Surge na origem (o “berço” do poema) ou na memória que o poeta evoca com 

justiça, sensibilidade e medida. A estátua do poeta é descrita como um “corpo de nuvem” 

– leveza e verticalidade reunidas. Mesmo sendo de pedra, ela carrega a evanescência do 

vapor e a firmeza do mármore, misturando matéria e espírito, tempo e eternidade. 

A imagem dos “lenços brancos” evoca paz, luto e oração, como se os rostos dos 

poetas fossem velados pelo tempo, mas ainda em oração poética pela cidade. Quanto aos 

“versos de lã”, eles aquecem. São herança do sonhador, que oferece palavras de abrigo à 

terra que o viu nascer. Aqui, Carphentier sugere que a poesia é mantimento afetivo, calor 

espiritual para os que vêm depois. 

“As ruas mudarão de nome e de traçado, / granitos nascerão onde morreram as 

rosas, / e as fontes trocarão de pouso com as usinas, / tradições passarão, cantiga após 

cantiga”. Este é o núcleo de descrição da mudança urbana: nomes, caminhos, paisagens 

e símbolos se alteram. A cidade muda, a modernização devora a tradição, a poesia parece 

ser empurrada para o esquecimento. Mas Carphentier contrapõe a essa mudança o que 

não morre: “Os luares porém não morrerão / nos olhos dos que buscam no céu um consolo 

de Deus”. O “luar” aqui simboliza a luz do sonho, da fé e da arte. Mesmo com as perdas 



 49  
 

materiais e simbólicas da cidade, permanecem os que olham para o céu, buscando consolo 

na beleza e na transcendência, os poetas e seus leitores.  

Há uma missão póstuma do poeta: ele ainda age depois da morte, ainda ilumina a 

cidade a partir do “bosque de sua estátua”. O termo “bosque” sugere um espaço onde se 

entrelaçam natureza, memória e silêncio, lugar ideal para a permanência poética. Essa luz 

não é somente memória: é inspiração contínua, é presença que educa e aquece mesmo em 

tempos de esquecimento. 

Carphentier compõe, nesse poema, um monumento verbal ao poeta-monumento. 

Seu texto é elegíaco e luminoso, construído com lirismo sutil e crítica implícita às 

mudanças impiedosas da cidade que, embora altere ruas, prédios e nomes, não apaga os 

luares da poesia verdadeira. É também um poema sobre o legado da arte: os versos do 

poeta, vivos ou mortos, continuam a oferecer calor, consolo e visão às futuras gerações. 

 

2.8 Vigília de Alcaide – Monumento ao prefeito 

 

A próxima parada é diante do Monumento ao Prefeito, a “vigília de alcaide”. Esta 

metáfora faz referência ao trabalho do prefeito, que cuida da cidade e a administra. Bons 

e maus, os prefeitos geralmente são lembrados por seus cidadãos em nomes de ruas, 

prédios públicos ou estátuas.  

 

Depois de morto, o prefeito revestiu-se de mármore 

e se postou na sétima colina da cidade amada: 

O quase rio que ele ressuscitara com um decreto 

de seus pés nasce agora e vai crescer no mar. 

O bairro que fundou num campo de begônias 

tem uma creche azul, caixa d’água e colégio, 

mas deixaram morrer o festival das moças 

e a estrada soterrou os mais profundos galos. 

 

Cidades não progridem sem sentir saudade, 

sempre há algo de belo em tudo que passou. 

 

Alcaide que foi bom calça seu pedestal 

e vai para os canteiros festejar nas pedras 

as novas construções, a conclusão dos sonhos 

que semeou e viu como os profetas veem: 

esperanças de Deus nos desertos gerais 

vencidos pela fé das casas que geramos; 

as novas gerações indo de monte em monte 

propagar nossa vida entre a semente e a estrela. 

Monumento ao prefeito é um cajado no ar: 

ao chão pode inspirar, ao céu pode mover, 

ao homem pode dar o rumo de sua rua. 

Porque vigílias cercam aquele que acordou  



 50  
 

para amar na prancheta o despertar geométrico 

de um sorriso feliz no pântano dragado. 

E para celebrar as provisões das chuvas 

nas torneiras que amou no passo das areias. 

 

Os anjos que assistiram aos bíblicos juízes, 

para velar escolhem a erma dos prefeitos. 

(Carphentier, 2012, p. 27)  

 

 

O poema apresenta o prefeito como agente de transformação urbana, ao mesmo 

tempo em que problematiza o esquecimento de certas belezas do passado. O texto mistura 

o registro épico, o tom elegíaco e a visão metafísica, numa construção que enxerga o 

gestor público como pastor, profeta e arquiteto do futuro, um "alcaide" cuja missão não 

termina com a morte. O poema começa com a elevação simbólica do prefeito, agora 

convertido em estátua de mármore e situado na “sétima colina”, referência que evoca 

Roma e a ideia de cidade eterna, mas também confere um tom bíblico ou mítico ao 

personagem, que se torna mais do que homem: um símbolo fundador. 

“O quase rio que ele ressuscitara com um decreto / de seus pés nasce agora e vai 

crescer no mar”. Aqui, Carphentier sugere que o poder administrativo pode gerar vida, 

ainda que por um “decreto”. O “quase rio” (provavelmente um igarapé urbanizado ou 

dragado) é uma metáfora do que foi salvo ou recriado pelo prefeito, e agora flui a partir 

dele, mesmo na morte. 

“O bairro que fundou num campo de begônias / tem uma creche azul, caixa d’água 

e colégio”. Esses versos concretizam o legado do prefeito: infraestrutura, cuidado com as 

crianças, educação e abastecimento. Mas o verso seguinte introduz um contraponto 

melancólico: “mas deixaram morrer o festival das moças / e a estrada soterrou os mais 

profundos galos”. Aqui se apresenta a dialética entre o progresso e o esquecimento: o 

avanço urbano enterra tradições, cantares, festas – o “festival das moças” (provavelmente 

uma celebração popular) e os “galos profundos” (possivelmente metáfora de vozes 

matinais, cantos do povo ou da memória rural). É a crítica sutil à urbanização que 

constrói, mas também silencia. 

“Cidades não progridem sem sentir saudade, / sempre há algo de belo em tudo 

que passou”. Esses versos são aforísticos e funcionam como uma espécie de epígrafe 

interna do poema. A saudade não é retrocesso, mas memória afetiva necessária ao 

verdadeiro progresso. O poeta revaloriza o passado como parte da alma urbana. A imagem 

do prefeito “calçando seu pedestal” é eloquente: ele não está morto, mas em vigília ativa, 

circulando pelas obras, celebrando as realizações. Além do mais, ele é comparado aos 



 51  
 

profetas bíblicos, que enxergam o futuro a partir da fé. O “deserto” é o vazio urbano, 

vencido pelo surgimento de moradias, bairros, infraestrutura, sinais de vida humana e 

esperança. 

“Monumento ao prefeito é um cajado no ar: / ao chão pode inspirar, ao céu pode 

mover, / ao homem pode dar o rumo de sua rua”. A estátua, como símbolo, ganha o 

contorno de bastão sagrado, à maneira do cajado de Moisés. Ela tem a potência de inspirar 

ações terrenas, elevações espirituais e decisões práticas. É uma bela tríade de sentidos: 

chão, céu, homem – unindo dimensões físicas e éticas. 

“Porque vigílias cercam aquele que acordou / para amar na prancheta o despertar 

geométrico / de um sorriso feliz no pântano dragado”. Esta é uma das passagens mais 

densas do poema. O prefeito é alguém que acordou para amar o desenho urbano, ou seja, 

fez da prancheta um instrumento de cuidado e esperança. E o “sorriso feliz no pântano 

dragado” simboliza a vida que brota onde havia estagnação, a poesia da engenharia. 

Para o poeta, os prefeitos e juízes são velados por anjos: o fechamento do poema 

atribui à figura do prefeito um papel quase sacerdotal ou profético. Os anjos que velaram 

os juízes do Antigo Testamento agora vigiam os governantes urbanos, quando esses são 

justos, atentos, visionários. Assim, “A vigília do alcaide” é uma ode urbana que alia o 

lirismo poético à ética pública, vendo na figura do prefeito não um burocrata, mas um 

semelhante dos profetas, um gestor que sonha, sente saudade, constrói com amor e deixa 

legados palpáveis e simbólicos. A cidade, nesse poema, é um organismo vivo, que precisa 

tanto de infraestrutura quanto de memória e espiritualidade. Carphentier propõe que o 

monumento ao prefeito justo seja mais do que homenagem: seja sinal de esperança e de 

vigilância contínua, uma espécie de vigia que, mesmo em pedra, continua orientando os 

vivos com sua história e seu gesto de cuidado. 

 

2.9 Inimigo das febres – Monumento ao cientista (sanitarista) 

 

Agora o poeta-flâneur está diante do monumento ao cientista, representado pelo 

sanitarista, profissional que se dedica a proteger vidas, mesmo quando seu nome 

permanece invisível: 

 
As palmeiras de Deus se perfilam ante o busto 

do inimigo das febres. Os pântanos libertos 

pousam suas libélulas claras 

sobre os cabelos de rocha esvoaçantes. 

As dores se retiram para as sombras, 



 52  
 

não mais rezam no frio os filhos da malária. 

 

Eis aquele que amou a cidade doente 

de chagas semeadas pelas asas palustres,  

e viu que, antes do homem, o rio sofria, 

a esquina definhava, a rua se perdia 

na terra torturada de águas negras, 

e ele, para curar o homem,  

medicou os monturos, os lares dos mosquitos. 

 

A cidade adoece de nós mesmos 

e pode agonizar durante séculos, 

disse ele à mulher tão febril e sozinha 

quanto a sogra de Pedro. Curou-a como apóstolo, 

com um olhar de Jesus e a bênção do quinino. 

De seus tubos de ensaio se elevaram preces; 

se chamará vacina a gota de um milagre 

que ele entreviu nascer do suor de sua noite. 

 

Depois ele pediu, também contaminado: 

Protejam as águas em seus ninhos subterrâneos, 

drenem os rios que carregam os nossos restos, 

levem pela mão a cidade, como uma criança, 

e a eduquem e a louvem com olhar caridoso: 

ela é um ser como nós: carne da nossa carne. 

 

Morreu, olhos fitos no chão da nuvem limpa,  

tal como agora, do busto que lhe ergueram, 

ele pede por nós ao sol que nos socorre. 

(Carphentier, 2012, p. 28)  

 

 

O poema é uma ode lírica e reverente à figura do sanitarista, possivelmente uma 

referência a Oswaldo Cruz, Adolfo Lutz ou outro grande nome da medicina brasileira que 

combateu epidemias tropicais. A estrutura do poema se alinha com a tradição laudatória, 

mas com forte carga simbólica e poética. O poema homenageia o cientista-sanitário que, 

ao enfrentar as doenças tropicais, especialmente a malária, não apenas curou corpos, mas 

salvou e transformou a cidade. O cientista é descrito como um médico profeta, um 

apóstolo da ciência, cuja ação se estende para além do corpo humano, atingindo o espaço 

urbano e a própria natureza. 

A abertura do poema já inscreve o cientista em um panteão sagrado. As palmeiras 

(símbolo tropical e de nobreza) se curvam como soldados ou devotos diante do seu 

monumento. “Os pântanos libertos / pousam suas libélulas claras / sobre os cabelos de 

rocha esvoaçantes”. A libertação da natureza da doença é representada por libélulas, 

insetos que habitam águas limpas, sobre o busto do herói. Os “cabelos de rocha” remetem 

à estátua do cientista, humanizada poeticamente. Em “as dores se retiram para as 



 53  
 

sombras”, a vitória sobre a doença é apresentada com beleza simbólica: a dor se recolhe, 

cede lugar à luz. 

O cientista é imbuído de humanismo e compromisso social. Ele não vê apenas o 

paciente, mas a cidade como organismo doente: “A cidade adoece de nós mesmos”. A 

consciência sanitária se alia à ética coletiva. A doença é, aqui, consequência social, 

urbana, ambiental. O verso “para curar o homem, medicou os monturos, os lares dos 

mosquitos” expressa com precisão a medicina preventiva, a visão integrada de saúde 

pública, que entende que combater o mosquito é mais eficaz do que apenas tratar o doente. 

O cientista é retratado como um apóstolo moderno: “Curou-a como apóstolo / com 

um olhar de Jesus e a bênção do quinino”. Ele alia ciência e fé, técnica e compaixão. O 

“quinino” é remédio real contra a malária, mas aqui recebe ares de milagre, resultado do 

“suor de sua noite”, ou seja, seu trabalho incansável. As imagens religiosas permeiam o 

texto: “preces”, “milagre”, “bênção”, “olhar de Jesus”. O cientista é um novo tipo de 

santo laico, mártir da saúde pública. 

Há no poema um subtexto de ecologia e urbanismo. A cidade é tratada como ser 

vivo: “ela é um ser como nós: carne da nossa carne”. A metáfora da cidade como 

organismo exige cuidado, educação e carinho. O cientista pede ações concretas: 

“Protejam as águas... drenem os rios... eduquem a cidade”. Isso antecipa uma visão 

ambientalista e sistêmica, muito moderna. 

O poema termina com a morte do cientista, que ainda cuida de nós: “ele pede por 

nós ao sol que nos socorre”. Mesmo do busto de pedra, sua missão é eterna. A ciência e 

a compaixão que o moveram permanecem como legado. Assim, o poema é um tributo 

comovente à ciência como ato de amor e cidadania, e ao cientista como figura quase 

mística, que cura a cidade, o povo e o ambiente com olhar visionário. Max Carphentier 

eleva o sanitarista a herói civilizatório, e a medicina em um gesto poético, ético e político. 

 

2.10 Sonhadoras do abismo – as velhas pontes: 

 

As velhas pontes da cidade também são passadas em revista no passeio urbano do 

flâneur: 

 

As pontes sonolentas, sonhadoras do abismo, 

andam pé ante pé e vão dormir nas margens 

antes de transportarem o último homem só. 

 

Fazem parte de Deus essas costas cansadas, 



 54  
 

curvas de sonho e sombra e lâmpadas insones, 

tristes de rio noturno em quase madrugada. 

(...) 

Ponte lembram o Pai-Nosso, ponte dos sete ais, 

sete pedintes pausas do caminho estreito, 

sete ascensões em ponte vertical e súbita. 

 

Uma ponte mantém toda a cidade unida 

por suas pernas de pedra, por seus braços de ferro, 

margem a margem se estende a vida que nos gasta. 

(...) 

(Carphentier, 2012, p. 29)  

 

 

Logo na abertura do poema, as pontes são personificadas como entidades 

sonolentas e pensativas, atribuindo-lhes um estado quase humano de exaustão e sonho. 

Elas “andam” e “vão dormir nas margens” – movimento metafórico para o seu papel 

liminar: ligar margens, pessoas, tempos. O “último homem só” sugere solidão coletiva, 

quase escatológica, como se a ponte fosse a testemunha final da travessia humana, talvez 

da própria civilização. 

O poeta eleva as pontes ao domínio do sagrado (“fazem parte de Deus”), mas um 

sagrado cansado, noturno, sombrio. A imagem é noturna e silenciosa, marcada pela luz 

artificial e pela vigília eterna das pontes, como sentinelas da cidade dormindo. Essa 

espiritualização contrasta com a função material da ponte, que passa a ser mais do que 

infraestrutura: é testemunho de fé, memória e resistência. O número sete, recorrente e 

simbólico (sete dores, sete pedidos do Pai-Nosso, sete subidas), carrega um sentido 

bíblico e ritualístico. A ponte se torna via-sacra, oração encarnada, rito de passagem. O 

“caminho estreito” ecoa o Evangelho, aludindo à dificuldade da travessia, tanto literal 

quanto espiritual. A “ponte vertical e súbita” pode remeter tanto à elevação mística quanto 

à transitoriedade da vida e sua iminência de queda ou ascensão. 

A última estrofe volta à imagem da ponte como estrutura de coesão, mas insiste 

na sua corporeidade: pernas, braços, matéria. Essa ponte sustenta a cidade como um 

organismo; é o elo entre margens e o fio tênue que permite a vida urbana. O último verso, 

“a vida que nos gasta”, projeta uma crítica ou constatação melancólica: a própria 

existência é uma travessia que consome tanto as pessoas quanto as pontes, os caminhos 

que percorremos. Dessa forma, Carphentier constrói um poema de densidade simbólica e 

melancolia urbana, no qual as pontes representam: o elo entre o material e o espiritual, a 

travessia solitária e comunitária, a memória das cidades e de seus habitantes, um corpo 

sagrado que sustenta o peso da vida. 

 



 55  
 

2.11 Novas dores de Babel – as altas torres 

 

Diante das altas torres, que reeditam as “dores de Babel”, o flâneur reflete sobre 

os estigmas da modernidade: 

 

Tijolos do construtor, 

ofertas férreas da rocha, 

prodígios bons do suor, 

os edifícios são torres, 

e torres de muitos nomes,  

novas dores de Babel. 

 

Nasceram todos de andaimes 

equilibrados no azul 

para o sustento das pedras. 

[...] 

 

II 

Essas bolsas de valores, 

que habitam torres sem alma, 

aflitas almas de elétron, 

de tudo fazem comércio, 

de campos, homens e tempos, 

a cor do céu decidindo. 

[...] 

Cidades de muitas torres, 

olhai pra cima e pra baixo, 

ao céu subindo em clamores, 

à terra descendo em bênçãos. 

Olhai que as torres são pontes 

de vertical esperança. 

[...] 

Das torres da nossa igreja 

as ave-marias sobem 

ao mundo das nuvens róseas 

e chegam às harpas dos anjos  

com as dores da nossa gente, 

com as vozes das nossas ruas. 

(Carphentier, 2012, p. 30-32)  

 

 

O intertexto bíblico é evidente. O título faz alusão ao mito bíblico da Torre de 

Babel, símbolo da soberba humana, da busca por ascender aos céus por meios próprios, 

desafiando a ordem divina. A expressão “novas dores” sugere uma atualização dessa 

tragédia: as cidades modernas continuam tentando tocar o céu, mas cometendo os mesmos 

erros, agora agravados por outras formas de alienação e opressão. Nos primeiros versos, 

Carphentier homenageia a matéria bruta e o trabalho humano que ergue as torres: tijolos, 

rochas, suor. A torre, antes de ser monumento ou símbolo de poder, é fruto de mãos 

humanas, erguida por andaimes frágeis equilibrados no céu, uma imagem que combina 



 56  
 

beleza e precariedade. É uma memória dos trabalhadores anônimos que sustentam a 

cidade invisivelmente, mesmo que as torres depois não lhes pertençam. 

Não se pode passar por alto a crítica ao capital e à desumanização. As torres atuais 

abrigam o capital, a abstração do valor, o comércio de tudo, da natureza (“campos”), da 

humanidade (“homens”) e até da história (“tempos”). A metáfora das “almas de elétron” 

sugere a desmaterialização do humano, transformado em dado, código, número – uma 

crítica ao mundo digital e financeiro que se distancia da vida concreta. A cor do céu, 

elemento natural e poético, agora é decidida por algoritmos e mercados. 

O poeta propõe um olhar duplo e vigilante: para cima (aspirações, poder, 

espiritualidade) e para baixo (realidade, miséria, chão). A torre não é apenas um 

monumento de vaidade, ela pode ser também ponte de esperança, uma ligação entre o 

sagrado e o profano, entre a rua e o céu. Há um sentido de reconciliação simbólica: as 

torres, mesmo em sua ambiguidade, podem mediar o humano e o divino. 

A última estrofe contrasta com as “torres sem alma”. A torre da igreja, símbolo 

tradicional da fé, canaliza as dores do povo: é a voz coletiva que se eleva, atravessando a 

cidade e chegando ao divino. As “vozes das nossas ruas” fazem ponte com as “harpas dos 

anjos”, num gesto de mediação e escuta espiritual. É uma imagem de resistência e 

consolo, onde a verticalidade já não é símbolo de opressão, mas de oração e esperança. 

“Novas dores de Babel”, como se vê, é ao mesmo tempo um diagnóstico urbano 

e um ato de fé. Carphentier denuncia a desumanização das cidades modernas, mas 

também aponta que há espaços de transcendência, especialmente nas expressões 

comunitárias e espirituais do povo. As torres, então, não são apenas Babel ou capital: são 

paradoxo e possibilidade. 

 

2.12 O abraço das três muralhas – muralhas antigas, anéis viários e rios: 

 

As muralhas, concretas e metafóricas, não escapam ao olhar atento do flâneur: 

 

Nas muralhas sisudas mais antigas 

as pedras ceram as cidades 

com um abraço de mãe e de montanha 

que conserva na sombra os rostos medievais. 

Pelas ruazinhas, caminhos de orações antigas, 

andam senhoras que são viúvas há mil anos 

e enchem de saudade as catedrais. 

O sol, que acende tochas nas muralhas, 

demora nas verduras dos mercados 

feitos de ferro e vozes de armaduras, 



 57  
 

e à noite cada esquina tem sua lenda. 

Anéis de rodovias e de trilhos, 

as férreas suspensões que o tráfego criou 

são as novas muralhas, são velozes 

cercos de cargas, homens e destinos 

que ora invadem ora protegem as urbes. 

Módulos de comunhão, somas de anseios, 

cidades serão sempre invioláveis 

em sua história secreta de ensaiarem 

possíveis reduções do Reino eterno. 

Sempre um muro invisível há de abrigá-las, 

enquanto crescem pra ser uma só. 

 

São nômades muralhas velhos rios, 

circulares jordãos de alguns desertos 

que habitamos sem normas dos profetas. 

Sobre o verde que resta e que resiste, 

geme a água que morre e ressuscita 

nos olhos que têm fome e nos acusam. 

João Batista trafega nesses barcos, 

de novo batizando, mas agora 

é a inteira cidade que se inclina 

à sua água que a cerca, guarda e anima. 

(Carphentier, 2012, p. 33)  

 

O eu-lírico observa três muralhas que, metaforicamente, abraçam as cidades. A 

primeira estrofe introduz a primeira muralha: a histórica, física, de pedra. Estas muralhas 

têm um papel maternal e protetor (“abraço de mãe”), mas também monumental e natural 

(“de montanha”). Essa ambiguidade já revela uma tensão: o muro como proteção e 

clausura. O tempo histórico evocado é o medieval, um tempo de fé, silêncio e tradição, 

em que até as ruas parecem percorridas por fantasmas femininos (“senhoras que são 

viúvas há mil anos”), preenchendo catedrais de saudade. As imagens são melancólicas, 

evocativas. 

Na segunda parte do poema, surge a segunda muralha: a infraestrutura urbana 

contemporânea – anéis viários, trilhos, suspensões de tráfego. São muralhas móveis, 

ferroviárias e tecnológicas, que já não protegem contra invasões, mas regulam fluxos de 

mercadoria, gente e desejo. Essa modernidade cria novas formas de cerco, mais sutis, mas 

igualmente impositivas. As cidades agora se defendem (ou se isolam) por meio da 

velocidade, controle logístico e transporte em massa, e não mais por pedras. Mas o tom 

do poeta não é apenas crítico. Ele reconhece que essas estruturas são também “módulos 

de comunhão, somas de anseios”. Ou seja, expressão dos desejos humanos de conexão, 

segurança e transcendência.  

Há uma dimensão espiritual: a muralha simbólica que sinaliza proteção invisível 

e vocação divina: “Sempre um muro invisível há de abrigá-las, enquanto crescem pra ser 



 58  
 

uma só”. Este é o terceiro tipo de muralha: a muralha invisível, espiritual, utópica. As 

cidades, diz o poeta, carregam em sua história um ensaio do Reino eterno, uma alusão ao 

Reino de Deus, que as cidades tentam imitar ou realizar, mesmo que fracassadamente. A 

ideia de que as cidades “crescem para ser uma só” sugere uma escatologia urbana: a 

esperança de uma comunhão universal, o fim das divisões, a cidade celeste (talvez como 

em A Cidade de Deus de Santo Agostinho ou a “Nova Jerusalém” do Apocalipse). 

Por fim, o terceiro tipo de muralha: “São nômades muralhas velhos rios, / 

circulares jordãos de alguns desertos / que habitamos sem normas dos profetas”. Aqui, o 

poeta surpreende ao propor que os rios também são muralhas, mas móveis, líquidas, 

nômades. Ele traz a imagem do Rio Jordão, símbolo do batismo e da travessia para a terra 

prometida. Mas agora o Jordão cerca desertos modernos, onde faltam os profetas, ou seja, 

falta orientação espiritual. Fechando o poema, Carphentier invoca João Batista para que 

“batize” a cidade moderna. A cidade é batizada, não mais o indivíduo, mas o coletivo 

urbano, como se buscasse renascimento e salvação. A água que “morre e ressuscita” nos 

olhos famintos é símbolo tanto da agonia social quanto da esperança escatológica. 

“O abraço das três muralhas” é, assim, um poema complexo, que pensa a cidade 

como: arquivo histórico (a muralha de pedra), organismo moderno em trânsito (a muralha 

de ferro e as rodovias), projeto simbólico e espiritual (a muralha invisível e o batismo 

urbano). Carphentier combina imaginação lírica, crítica urbana e teologia poética, 

compondo um poema que vê a cidade como um campo de tensões entre o sagrado e o 

secular, entre o visível e o invisível, entre o passado e o futuro. 

 

2.13 O coral das orações – o Mosteiro 

 

O passeio contemplativo do eu-lírico pelos monumentos urbanos tem o seu 

epílogo diante dos “monumentais mosteiros”: 

 

Monumentais mosteiros, como vos sinto 

resistir na prece ao século adverso. 

Abrigais a reunião de corações sagrados 

onde a dor do mundo se transforma em cântico, 

forjas onde Deus prepara a matéria da vida.  

Se estais vazios, sandálias invisíveis  

estalam uma saudade em cada pátio: 

são os vultos dos padres fundadores, 

freirinhas belas como o céu que as chama, 

tudo presente em vós, tudo cantando. 

Fora do mundo, as celas protegem as cidades, 

os rosários sozinhos enlaçam os bairros, 

de cada crucifixo beijado voa uma absolvição 



 59  
 

sobre ruas, pecados e pesares. 

(Carphentier, 2012, p. 34)  

 

 

O poema se abre com uma antítese entre o mosteiro e o “século adverso”, ou seja, 

entre a espiritualidade contemplativa e o mundo moderno, agitado, ruidoso, muitas vezes 

hostil à dimensão da fé. Os mosteiros são “monumentais” não apenas em sua arquitetura, 

mas em sua permanência e função simbólica: são rochas de silêncio frente ao fluxo do 

tempo. O mosteiro é visto como abrigo da dor humana, lugar de conversão simbólica do 

sofrimento em canto, numa linguagem que lembra a liturgia coral, o canto gregoriano, a 

oração coletiva. A imagem de “forja” é surpreendente: o mosteiro, longe de ser lugar de 

fuga passiva, é fábrica do sagrado, onde Deus molda, na solidão e na prece, a “matéria da 

vida”. A ideia é de que há ali uma potência criadora oculta, que nutre silenciosamente o 

mundo. 

Mesmo quando o mosteiro está vazio, há presença na ausência: as “sandálias 

invisíveis” evocam o som dos passos antigos, dos monges e freiras que ali viveram. É a 

memória espiritual que permeia o espaço – fantasmas sagrados, mas não assustadores: 

presenças amorosas e celestes. Essas figuras fundadoras são idealizadas poeticamente e, 

mesmo ausentes, continuam “cantando”. O mosteiro se torna então um coral eterno, 

mesmo no silêncio físico. Uma metáfora paradoxal se ostenta no poema: estando “fora 

do mundo”, as celas monásticas têm ação invisível sobre o mundo. O isolamento dos 

monges é, paradoxalmente, uma forma de comunhão secreta com o coletivo urbano. 

Carphentier atribui às práticas devocionais mais íntimas (o beijo no crucifixo, o 

rosário solitário) efeitos sacramentais sobre a cidade. Cada gesto místico produz graça 

que se espalha, tocando ruas, pecados, dores. A imagem é de uma teia espiritual oculta, 

feita de orações silenciosas que protegem o mundo sem que ele saiba. Dessa forma, os 

mosteiros são apresentados como lugares de resistência ao tempo e ao ruído do mundo, 

santuários onde a dor se transmuta em canto, espaços de memória viva e presença 

espiritual, pontos de intercessão entre o sagrado e o urbano. A metáfora do coral é central: 

tudo no mosteiro canta, as presenças, as ausências, as preces, os gestos. O coral não é 

apenas sonoro: é espiritual, místico, histórico. O poema vê o mundo moderno como 

desorientado e carente de graça, e os mosteiros como fontes discretas de luz, sentido e 

intercessão. Carphentier, assim, articula uma teopoética urbana: o sagrado resiste no 

silêncio, na saudade e nos gestos mínimos, irrigando a cidade com bênçãos secretas. 



 60  
 

Em suma, os múltiplos momentos de epifania diante dos monumentos, em 

Contemplação das cidades, possibilitam uma compreensão instantânea que altera a 

percepção do indivíduo, funcionando como uma ferramenta para transmitir insights 

emocionais e intelectuais que capturam o instante em que a verdade se revela de maneira 

avassaladora e transformadora, a partir da contemplação dos monumentos urbanos. O 

poeta constrói as imagens poéticas para conduzir o leitor a um ponto culminante de 

revelação, por meio de metáforas surpreendentes e refinadas ironias.  

 

3. A METAFORIZAÇÃO DOS ESPAÇOS URBANOS 

 

Este capítulo objetiva desempacotar as metáforas que capturam os múltiplos 

espaços da cidade, e trazem à tona o olhar do flâneur. Espaços como o estádio, o campus, 

o shopping, a biblioteca, o aeroporto (espaços gozosos); o hospital, a delegacia, a 

penitenciária, a favela e o engarrafamento (espaços dolorosos); a Academia de Letras e a 

catedral (espaços gloriosos). A abordagem teórica que dá sustentação a este capítulo é a 

teoria clássica da metáfora, de base aristotélica (2002). Procuro mostrar como o eu-lírico, 

poeta flâneur, contempla as múltiplas relações do homem com o espaço urbano e ao 

mesmo tempo testemunha sua relação com o sagrado, tendo a metáfora como fio condutor 

das análises. 

 

3.1. A Metáfora segundo Aristóteles 

 

Na tradição filosófica ocidental, Aristóteles é um dos primeiros pensadores a tratar 

a metáfora de forma sistemática. Na Poética, e também na Retórica, ele atribui à metáfora 

um papel essencial tanto na arte literária quanto na eficácia do discurso. Para Aristóteles, 

a metáfora não é apenas um recurso estilístico, mas uma forma privilegiada de 

pensamento que envolve engenho, imaginação e compreensão profunda das relações 

entre as coisas. Aristóteles define a metáfora como uma transposição (epiphora) de um 

termo de seu uso próprio para outro, com base em uma relação de semelhança. Essa 

transposição pode ocorrer de várias maneiras: do gênero para a espécie, da espécie para 

o gênero, de uma espécie para outra ou por analogia.  

Um exemplo do processamento metafórico por analogia ocorre quando, no poema 

“Areias da salvação”, o poeta fala sobre as areias do deserto. No poema lemos que “o sol 



 61  
 

e a sombra abraçam-se na fonte”1 (Carphentier, 2012, p. 157). A metáfora estabelece 

uma relação de semelhança simbólica entre os elementos, criando uma imagem poética 

que transcende a descrição literal. Sol e sombra são apresentados como entidades 

personificadas, com capacidade de ação (abraçar-se). A fonte, lugar de água e frescor no 

deserto, torna-se o cenário do encontro entre dois opostos. A metáfora constrói-se sobre 

a tensão entre contrários: o sol, símbolo do calor abrasador e da aridez do deserto; a 

sombra, símbolo do alívio, do refúgio e da ausência do sol; a fonte, espaço intermediário, 

torna-se o lugar de conciliação dos opostos.  

A imagem sugere que, naquele ponto específico do deserto, a fonte e o conflito 

entre sol e sombra se suspendem. Ambos “abraçam-se”, isto é, coexistem de forma 

harmônica, mesmo sendo antagônicos por natureza. Essa união é analogamente associada 

a momentos de trégua, reconciliação ou até milagre, num espaço de aparente 

impossibilidade. A analogia metafórica aqui intensifica a expressividade, fazendo o leitor 

perceber a fonte não apenas como um local físico, mas como um símbolo de equilíbrio e 

comunhão, em meio ao conflito e à hostilidade do deserto. A analogia metafórica em “o 

sol e a sombra abraçam-se na fonte” atua como uma condensação de opostos em 

harmonia, revelando, por meio da imagem poética, um espaço de ressignificação da 

paisagem desértica, onde a vida e o alívio se tornam possíveis. 

Aristóteles afirma que a boa metáfora é fruto de uma mente sagaz, pois exige a 

capacidade de perceber relações invisíveis ao olhar comum. Por isso, vê na metáfora um 

sinal de genialidade e um instrumento poderoso da filosofia e da poesia. No plano 

estético, a metáfora contribui para a vivacidade do estilo (lexis), conferindo prazer ao 

ouvinte ou leitor. Esse prazer decorre da surpresa e do reconhecimento imediato da 

relação analógica, um prazer que está ligado tanto ao entendimento quanto à sensibilidade 

(Aristóteles, 1973). A esse efeito surpresa, Aristóteles, na Poética, denomina de “ar 

estrangeiro” da metáfora. Ele destaca que a metáfora tem algo de estrangeiro porque ela 

transfere um nome ou expressão de um campo semântico a outro, provocando um 

estranhamento criativo. Esse deslocamento de sentido gera surpresa, vivacidade e 

reflexão, ao apresentar o familiar sob uma nova luz. 

O linguista Edward Lopes (1986) explicita como o aludido ar estrangeiro se 

processa no proferimento metafórico: 

 
1 Por uma questão metodológica, as metáforas clássicas são sempre destacadas com negrito nesta 

Dissertação. 



 62  
 

 

[...] a linguagem figurada surge sempre que o enunciador experimenta a 

necessidade de chamar a atenção do ouvinte/leitor de modo especial para a sua 

mensagem, o que o leva a marcá-la de modo também especial, por meio de 

realizações que a apartam da banalidade do discurso utilitário; para 

impressionar o ouvinte/leitor e conseguir seus efeitos, é preciso afastar-se dos 

modos de dizer comuns, “dar ao estilo um aspecto estrangeiro, pois o que vem 

de longe suscita admiração”, no dizer de Aristóteles (Lopes, 1986, p. 14). 

 

Como podemos ver na explicação de Lopes, o efeito surpresa (aspecto estrangeiro) 

da metáfora se processa justamente no desvio da linguagem usual, em prol da elaboração 

de uma linguagem especial. Com esse procedimento, o poeta obtém as surpresas verbais 

que materializam o “ar estrangeiro” postulado pelo filósofo. É o que acontece, por 

exemplo, quando o flâneur nos diz que “O aeroporto é um cais ancorado no céu” 

(Carphentier, 2012, p. 97). O aspecto estrangeiro da metáfora se evidencia na fusão 

inesperada de domínios semânticos distintos: “Cais” pertence ao campo marítimo, ligado 

a navios, portos e água; “aeroporto” é do campo da aviação, relacionado ao céu, aviões e 

ar. A ideia de um “cais ancorado no céu” é, literalmente, impossível, pois cais são 

estruturas fixas em terra firme ou sobre a água. Esse deslocamento ousado de um termo 

do universo náutico para o aéreo gera uma imagem poética, surpreendente e inovadora. 

O aeroporto, assim, não é mais apenas uma estrutura funcional, mas um lugar de partidas 

e chegadas que flutua poeticamente no firmamento, como um porto celeste. Essa 

estranheza metafórica, segundo Aristóteles, não é um defeito, mas uma virtude: o caráter 

estrangeiro da metáfora é o que permite ver o comum como incomum, despertando o 

pensamento e o prazer estético. Em outras palavras, Carphentier dá um “passaporte 

poético” ao aeroporto, transportando-o para o reino simbólico das travessias imaginárias. 

Embora valorize a metáfora, Aristóteles também impõe limites ao seu uso. A 

metáfora eficaz deve ser apropriada ao contexto e não excessivamente obscura. Se for 

forçada ou enigmática, compromete a clareza do discurso, que é um dos princípios 

fundamentais da retórica aristotélica. A metáfora deve ser ao mesmo tempo surpreendente 

e compreensível, conservando o equilíbrio entre novidade e inteligibilidade. 

Na Retórica, Aristóteles afirma que a metáfora é o único tipo de discurso figurado 

que não pode ser ensinado, ela depende do talento natural do orador. Já na Poética, a 

metáfora é elemento essencial da linguagem poética, pois permite representar o universal 

por meio do particular, uma das operações mais elevadas da arte. A metáfora, segundo 

Aristóteles, é uma operação intelectual e estética que condensa o engenho do pensamento 



 63  
 

e a beleza da expressão (Aristóteles, 1973). Ela revela a capacidade humana de 

compreender o mundo por meio de comparações criativas, sendo ao mesmo tempo 

instrumento de conhecimento e forma de encantamento, como no caso do aeroporto 

descrito como um porto celestial. Essa concepção aristotélica atravessa os séculos e 

sustenta muitas das teorias modernas da linguagem e da literatura. 

A “Poética”, nos capítulos 21 e 22, analisa a metáfora como um recurso cognitivo, 

um ornamento para tornar o discurso mais belo e expressivo e a “Retórica”, no Livro III, 

enfatiza a beleza dos discursos, ou seja, a “arte da comunicação feita em público para fins 

persuasivos”, por isso também se utiliza da metáfora como um recurso retórico. Para isso 

o poeta faz um desvio do uso normal da linguagem, uma forma de expressão que se afasta 

da literalidade. O filósofo define, portanto, a metáfora como a transposição de um nome 

de uma coisa para outra, baseada em semelhanças ou analogias. Essa transferência 

permite ao poeta criar imagens vívidas e com isso despertar emoções no público. Assim, 

metáforas são comparações motivadas por uma semelhança percebida entre o termo 

literal e o termo figurado, permitindo que o nome de uma seja usado para descrever a 

outra.  

Aristóteles iniciou o que se convencionou chamar de “abordagem clássica” da 

metáfora, uma tradição em que a metáfora é tratada como uma figura de linguagem que 

enriquece o discurso por meio da substituição baseada na analogia ou semelhança entre 

elementos díspares, que, de uma forma geral, apresenta as seguintes características, 

exemplificadas com versos de Carphentier: 

A) Transposição de sentido: a metáfora é definida como a transposição de um 

termo de seu uso próprio para outro, com base em algum tipo de semelhança ou relação 

analógica, como no verso “As bibliotecas são janelas abertas ao mistério” 

(Carphentier, 2012, p. 98). Nessa metáfora, a transposição de sentido ocorre por meio da 

projeção de atributos do campo semântico da arquitetura e da contemplação (janelas) para 

o universo do conhecimento e da leitura (bibliotecas). O objeto literal (bibliotecas), 

espaços físicos que guardam livros, documentos e saberes acumulados, representa o 

acúmulo ordenado do conhecimento humano. Já a imagem metafórica (janelas abertas) 

remete à visão, abertura, iluminação, passagem entre interior e exterior e ao ato de 

observar ou deixar-se atravessar pela luz e pelo mundo. Quando estão “abertas”, sugerem 

acesso irrestrito, possibilidade de entrada ou saída e uma atitude de receptividade. Soma-

se a esses elementos um outro elemento, simbólico (mistério), que remete ao 



 64  
 

desconhecido, ao enigmático, ao que ainda não foi revelado ou plenamente 

compreendido. 

Ao dizer que “bibliotecas são janelas abertas ao mistério”, o poeta flâneur realiza 

uma transposição poética: ele desloca o sentido funcional e físico da biblioteca (como 

espaço de arquivos e estudo) para um registro simbólico, onde o conhecimento não é 

apenas racional, mas também carregado de descoberta, fascínio e enigmas. A metáfora 

sugere que ler é espiar o desconhecido, e que os livros guardados nas bibliotecas são 

portais para o que ainda está por ser compreendido. São convites a atravessar fronteiras 

do saber. 

B) Relação de analogias: A metáfora clássica opera frequentemente por analogia, 

um raciocínio do tipo “A está para B assim como C está para D”. Aristóteles, como vimos, 

define a metáfora como transposição de um nome para um objeto ao qual ele não pertence, 

com base numa relação de analogia. Na metáfora que analisamos no item anterior, a 

biblioteca é vista por analogia com uma janela, ambas oferecendo acesso – uma ao mundo 

exterior, outra ao mundo do pensamento e da imaginação. A metáfora de Carphentier 

realiza, assim, essa analogia não pela semelhança física, mas pela função simbólica 

compartilhada: abrir-se ao desconhecido. A analogia nessa metáfora é eficaz porque 

ressignifica a experiência da leitura: não como simples aquisição de dados, mas como um 

mergulho no enigma da existência e da linguagem, de certa forma negando que a 

biblioteca seja apenas um depósito, e a alçando a um limiar poético entre o conhecido e 

o mistério. “A está para B assim como C está para D”. Por esse raciocínio, biblioteca está 

para o desconhecido assim como janela está para o mistério.  

C) Inteligibilidade e Clareza: uma boa metáfora, segundo Aristóteles, deve ser 

compreensível e manter certo grau de transparência entre os domínios comparados. Evita-

se o excesso de obscuridade ou exagero, pois o objetivo da metáfora é ajudar na 

compreensão, não confundir. Por essa definição, entendemos que o poeta flâneur nos 

propicia uma “boa metáfora” quando nos declara que “o centro comercial é o palácio 

dos mercadores” (Carphentier, 2012, p. 90). Para Aristóteles, a metáfora bem-sucedida 

deve combinar novidade com compreensão imediata, ou seja, provocar surpresa sem 

sacrificar o entendimento.  

A metáfora de Carphentier é facilmente compreensível porque estabelece uma 

analogia entre dois elementos socialmente conhecidos e semanticamente próximos: o 

centro comercial é o espaço moderno voltado ao consumo, onde circulam produtos, 

compradores e comerciantes; palácio dos mercadores é uma expressão metafórica que 



 65  
 

evoca um espaço nobre, suntuoso, reservado a uma classe de poder, no caso, os 

comerciantes. Espera-se que o leitor reconheça de imediato o paralelismo: o centro 

comercial é o novo lugar de prestígio, poder e influência dos mercadores modernos, assim 

como o palácio o era para a nobreza. A metáfora, portanto, não exige esforço 

hermenêutico excessivo: ela é clara, comunicável, eficaz. 

A imagem tem força expressiva sem se tornar obscura. A escolha de termos 

concretos e culturalmente marcados (centro comercial, palácio, mercadores) contribui 

para que a metáfora: seja visualmente sugestiva (evoca a arquitetura luxuosa dos 

shoppings e seu apelo simbólico) e transmita julgamento implícito (o consumo como nova 

forma de realeza ou de idolatria do mercado). Essa clareza permite que a metáfora 

funcione também como crítica social implícita, ao sugerir que a economia de mercado 

tomou o lugar do poder político tradicional, deslocando o centro de prestígio das cortes 

aristocráticas para os templos do consumo.  

Segundo Aristóteles, a boa metáfora nasce da capacidade de perceber semelhanças 

entre coisas diferentes. Essa metáfora de Carphentier é exemplar nesse sentido, pois ela 

associa funções simbólicas equivalentes (centro de poder, prestígio e circulação) em duas 

realidades distintas, a monarquia e o capitalismo, promovendo um entendimento 

imediato, sem perder a força poética e crítica. Não há como negar que a metáfora “o 

centro comercial é o palácio dos mercadores” é inteligível e clara, porque articula 

elementos já conhecidos do mundo moderno com uma imagem histórica de poder. Ao 

fazê-lo, revela uma crítica sutil e acessível sobre a centralidade do comércio na sociedade 

contemporânea, cumprindo plenamente a função retórica e cognitiva da metáfora 

aristotélica. 

D) Sinal de genialidade: Aristóteles afirma que o uso apropriado da metáfora 

revela um espírito sagaz, pois envolve a capacidade de perceber semelhanças inesperadas. 

Portanto, criar boas metáforas seria uma evidência de inteligência criativa. Por esse 

raciocínio, seria atestado de rara inteligência e criatividade a metáfora em que o poeta 

flâneur, falando sobre a praça situada em um calçadão, registra que “Jovens convidam 

um banco a lhes ouvir o amor / recitam antigo credo cujo deus é o sonho...” 

(Carphentier, 2012, p. 81). Essa metáfora revela um índice de genialidade por sua 

capacidade de aliar inteligência poética e imaginação criativa em um gesto simples e 

profundamente simbólico. O banco (objeto inanimado, usualmente parte do mobiliário 

urbano) é convidado a ouvir, como se tivesse ouvidos e presença sensível. Trata-se de um 

recurso de personificação, uma figura de linguagem vizinha da metáfora que desloca 



 66  
 

propriedades humanas para coisas e que aqui contribui para uma atmosfera lírica e 

encantada do cotidiano. 

A metáfora ainda aponta para o amor público e inocente: os jovens convidarem o 

banco pode ser interpretado como o ato de se sentarem em um banco de praça para trocar 

carícias, palavras ou afetos. O banco vira testemunha silenciosa de um amor juvenil. Isso 

transforma a cena urbana comum em um pequeno rito poético. Falamos em genialidade 

porque há uma inversão de expectativas: em vez de os jovens simplesmente usarem o 

banco, eles o “convidam”, como se ele tivesse dignidade própria. Isso revela criatividade 

na linguagem e profundidade emocional, além de uma forma sutil de sacralizar o 

cotidiano. 

Além disso, há uma ressonância religiosa e filosófica: o termo credo remete à fé, 

à liturgia, a um conjunto de crenças. Ao dizer que o deus desse credo é o sonho, o eu-

lírico funde religião e imaginação, sugerindo que os jovens acreditam não em dogmas 

estabelecidos, mas na potência do desejo, da utopia, da imaginação poética. E há uma 

dimensão simbólica: o sonho como divindade revela uma inversão genial, em vez de uma 

fé normativa, os jovens têm uma fé criadora, volátil, subjetiva. Aqui há eco de pensadores 

como Gaston Bachelard, para quem o imaginário (o devaneio, o sonho, a poesia) tem 

força transformadora. Não se pode passar por alto a crítica social e esperança: a metáfora 

pode ser lida também como um sutil contraponto à descrença do mundo adulto. Os jovens 

ainda “recitam” a fé no sonho, como resistência à perda da utopia. A genialidade aqui 

está em expressar um sentimento universal (a esperança) com sofisticação simbólica, sem 

recorrer a clichês. 

Sem dúvida, Carphentier cria uma metáfora de grande impacto poético, 

condensando em dois versos uma cena urbana simples (jovens num banco), um gesto de 

ternura (compartilhar o amor), uma elevação simbólica (crença no sonho como divindade) 

e uma crítica delicada ao mundo real (que perde essa fé). A genialidade da metáfora está 

em fazer tudo isso com linguagem condensada, acessível e inventiva. É uma metáfora que 

enriquece a visão de mundo, como desejava Aristóteles ao dizer que a metáfora é sinal de 

gênio, porque exige perceber semelhanças invisíveis. 

E) Ornamentação do discurso: na retórica clássica (especialmente latina, com 

Cícero e Quintiliano), a metáfora é entendida como figura de estilo, voltada a embelezar 

o discurso, evitando repetições ou expressões banais. Na Retórica (Livro III), Aristóteles 

afirma que o bom orador ou poeta não apenas comunica ideias, mas também encanta, 

move afetos, dá brilho ao pensamento, o que ele chama de ornamentação, ou seja, 



 67  
 

“embelezamento” do discurso. A metáfora era vista como uma forma de elocução 

elevada, apropriada ao discurso nobre ou literário.  

Podemos ver isso no poema em que o flâneur observa as alegorias das festas 

populares. Ali, por exemplo, “os bonecos intérpretes das fábulas / têm cabelos de pano 

e pernas de madeira” (Carphentier, 2012, p. 100), e ali estão os “barcos que sabem 

navegar no asfalto” (Carphentier, 2012, p. 100). O flâneur refere-se aos bonecos de 

festas populares (como em boi-bumbá, maracatu, carnaval etc.) como “intérpretes das 

fábulas”. Isso já é uma metáfora eloquente: bonecos, seres inanimados, tornam-se agentes 

da tradição oral, como se encarnassem contos e mitos. O detalhe “cabelos de pano e 

pernas de madeira” reforça a materialidade simples dessas personagens, contrastando 

com sua grandeza simbólica. Eles são rústicos, artesanais, mas portadores de narrativas 

profundas, capazes de emocionar e ensinar, uma alegoria da força cultural do povo. Essa 

metáfora ornamenta o discurso ao transformar elementos humildes e materiais (bonecos 

de pano) em entidades com papel narrativo e quase mágico. É uma elevação poética que, 

como Aristóteles propõe, dá dignidade e beleza ao que seria corriqueiro. Há engenho 

(perceber uma função simbólica nos bonecos) e clareza encantada. 

Já a metáfora dos barcos alegóricos, são estruturas que imitam barcos, navios, etc. 

São “barcos” que desfilam pelas ruas, e “navegar no asfalto” é uma inversão poética do 

real: o asfalto torna-se rio, e a cidade vira cenário de fantasia. O verbo “sabem navegar” 

confere intencionalidade e destreza aos objetos inanimados, reforçando a dimensão 

fabulosa da festa. Aristóteles valorizava o uso da metáfora que surpreende sem obscurecer 

– tornar visível o invisível, trazer à mente uma imagem nítida que enriquece o 

entendimento. A metáfora dos “barcos que navegam no asfalto” cumpre exatamente essa 

função: orna o discurso ao transformar um carro alegórico em navio mitológico, dando-

lhe potência simbólica, sem que o sentido se perca.  

Essas metáforas de Carphentier exemplificam o ideal aristotélico de ornamentação 

do discurso por meio da metáfora, porque revelam engenho poético ao perceber 

semelhanças surpreendentes entre coisas díspares (bonecos e fábulas; barcos e carros), 

embelezam a linguagem sem torná-la obscura (mantêm inteligibilidade com 

encantamento), transformam o cotidiano e o popular em matéria de poesia elevada (uma 

estética que nobilita as festas do povo). Assim, Carphentier se insere na linhagem de 

poetas que, segundo Aristóteles, fazem do discurso um lugar de brilho, imaginação e 

sentido. 



 68  
 

Na abordagem clássica, a metáfora é ao mesmo tempo um instrumento intelectual 

e estético: permite a expressão de ideias abstratas por meio de imagens concretas, 

estabelece relações entre domínios distintos e confere brilho e força ao discurso. É uma 

forma elevada da linguagem, que exige engenho, mas que está ancorada na razão 

analógica, própria da mente humana. 

Paul Ricoeur, em sua obra fundamental A metáfora viva (2000), faz uma análise 

profunda e crítica da concepção aristotélica de metáfora, reconhecendo sua importância 

fundacional, mas também propondo uma ampliação filosófica e hermenêutica do 

conceito. Ricoeur considera Aristóteles o fundador da teoria da metáfora no Ocidente, 

destacando a definição da metáfora como transposição de um termo para um campo 

diferente, com base na analogia. Ele destaca que, já em Aristóteles, a metáfora não é 

apenas um ornamento, mas também uma forma de conhecimento, pois envolve a 

percepção de semelhanças não óbvias. 

Ricoeur (2000) desloca o foco da metáfora do nível da palavra para o nível da 

frase e do discurso. A metáfora é, segundo ele, uma tensão semântica, que nasce da 

incompatibilidade inicial entre termos e que exige uma interpretação criativa para ser 

compreendida. Essa abordagem o afasta da visão clássica da metáfora como simples 

analogia e o aproxima de uma hermenêutica do discurso, onde a metáfora cria novos 

sentidos e nos obriga a reconfigurar nosso modo de ver o mundo. Enquanto Aristóteles 

liga a metáfora ao prazer e à clareza, Ricoeur a relaciona à imaginação e à verdade poética. 

Ele defende que a metáfora tem o poder de “redescrever o real” e, assim, revelar 

dimensões do mundo que o discurso literal não alcança.  

Para Ricoeur (2000), a metáfora surge da tensão entre dois níveis de interpretação 

de uma frase: uma interpretação literal que se torna incoerente e uma interpretação 

figurada que emerge como significativa. A ideia aristotélica da metáfora como reveladora 

de semelhanças é aprofundada por Ricoeur, que explora seu potencial para a inovação 

semântica e a expansão do nosso horizonte de compreensão. 

Luiz Antônio Marcuschi (2000), em seus trabalhos sobre linguagem e cognição, 

reconhece a centralidade da metáfora na constituição do sentido e na atividade 

comunicativa. Embora sua abordagem seja mais contemporânea e influenciada pela 

linguística cognitiva, a raiz aristotélica da metáfora como um processo de transferência e 

estabelecimento de relações é fundamental. Marcuschi nega a possibilidade de a metáfora 

ser uma comparação abreviada e ainda afirma ser o “como” um ladrão de metáforas. A 

metáfora não é vista apenas como um recurso estilístico, mas como um mecanismo 



 69  
 

cognitivo essencial para a compreensão e expressão do mundo. Ao analisar o uso real da 

linguagem, como propõe Marcuschi, percebe-se a onipresença de processos metafóricos 

que ecoam a ideia aristotélica de transferir significados entre domínios distintos da 

experiência. 

A teoria aristotélica da metáfora, embora tenha sido expandida e reinterpretada ao 

longo dos séculos por pensadores como Marcuschi e Ricoeur, continua a ser uma fonte 

primária de insights sobre a natureza e a função da linguagem figurada. Ela nos ajuda a 

apreciar como a metáfora opera tanto no domínio da arte poética, enriquecendo a 

experiência estética e a profundidade expressiva, quanto no campo da retórica, como uma 

ferramenta poderosa de persuasão e de construção de significado compartilhado. Sua 

relevância perdura porque ela captura uma característica fundamental da linguagem 

humana: a capacidade de ver o mundo através de lentes conceituais transferidas e de criar 

novas compreensões através da analogia e da semelhança. 

No poema “Cenas da multidão”, que descreve as emoções vividas pelas multidões 

em um estádio de futebol, podemos perceber a imitação no verso “os corações vestiram 

equipamentos” (Carphentier, 2012, p. 82). A imagem criada pelo poeta põe diante dos 

olhos do leitor a ideia de que a emoção (a paixão pelo jogo) é tão intensa que se equipara 

a uma preparação física. O leitor visualiza os torcedores “armando-se” emocionalmente 

para o espetáculo, trajando as camisas de seus times. Desse modo, o poeta “põe as coisas 

diante dos olhos” do leitor.  

No ensaio “A propósito da metáfora”, Marcuschi (2000) afirma “desde que 

Aristóteles caracterizou a palavra “metáfora” e forneceu pela primeira vez sua definição 

e teorização na Poética, surgiram numerosos estudos sobre o tema”, o que é evidenciado 

ao longo de seu texto ao mostrar as diferentes correntes de estudiosos da metáfora. A 

teoria aristotélica permanece crucial para a compreensão da linguagem figurada em geral, 

fornecendo categorias analíticas e insights fundamentais. A ênfase de Aristóteles na 

capacidade da metáfora de “produzir aprendizagem” e “pôr as coisas diante dos olhos” 

(Retórica, p. 228, 229) é de relevância atemporal. Ela nos lembra que a linguagem 

figurada não é apenas um adorno superficial, mas um meio eficaz para: 

A) Construção de Significado: As figuras não apenas descrevem, mas também 

criam significado, permitindo-nos falar sobre o abstrato em termos concretos. 

B) Impacto Cognitivo: Elas facilitam a compreensão de ideias complexas, 

tornando-as mais acessíveis e mais fáceis de assimilar. 



 70  
 

C) Poder Persuasivo: A capacidade de evocar imagens vívidas e emoções (como 

no uso da metáfora na retórica para mover o público) é central para qualquer análise da 

comunicação eficaz. 

Por fim, os textos de Aristóteles, embora antigos, fornecem a pedra angular para 

a compreensão da metáfora e da linguagem figurada. Eles não apenas definem e 

classificam, mas também exploram as funções cognitivas, estéticas e persuasivas, que 

reverberam em debates sobre os estudos da metáfora. 

Nos tópicos que seguem, procedo ao rastreamento de metáforas de Carphentier à 

luz da concepção clássica da metáfora.  

 

3.2. Metáforas do gozo em espaços gozosos 

 

Na tradição católica, os espaços gozosos estão associados, sobretudo, ao mistério 

da encarnação e à celebração das alegrias de Maria, especialmente através do que se 

convencionou chamar de “mistérios gozosos do rosário”. Nesse contexto, “gozoso” não 

se refere ao prazer corporal ou sensual, mas ao gozo espiritual, à alegria profunda que 

nasce da fé, do amor divino e da presença de Deus no mundo.  

Assim, os mistérios gozosos são os cinco primeiros dos vinte mistérios do rosário, 

e se referem a momentos da vida de Jesus e de Maria que expressam alegria e bênção: a 

anunciação do anjo a Maria (alegria da promessa: Maria recebe com humildade e fé o 

anúncio da encarnação); a visitação de Maria a Isabel (alegria da comunhão e da exultação 

espiritual entre duas mulheres grávidas de promessas); o nascimento de Jesus em Belém 

(gozo do nascimento do Salvador, mesmo em condições humildes); a apresentação de 

Jesus no templo (alegria da consagração e do reconhecimento messiânico por Simeão e 

Ana); o encontro de Jesus no templo entre os doutores (gozo do reencontro e da sabedoria 

do Menino Deus). 

Esses episódios formam espaços simbólicos de gozo espiritual, nos quais a fé 

cristã celebra a presença de Deus na história humana. A palavra “gozo” aqui tem forte 

conotação teológica, como sinônimo de beatitude, júbilo sagrado, cumprimento da 

promessa divina. 

Em Contemplação das cidades, o flâneur, que se encontra fora do templo, propõe-

se “rezar o rosário das cidades” (Carphentier, 2012, p. 77), certamente uma derivação do 

rosário tradicional, ampliando o alcance da meditação para “espaços maiores de 

comunhão social” (Carphentier, 2012, p. 77). É que nas andanças do flâneur, “é natural 



 71  
 

que se possa identificar nas cidades os lugares onde, muitas vezes sem percebermos, 

desfiamos as contas da alegria e da esperança, imersos e triunfantes no mistério e na 

certeza da notícia evangélica” (Carphentier, 2012, p. 77). 

Nos imensos espaços da cidade, os espaços gozosos são lugares, físicos ou 

simbólicos, onde se experimenta o prazer, a liberdade sensorial, a ludicidade e a 

transgressão das normas cotidianas. O termo pode ser abordado em diferentes campos – 

como na literatura, na antropologia, na psicanálise ou na teoria cultural – mas, em todos 

eles, carrega a ideia de um espaço-tempo de fruição intensa, muitas vezes efêmera, onde 

o corpo e o desejo ganham protagonismo. 

Esses espaços costumam surgir em contextos onde as regras habituais da 

sociedade são temporariamente suspensas ou subvertidas: festas populares, rituais, 

carnavais, performances artísticas, manifestações de rua ou mesmo certas paisagens que 

despertam o deleite estético e sensorial. Neles, os sujeitos se libertam, ainda que 

momentaneamente, das pressões da produtividade, da disciplina ou da racionalidade 

dominante. O “gozo” aqui não se restringe ao prazer sexual, mas abrange uma experiência 

mais ampla de intensidade vital. Na literatura e na arte, os espaços gozosos aparecem 

como cenários que celebram o corpo, a imaginação, o afeto e o sonho. São espaços onde 

as hierarquias podem ser invertidas, onde o sagrado e o profano se tocam, onde a 

linguagem se torna mais livre, mais poética, mais próxima do delírio ou da música. 

Do ponto de vista crítico, pensar os espaços gozosos é também refletir sobre a 

importância da alegria, do jogo e da criação na vida humana, especialmente em 

sociedades marcadas pelo excesso de controle, repressão e vigilância. Ao reconhecer e 

valorizar esses espaços, abrimos margem para outras formas de existência, mais sensíveis, 

criativas e libertárias. Assim, os espaços gozosos são não apenas zonas de prazer, mas 

também territórios de resistência: lugares onde o desejo escapa ao domínio, onde o corpo 

ri das imposições, onde a vida se intensifica em comunhão, em festa, em arte, em delírio, 

e onde, por um instante, outra realidade se torna possível. 

Em Contemplação das cidades, o poeta flâneur passa em revista a praça, o 

calçadão, o estádio, o campus, o cinema, o centro comercial, o clube, o centro 

comunitário, o aeroporto, a biblioteca, as festas populares, o circo. Carphentier veste cada 

um desses espaços com a roupagem da metáfora, como demonstramos a seguir, na análise 

das metáforas sobre a praça, o estádio e o clube, no quadro que segue: 

 

 



 72  
 

3.2.1 A praça e os ventos antigos 

O que o poeta flâneur tem a nos revelar, em seu discurso metafórico, sobre as 

praças, tão comuns nas cidades do mundo? A resposta, podemos encontrar no poema “Os 

ventos antigos”, como segue: 

 

A praça é o lugar dos ventos mais antigos,  

nela os grandes alísios cofiam as suas barbas,  

descansam suas bengalas os favônios memoráveis,  

e todos permutam seus fardos de lembranças: 

 

 

 - Eu sou o que soprou nas bandeiras reunidas, 

numa hora de adeus que mais chora na volta,  

feriu-me como o frio o fio das lanças frias, 

saiu toda a cidade para a guerra. 

Depois eu vi chegar os rapazes triunfantes, 

e nenhum percebeu que arrastavam o lamento  

de viúvas e irmãs e noivas de mil mortos.  

Então me extenuei rompendo as nuvens negras 

que vinham sem perdão sufocar a cidade. 

porque demais pecou-se no fervor da luta. 

 

Eu sou o que assistiu a fome armar o campo 

e uníssono tornei os clamores dos pobres, 

esfarelou-se em mim o duro pão ausente, 

e tinham as mãos dos velhos os pregos dos tributos. 

Eu ouvi que na boca dos que plantam e não colhem 

envelhecem e não morrem as palavras mais justas, 

substantivos são que Deus sabe de cor. 

Então me associei às aves que semeiam, 

em chuva misturei-me às preces das sementes 

e envelheci de amar as mais fortes colheitas. 

 

 - Eu sou o que dançou ciranda com as crianças,  

e sorrisos molhei soprando a água da fonte,  

minha invisível cor brilhava de alegria,  

velhos e jovens vi cantarem de esperança.  

Os tais beijos azuis das estrelas da tarde  

aos rostos recolhi e aos balões e às tranças,  

porque tudo chamava algum sinal divino. 

-Então movimentei a luz da rosa verde  

sobre a hora da infância e a sombra da velhice  

pra que houvesse na praça uma esperança unânime. 

 

Os ventos anciãos assim pregavam às brisas,  

que saíam a pedir para a vida das praças  

menos dor e mais festa em comunhões repletas  

da paz que é bem mais bela na esperança alegre. 

 

(Sabei, homens, sabei: além das fontes,  

dos canteiros amados pelas cores,  

da nômade oração de pombos e mendigos,  



 73  
 

são os ventos que habitam as moradas das praças  

e aos monumentos dão, e às vidas que as percorrem,  

o repouso que vem de horizontes benignos  

falar do céu de Deus ao céu dos nossos olhos.) 

(Carphentier, 2012, p. 79-80) 

 

Esse poema oferece um rico campo de análise à luz da teoria clássica da metáfora, 

uma vez que constrói sua linguagem poética a partir de transposições metafóricas que 

conectam o mundo natural (os ventos, as praças, as sementes) a experiências humanas (a 

guerra, a fome, a infância, a fé). A metáfora aristotélica é definida como transposição com 

base em uma relação de semelhança ou analogia. Isso ocorre amplamente no poema, onde 

os ventos são personificados e se tornam testemunhas e narradores da história humana. 

No verso “A praça é o lugar dos ventos mais antigos”, temos uma metáfora que transfere 

a qualidade de antiguidade e memória para os ventos, que passam a figurar como entes 

portadores de lembranças históricas. Assim como os anciãos guardam a memória dos 

tempos, os ventos antigos conservam as histórias da praça. 

Aristóteles, como já vimos, define a metáfora como uma proporção analógica (A 

está para B como C está para D). O poema usa essa forma ao transferir ações humanas 

aos ventos: “os grandes alísios cofiam as suas barbas, / descansam suas bengalas os 

favônios memoráveis”. Temos novamente a analogia. Assim como velhos viajantes 

cofiariam suas barbas e descansariam suas bengalas, assim os ventos alísios e favônios 

repousam na praça como testemunhas do tempo. Essa metáfora produz encantamento ao 

reverter a hierarquia usual da linguagem: o natural se torna sujeito da ação humana, e a 

praça, um espaço de sabedoria memorial. 

A personificação, ou metáfora personificadora dos ventos, é uma das principais 

estratégias do poema. Aristóteles reconhece o uso de metáforas que atribuem vida ou ação 

a objetos inanimados como eficaz quando são plausíveis e reveladoras. Carphentier 

atribui aos ventos um papel ético e histórico: “Eu sou o que soprou nas bandeiras 

reunidas; “Eu sou o que assistiu a fome armar o campo”; “Eu sou o que dançou ciranda 

com as crianças”. Aqui, cada vento assume uma voz narrativa que rememora eventos 

coletivos (guerras, carestia, infância). Isso cria um efeito trágico e catártico, um dos 

objetivos da poética aristotélica, ao fazer o leitor reviver o drama coletivo por meio da 

metáfora do vento. 

Aristóteles valoriza a metáfora por permitir que o leitor aprenda algo novo por 

meio da associação inesperada. Neste poema, o leitor é convidado a compreender a praça 

não apenas como um espaço físico, mas como um lugar sagrado da memória coletiva, 



 74  
 

povoado por entidades poéticas (os ventos) que carregam a história dos povos: “são os 

ventos que habitam as moradas das praças / e aos monumentos dão, e às vidas que as 

percorrem, / o repouso que vem de horizontes benignos”. A metáfora aqui ultrapassa o 

ornamento: ela ensina que a praça é viva, espiritual, habitada por forças que ligam o céu 

de Deus ao céu dos nossos olhos. 

Em termos aristotélicos, Carphentier mostra talento poético ao transferir 

qualidades humanas (memória, fala, compaixão) para ventos e espaços naturais, construir 

analogias que tornam inteligível a experiência histórica e social, unir o sensível ao 

inteligível, como desejava Aristóteles, gerando prazer intelectual e emoção estética. As 

metáforas do poema, individualmente e em conjunto, apresentam a “praça” como um 

espaço da memória histórica. A praça como espaço da memória histórica, onde os ventos 

são apresentados como “anciãos” que se reúnem ali para “permutar seus fardos de 

lembranças”. A metáfora transforma a praça em um arquivo vivo da cidade, onde eventos 

como a guerra, a fome e a infância são evocadas por essas vozes aéreas. A praça é o palco 

dos acontecimentos históricos, guardando as alegrias e as tragédias coletivas que 

marcaram o tecido social. 

A praça se apresenta também como espaço de dor e resistência. O poeta flâneur 

atribui a ela a função de testemunhar o sofrimento dos pobres, dos que “plantam e não 

colhem”, dos que “clamam e não são ouvidos”. Os ventos falam de tributos injustos, da 

fome, do peso do trabalho. A praça, assim, condensa as contradições sociais do espaço 

urbano: lugar do povo, mas também da desigualdade. Contudo, essa denúncia não é 

desesperançada, ela conduz à solidariedade poética entre ventos e vozes humanas, como 

no verso: “Então me associei às aves que semeiam”. 

A praça também é o lugar da infância e da esperança. O poema celebra a praça 

como espaço da convivência e da renovação. Crianças brincam, sorrisos se misturam à 

água da fonte, cantos de esperança ressoam: “Eu sou o que dançou ciranda com as 

crianças, / e sorrisos molhei soprando a água da fonte”. Esse momento de alegria e 

inocência contrasta com os trechos anteriores e aponta para uma função regeneradora das 

praças: nelas se reúnem gerações, e através do brincar, do cantar e do sonhar, renova-se 

o tecido humano e espiritual da cidade. 

Há ainda a concepção da praça como espaço espiritual e cósmico. No final do 

poema, a praça é elevada a uma dimensão transcendental. Os ventos, mensageiros da 

história e da vida, conectam o espaço urbano ao sagrado: “falar do céu de Deus ao céu 

dos nossos olhos”. Aqui, a praça é um lugar onde o humano e o divino se encontram. Os 



 75  
 

mendigos, os pombos, os canteiros e as fontes convivem com o invisível, compondo um 

cenário sagrado da existência cotidiana. O espaço urbano, assim, revela-se como lugar de 

revelação espiritual, de pausa e contemplação. 

 

3.2.2. O estádio e as cenas da multidão 

 

O poeta flâneur continua o seu discurso metafórico sobre os espaços gozosos, 

desta feita tratando dos estádios, no poema “As cenas da multidão”, como segue: 

 

Ontem, os cansaços gerais da cidade  

deram trégua ao domingo da bola,  

e os corações vestiram equipamentos. 

De um lado, os homens do balé vermelho:  

de outro, os onze de uma dança negra,  

e entre eles o juiz,  

o apito que canta de chuteiras,  

a reger as bandeiras, as línguas das torcidas. 

Depois que um lance arrasa a geometria 

e a parábola incrível enfuna a rede, 

um pai cria no instante outra parábola,  

sente pousar na grama um pássaro evangélico.  

- Lê, meu filho, o símbolo do gol:  

é uma alegria preparada lentamente,  

com os pés ora no chão, ora no espaço,  

e a feliz agonia olhando a meta.  

Assim também, nosso viver no espírito  

tem o chão do pecado e o céu que chama,  

e vamos sinuosos preparando os dias e os dias  

vão pra todos preparando a hora  

que acaba como um gol na perfeita alegria. 

 

II 

 

Um dia, nesse espaço, a artista que sabia  

como a luz gorjear na ponta dos espinhos  

em sua voz concentrou os canários mais órfãos,  

e cantou com o olhar voltado ao seu subúrbio.  

A multidão sentiu que a música transpunha  

a muralha do estádio e andava pelas ruas  

a visitar por Deus as dores mais sozinhas. 

e as curava com o amor dos versos compassivos, 

e às janelas trazia os mártires das sombras. 

E voltava a canção para o aplauso das bocas  

e tornava a sair para o enlevo dos tristes. 

Na última canção ficou claro na noite:  

aos presentes a voz reunira os distantes  

e os recebera ali na aérea arquibancada,  

visíveis no invisível próprio da comunhão.  

Flautas que mais suspiram do que falam, as notas  

finais dos violões, velhos irmãos do adeus,  

palmas, silêncios, estrelas, fogos, luzes  

as criaturas suspenderam e as coisas todas,  

e o estádio ficou sendo o céu da cidade,  

porque chegara o amor e cantara a esperança  



 76  
 

e a súplica de um fez-se a oração de todos. 

 

III 

 

De tarde, no litúrgico treze de algum maio,  

o padre consagrado à Mãe Intercessora  

levou a procissão para rezar no estádio  

e colocou o andor de frente para o altar.  

Atenta estava tanto a imagem da Senhora,  

que a muitos pareceu que era a primeira vez  

que via diante dela a missa do seu Filho. 

 

A hóstia então suspensa ao seio do crepúsculo  

do sol absorveu a púrpura e sangrou,  

sobre as preces sangrou como um pombo entre lanças,  

que eram finas demais as lâminas dos salmos,  

que eram fundas demais as lágrimas da Virgem. 

 

Eis uma catedral pulsando no gramado:  

sobem-lhe as torres dos suspiros altos,  

descem-lhe bênçãos de andorinhas breves,  

e sinos nunca faltam à passagem do Anjo.  

Reza a Virgem a si mesma a ave-maria,  

porque é claro esse templo, claro como o amém,  

não tem peso nenhum sobre os ombros dos homens 

 e força eficazmente a comoção do Pai. 

 

Maria se despede e volta ao santuário,  

rezou como um de nós como jamais pensara  

rezar em nosso tempo igual diante da cruz,  

pois nunca a multidão lhe fora assim tão ampla,  

gravíssimo rebanho em relva emocionada,  

força que só se vê sem teto nem paredes.  

Sozinha, logo após, dentro da igreja fria,  

terá seu coração uma bela saudade  

da missa que assistiu rezada num estádio. 

(Carphentier, 2012 p. 83-84) 

 

Em “Cenas da multidão”, há uma grande densidade simbólica e imagética, 

construída sobre o entrelaçamento de cenas urbanas em um estádio de futebol, espaço que 

se torna, sob o olhar do flâneur, um teatro sagrado da experiência coletiva. O poema é 

estruturado em três partes, cada uma dedicada a uma cena distinta – o jogo, o show, a 

procissão – todas unidas pela presença da multidão, que aparece como sujeito difuso e 

sensível, tocado pelo esporte, pela arte e pela fé. A metáfora é o principal recurso poético 

do texto, e está sempre orientada a transcender o plano do real para apontar dimensões 

espirituais, emocionais e sociais da experiência pública. As metáforas do poema podem 

ser lidas em companhia de Aristóteles, como segue: no jogo, o gol como parábola 

espiritual; no show, a música como cura e comunhão; na missa, o estádio como catedral 

do povo. 



 77  
 

No jogo, o gol como parábola espiritual: sobressaem algumas metáforas dignas 

de nota: “os corações vestiram equipamentos”. Os torcedores não são apenas 

espectadores, mas participam do jogo com o coração, uma metáfora que humaniza o 

futebol e o transforma em ritual; “o apito que canta de chuteiras”. Personificação que 

transforma o árbitro numa figura quase musical, um maestro entre forças opostas; “um 

pássaro evangélico” / “Lê, meu filho, o símbolo do gol”. O gol, momento de êxtase, é 

elevado à condição de parábola sagrada, uma lição espiritual. O futebol é aqui mais que 

competição: é rito, drama, metáfora do viver espiritual. A busca pelo gol é comparada à 

jornada humana entre “o chão do pecado e o céu que chama”. O poema transforma o 

gramado em campo existencial, em que o esforço e a fé coexistem. O pai que lê o gol 

como símbolo é a imagem do intérprete da vida como metáfora, que vê no cotidiano um 

gesto divino. 

No show, a música como cura e comunhão: também nessa parte a metáfora é 

estruturante: “a artista que sabia como a luz gorjear na ponta dos espinhos”. A cantora 

domina não só a voz, mas também a dor do mundo. A metáfora junta luz, canto e 

sofrimento; “a muralha do estádio [...] a música transpunha”. A arte rompe fronteiras 

físicas e sociais; “visíveis no invisível próprio da comunhão”. O estádio se transforma 

num templo da presença espiritual, onde ausentes se tornam simbolicamente presentes. A 

apresentação musical deixa de ser mero entretenimento para se transformar em ato 

litúrgico, cura coletiva, milagre urbano. A cantora é uma figura quase profética, que 

transforma o sofrimento em esperança. O estádio se torna um espaço de epifania, o 

invisível (fé, dor, amor) se torna visível na união das vozes e corpos. A arte é vista como 

força mística que une os dispersos, que consola e mobiliza. 

Na missa, o estádio como catedral do povo: continuam os proferimentos 

metafóricos do poeta flâneur sobre o estádio: “a hóstia [...] sangrou como um pombo 

entre lanças”. A missa no estádio é vivida com tal intensidade que as imagens religiosas 

se misturam ao real urbano e emocional; “catedral pulsando no gramado”. A 

arquitetura tradicional da fé cede lugar à praça viva e aberta: o estádio é a nova catedral; 

“não tem peso nenhum sobre os ombros dos homens”.  O templo é leve, é da multidão, 

não oprime, ao contrário das instituições pesadas. A procissão transforma o estádio em 

santuário de massa, onde Maria reza “como um de nós” e onde a fé deixa de ser ritual 

opressor para se tornar comunhão espontânea. A Virgem experimenta, emocionada, a fé 

popular, viva e coletiva, mais forte do que aquela dos templos frios. A igreja tradicional 



 78  
 

é contrastada com esse novo sagrado, que se manifesta sem teto nem paredes, como uma 

energia viva que brota do povo. 

O poema reconfigura o estádio, normalmente visto como espaço secular, de lazer 

ou espetáculo, em um símbolo multifacetado da experiência urbana: é campo de jogo, 

onde a vida é parábola espiritual; é palco de arte, onde a música cura e une os 

marginalizados; é catedral popular, onde fé, emoção e comunhão se manifestam com 

potência. A metáfora, segundo Aristóteles, revela semelhanças ocultas, e Carphentier a 

utiliza para mostrar que o sagrado se infiltra no cotidiano, que a multidão anônima é, na 

verdade, sujeito espiritual e político de sua história. O poema convida o leitor a 

reconhecer nos espaços urbanos, muitas vezes desvalorizados ou banalizados, uma 

dimensão transcendente e humanizadora. 

 

3.2.3 O clube, espaço de piscina e bolero 

 

O poeta flâneur metaforiza também o clube, ambiente comum nas cidades. Isso 

acontece no poema “Piscina e bolero”: 

 

A cidade gosta do Clube,  

ama seus braços de domingo,  

seu peito de música  

e seu longo sorriso de piscina.  

Gosta porque de cada frequentador que o procura  

ele extingue a semanal cota de tédio,  

e a descansa assim indo de corpo em corpo  

e a renova então indo de alma em alma. 

 

Há sérios homens de cabeça branca  

que dama e xadrez jogam sem dizer que ouvem  

os palpites das vozes de outras épocas,  

sob o invisível olhar dos fundadores.  

Nas cartas distribuídas como provisões de história,  

os valetes são rostos que partiram. 

 

Sob o sol que as espia qual menino  

espreitando romãs numa tortura rósea,  

mulheres de ondulados clarões passam bronzeador,  

deitam-se sob óculos negros, sonham  

e se deixam raptar  

pela sombra de um pássaro. 

 

Crianças levantam a água da piscina  

numa chuva invertida da terra para o céu;  

sorrisos brotam das ondas sem espuma,  

mães batizam de novo as frontes de seu colo. 

 

[...] 

De noite, a cidade chegará em carruagens  

com suas mulheres de cetim e leque  



 79  
 

e homens de gravata e taça pronta. 

Dançarão sob luzes, diante de cristais,  

vinte boleros que santificaram as tristezas  

no altíssimo júbilo que afinal percebe  

que todo o drama das entregas humanas  

Deus pode consolar num espaço de canção.  

O sax dirá profundamente de um adeus,  

mas pelos violinos de notas unitivas  

casais abraçarão na festa do seu sonho  

a noturna aleluia que ecoa pelo Clube. 

A cidade despertará mais amorosa  

ao lado das harmonias que amanhecem. 

(Carphentier, 2012 p. 93-94) 

 

O poema é uma celebração lírica do Clube da cidade, espaço de lazer, memória, 

convivência e transcendência estética. Como em outros textos do autor, o ambiente 

urbano é transfigurado poeticamente por meio de metáforas intensas, imagéticas e 

espirituais, que não apenas descrevem o lugar, mas o elevam a símbolo da experiência 

humana compartilhada. Pelo menos oito metáforas podem ser analisadas com base na 

teoria clássica aristotélica, que entende a metáfora como a transposição de sentido entre 

domínios distintos por analogia ou semelhança, sendo um modo de conhecer, emocionar 

e organizar a realidade poética, como vemos no Quadro 1 a seguir: 

Metáfora Comentário  

 

 

“A cidade gosta do Clube, / ama seus braços de 

domingo” 

A cidade é personificada como uma entidade viva 

e sensível, que “ama o Clube” como se este fosse 

um corpo: com “braços”, “peito” e “sorriso”. Aqui 

temos uma metáfora orgânica e relacional. O Clube 

assume a forma de um corpo amado, com gestos 

acolhedores (os “braços de domingo”), afeto (o 

“peito de música”) e alegria (“sorriso de piscina”). 

Essa transposição transforma o espaço físico em 

sujeito de afeto e comunhão, mostrando o Clube 

como extensão emocional da cidade e de seus 

habitantes. 

 

“Extingue a semanal cota de tédio, / e a descansa 

assim indo de corpo em corpo / e a renova então 

indo de alma em alma”. 

O tédio é tratado como uma “cota”, uma porção 

que se acumula e precisa ser consumida ou 

esvaziada. O Clube aqui cumpre função catártica e 

regeneradora: elimina o peso da rotina e renova o 

espírito. A metáfora espacializa a alma: ela é 

tocada, percorrida, como os corpos no Clube. 

Assim, o lazer não é superficial, mas uma 

experiência transformadora da interioridade. 

 

“Os valetes são rostos que partiram”. 

As cartas do baralho se tornam repositórios de 

memória, e os “valetes” figuram como rostos de 

mortos ou ausentes. Essa é uma metáfora temporal, 

que associa o jogo à história. Jogar cartas no Clube 

é como invocar os fantasmas do passado. A 

memória afetiva dos fundadores permanece como 

uma presença invisível, humanizando os objetos e 

dando espessura emocional ao lazer. 



 80  
 

 

“Crianças levantam a água da piscina / numa 

chuva invertida da terra para o céu”. 

A brincadeira infantil é vista como uma inversão 

do ciclo natural da chuva. Essa imagem reencanta 

a ação cotidiana. Ao transformar a água jogada ao 

ar em “chuva invertida”, o poema sugere que as 

crianças participam da criação do mundo, 

injetando leveza e mistério ao espaço. É uma 

metáfora que comunica pureza, poesia e 

celebração da infância. 

 

“O meio-dia cobrirá como uma bênção / o telhado 

de pombos do ginásio”. 

A luz solar é comparada a uma bênção litúrgica, e 

o ginásio, a um altar ou templo vivo. Há aqui uma 

sacralização do cotidiano. O Clube se torna espaço 

de comunhão sagrada, não religiosa no sentido 

estrito, mas espiritual: um lugar em que se vivem 

intensamente as pequenas epifanias da vida, como 

a alegria de vencer, o contato com a natureza, o 

convívio com os outros. 

 

“vinte boleros que santificaram as tristezas / no 

altíssimo júbilo”. 

O bolero é elevado à condição de rito sagrado, 

capaz de “santificar” a tristeza. A música aqui 

adquire função redentora, como na tradição bíblica 

e aristotélica da catarse. O bolero, gênero marcado 

por paixão e dor, é também caminho de cura e 

revelação. A dança no Clube não é mero 

entretenimento, mas liturgia do amor e da 

memória. 

 

“A noturna aleluia que ecoa pelo Clube.” 

 

A noite é povoada de uma “aleluia”, cântico de 

louvor, ligado à música e à experiência amorosa. 

Essa metáfora eleva a festa a um plano místico: o 

abraço dos casais torna-se uma oração noturna, um 

louvor dançado. É o momento em que a vida 

afetiva, a arte e a fé se fundem. 

 

“A cidade despertará mais amorosa / ao lado 

das harmonias que amanhecem.” 

 

A cidade desperta “ao lado das harmonias”, como 

se a música pudesse acompanhá-la na aurora. Essa 

imagem conclui o poema com a ideia de que o 

amor, a música e o convívio vividos no Clube 

transbordam para o cotidiano urbano, 

influenciando o modo como se vive, ama e sonha. 

O Clube é um repositório de beleza e 

transformação, irradiando para além de seus 

muros. 

Quadro 1 – Metáforas sobre o Clube da cidade. 

Fonte: A Pesquisadora. 

 

 

Como podemos perceber, “Piscina e bolero” é um poema que, por meio de 

metáforas sensíveis e espirituais, reconstrói o Clube da cidade como um espaço total da 

experiência humana: corpo e alma se tocam no lazer, memória e afeto permeiam o jogo, 

fé e arte se entrelaçam na dança e na música, infância, amor e comunhão são reencenados 

como celebrações da vida. 

Os clubes sociais ocupam um lugar emblemático na história das cidades 

brasileiras, especialmente entre os séculos XIX e XX. Surgidos como espaços de 

sociabilidade da elite urbana, os clubes se consolidaram como centros de lazer, esporte e 



 81  
 

cultura. Neles, famílias inteiras passavam os fins de semana, celebravam festas, bailes e 

eventos cívicos, tecendo vínculos afetivos e comunitários. Além de serem locais de 

recreação, os clubes refletiam a estratificação social, a modernização dos costumes e as 

transformações urbanas. Com o tempo, abriram-se a novos públicos, reinventando-se 

frente às mudanças culturais e econômicas das cidades. Ainda hoje, guardam memórias 

coletivas e representam um símbolo da convivência urbana. O Clube, assim como a 

cidade, é visto como organismo vivo, um templo laico onde a existência se sublima em 

beleza. Daí o poeta incluí-lo entre os espaços gozosos das cidades. 

 

 

3.3 Metáforas da dor em espaços dolorosos 

 

Na tradição católica, os espaços dolorosos são lugares ou momentos marcados 

pelo sofrimento, penitência e compaixão, associados à Paixão de Cristo e à dor da Virgem 

Maria. Esses espaços têm função devocional e pedagógica, convidando o fiel à meditação 

sobre o sacrifício, o pecado e a redenção. Entre os principais exemplos estão: a via crucis 

(ou via-sacra): composta por catorze estações que representam os passos de Jesus rumo 

ao Calvário. Cada estação é um espaço simbólico de dor, mas também de fé e esperança; 

os santuários de peregrinação penitencial: como Fátima, Lourdes ou Aparecida, que 

acolhem promessas, sacrifícios e orações de súplica e agradecimento, muitas vezes 

ligados ao sofrimento humano; as sete Dores de Maria: uma devoção que relembra 

episódios da vida da Virgem marcados pela dor, como a fuga para o Egito, a perda de 

Jesus no templo e sua presença ao pé da cruz. Esses espaços, físicos ou simbólicos, têm 

uma função de ressignificação do sofrimento, oferecendo ao fiel um caminho espiritual 

de empatia com a dor de Cristo e da humanidade. São, portanto, espaços de interiorização, 

expiação e busca de sentido diante do sofrimento.  

Adaptados metaforicamente por Carphentier, os espaços dolorosos permeiam os 

ambientes das ruas, dos hospitais, da delegacia de polícia, da penitenciária, da favela, das 

filas, dos engarrafamentos, do instituto médico legal, dos incêndios, dos asilos, das 

inundações, dos velórios. Ao produzir o seu edifício metafórico das dores, Carphentier 

advoga que “somos mais parecidos no sofrimento do que na felicidade” (Carphentier, 

2012, p. 103). E explicita que as cidades são “os territórios visíveis das dores coletivas”, 

e por isso convida o leitor a visitar, em companhia do poeta flâneur, esses conhecidos 



 82  
 

espaços de dor. No Quadro 2, a seguir, desempacoto as metáforas relativas aos espaços 

dolorosos. 

 

Espaço “doloroso” Metáfora Derivas de sentido da metáfora 

 

 

 

 

 

 

As ruas da cidade 

 

 

 

 

 

 

“Passarelas da vida”  

(Carphentier, 2002, p. 105) 

O espaço urbano é um cenário onde se desfilam 

não apenas vaidades e aparências, mas, 

sobretudo, as dores humanas. Ao comparar as 

ruas a passarelas, o flâneur sugere que nelas se 

encena, diariamente, o espetáculo da 

existência. Não um desfile glamuroso, mas um 

cortejo de solidões, lutas e esperanças. Cada 

transeunte carrega sua própria história, e o 

asfalto torna-se palco das desigualdades, das 

ausências, dos cansaços visíveis nos passos 

apressados ou arrastados. Nesse sentido, a 

cidade se revela como vitrine das fragilidades 

humanas, onde a dor se exibe sem luxo, em 

gestos comuns, em olhares perdidos, em 

silêncios que falam. A metáfora, portanto, 

ilumina a dimensão trágica do cotidiano 

urbano, fazendo da rua não só um lugar de 

passagem, mas um espelho coletivo da 

condição humana. 

 

 

 

 

 

 

 

O hospital  

 

 

 

 

 

 

 

“Acampamento das dores” 

(Carphentier, 2002, p. 109) 

A metáfora traduz com força poética a 

experiência coletiva do sofrimento humano 

concentrado em um mesmo espaço. Ao utilizar 

a imagem de um “acampamento”, o flâneur 

evoca a ideia de transitoriedade, precariedade e 

agrupamento de corpos em situação de 

emergência. Nesse campo provisório, as dores 

se reúnem, convivem e se expõem – dores 

físicas, emocionais, existenciais. O hospital 

deixa de ser apenas um lugar de cura técnica e 

se torna território simbólico onde a fragilidade 

da vida se revela em sua forma mais crua. A 

metáfora transforma o espaço hospitalar em 

uma geografia da dor partilhada, em que cada 

leito é uma tenda de espera, cada corredor um 

campo de batalhas silenciosas. Assim, 

Carphentier nos faz ver o hospital não só como 

instituição, mas como um retrato coletivo da 

condição humana diante do limite. 

 

 

 

 

 

A delegacia 

 

 

 

 

“Território das queixas” 

(Carphentier, 2002, p. 111) 

A metáfora confere às delegacias um caráter 

geográfico simbólico, onde se concentram 

vozes feridas, narrativas de injustiça, medo e 

revolta. São territórios marcados pela 

linguagem da dor e do conflito, onde a queixa, 

mais que um procedimento legal, é o grito de 

quem teve a ordem da vida violada. Cada 

boletim registrado carrega uma história de 

perda, desamparo ou resistência, e o espaço da 

delegacia se converte em um arquivo vivo da 

violência urbana e das tensões sociais. Ao 

nomeá-las assim, Carphentier revela que as 

delegacias não são apenas instituições do 

Estado, mas zonas de fricção entre o sujeito e a 

lei, entre o trauma e a tentativa de reparação. 

São, portanto, territórios da palavra ferida. 



 83  
 

 

 

 

 

 

 

A penitenciária 

 

 

 

 

 

 

“Úlcera geral de ferro” 

(Carphentier, 2002, p. 112) 

A metáfora contém intensa carga crítica e 

simbólica. A imagem da “úlcera” sugere uma 

ferida aberta, dolorosa e purulenta, algo que 

corrói de dentro, revelando uma doença 

profunda no corpo social. Ao qualificá-la como 

“de ferro”, o poeta associa essa ferida à rigidez, 

à clausura e à violência institucionalizada. A 

penitenciária, assim, aparece não apenas como 

lugar de reclusão, mas como sintoma visível de 

uma sociedade enferma, marcada pela exclusão 

e pelo fracasso em lidar com suas próprias 

contradições. É uma chaga metálica, enraizada 

na estrutura urbana e social, que não cicatriza, 

um espaço onde a dor se cristaliza e se repete. 

Carphentier transforma o cárcere em emblema 

do sofrimento coletivo e da degradação 

humana sob o peso do controle e da 

indiferença. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A favela 

 

 

 

 

 

 

 

 

“As ladeiras do exílio” 

(Carphentier, 2002, p. 113) 

Esta metáfora pungente articula geografia e 

exclusão social. A “ladeira” sugere o esforço 

contínuo, a inclinação íngreme da vida 

marcada pela dificuldade e pelo desequilíbrio. 

Já o “exílio” remete ao afastamento forçado, à 

condição de quem vive à margem, fora do 

centro de decisões e direitos. Assim, a favela é 

apresentada como um território elevado não 

por privilégio, mas por abandono, um lugar 

onde se habita longe do olhar do Estado, da 

justiça e da igualdade. Cada subida é também 

uma metáfora da resistência: corpos que 

persistem apesar da precariedade, vozes que 

ecoam mesmo em silêncio. Com essa imagem, 

Carphentier denuncia a segregação urbana e 

transforma a paisagem da favela em símbolo da 

luta cotidiana de quem vive o exílio dentro da 

própria cidade. 

 

 

 

 

 

 

 

As filas 

 

 

 

 

 

 

“A forma mais sutil de 

genocídio” 

(Carphentier, 2002, p. 105) 

A metáfora é uma denúncia contundente 

disfarçada de ironia amarga. Ao associar a fila 

– símbolo do cotidiano burocrático e da espera 

passiva – ao genocídio, o poeta revela o 

impacto devastador das violências lentas, 

silenciosas e normalizadas. Nessas filas, de 

hospitais, de auxílio, de comida ou de emprego, 

vidas são desgastadas pela negligência, pelo 

descaso e pela desigualdade estrutural. O 

genocídio aqui não é imediato, mas contínuo e 

institucional: mata aos poucos, por omissão. A 

metáfora desvela como o tempo roubado, a 

esperança adiada e a dignidade negada também 

são formas de morte. Carphentier transforma a 

imagem banal da fila em símbolo trágico da 

exclusão, mostrando que, em certas realidades, 

esperar é sangrar sem ferida visível. 

 

 

 

O engarrafamento  

 

 

“Não somos mais que 

esperas algemadas”  

(Carphentier, 2002, p. 115) 

A metáfora revela com força poética a condição 

de aprisionamento contemporâneo nos espaços 

urbanos. Ao fundir “espera” com “algemas”, o 

poeta denuncia uma imobilidade forçada, em 

que o sujeito se torna refém do tempo perdido, 

do progresso emperrado e da lógica desumana 

das metrópoles. Não se trata apenas de trânsito, 



 84  
 

mas de uma existência atravancada, contida, 

privada de fluxo e liberdade. A cidade, que 

deveria ser lugar de movimento e encontro, 

torna-se uma cela a céu aberto, onde corpos e 

vidas se comprimem na lentidão. Assim, 

Carphentier transforma o cotidiano urbano em 

metáfora de um cativeiro moderno, onde a 

espera não é opção, mas destino imposto. 

 

 

 

 

 

 

O instituto médico-

legal 

 

 

 

 

 

 

“Bisturis que sondam os 

adeuses” 

(Carphentier, 2002, p. 117) 

A metáfora é de uma delicadeza brutal. Ao unir 

a frieza do instrumento cirúrgico — o bisturi — 

com a carga emocional da palavra “adeuses”, o 

poeta transforma o ato técnico da necropsia em 

um gesto quase ritual de despedida. Os bisturis 

não cortam apenas tecidos; investigam 

silêncios, encerram histórias, desvelam a face 

última da existência. O IML, espaço 

geralmente associado à dor, à violência e à 

frieza burocrática da morte, é aqui 

poeticamente ressignificado como lugar onde 

se tenta compreender o fim, onde a ciência toca 

os vestígios do que já foi vida. Assim, 

Carphentier oferece uma imagem tocante e 

ética da morte: uma busca respeitosa pelos 

traços finais de quem partiu. 

 

 

 

 

 

 

 

 

O incêndio 

 

 

 

 

 

 

 

“Voz das chamas e cinzas” 

(Carphentier, 2002, p. 118) 

A metáfora recria uma tragédia urbana. Ao 

atribuir voz ao fogo e aos restos que ele deixa 

— as chamas e as cinzas – o poeta sugere que 

o incêndio não é apenas destruição material, 

mas uma manifestação que fala, que denuncia, 

que grita silenciosamente o abandono, o 

descaso ou a fúria contida. As chamas 

anunciam o caos, enquanto as cinzas narram o 

que restou, como vestígios de uma perda. A 

cidade, diante do fogo, torna-se vulnerável, 

revelando suas feridas e seus limites. Com essa 

imagem, Carphentier transforma a devastação 

em linguagem, fazendo do incêndio não apenas 

um evento, mas um discurso ardente da dor e 

da memória. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

O asilo 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Estação da saudade” 

(Carphentier, 2002, p. 120) 

A metáfora confere ao espaço um caráter 

poético e melancólico, transformando-o em um 

lugar de espera e lembrança. A “estação” 

sugere um ponto de passagem, um local onde 

se aguardam partidas e chegadas, mas também 

onde o tempo parece suspenso, marcado pela 

ausência e pelo silêncio. Ao associar o asilo à 

“saudade”, o poeta enfatiza a condição dos 

idosos que vivem ali, muitas vezes distantes de 

suas famílias e de seus próprios passados. O 

asilo, assim, torna-se um espaço onde o 

presente se mistura à memória, e onde a 

nostalgia e a solidão se fazem presentes como 

companheiras constantes. Carphentier, com 

essa metáfora, sensibiliza para a experiência 

humana do envelhecimento e da separação, 

revelando o asilo como um território afetivo e 

existencial. 

 

 

 

 

 

 

A metáfora atribui às águas uma vontade 

própria e um caráter contestador. Ao chamar as 

águas de “rebeladas”, o poeta personifica a 



 85  
 

 

 

 

 

A inundação 

 

 

 

 

“As águas rebeladas” 

(Carphentier, 2002, p. 122) 

força natural que escapa ao controle humano, 

transformando a inundação em uma 

insurgência contra a ordem urbana 

estabelecida. Essa imagem revela a tensão 

entre a cidade e a natureza, evidenciando a 

fragilidade das construções humanas diante do 

poder dos elementos. As águas, ao se 

rebelarem, denunciam também as falhas 

sociais e ambientais que agravam o impacto 

das enchentes, como a ocupação desordenada e 

a negligência institucional. Com essa metáfora, 

Carphentier não apenas descreve o fenômeno 

natural, mas evoca um chamado de alerta, uma 

voz de resistência que rompe o silêncio da 

paisagem urbana. 

 

 

 

 

 

 

O velório 

 

 

 

 

 

“O corpo todo que a morte 

cobriu de sono” 

(Carphentier, 2002, p. 124) 

Ao comparar a morte a um sono que cobre o 

corpo inteiro, o poeta suaviza a dureza do fim, 

conferindo-lhe uma dimensão tranquila e quase 

repousante. Essa figura poética evoca a ideia de 

descanso final, um estado silencioso em que a 

vida se aquieta, preparando-se para a 

despedida. O velório, então, torna-se um 

espaço de transição onde o sono da morte é 

testemunhado, convidando ao respeito, à 

reflexão e à reverência. Carphentier transforma 

o momento doloroso da perda em uma cena de 

paz e dignidade, dando voz à delicadeza do 

silêncio que envolve o corpo ausente. 

Quadro 2 – Metáforas de dor em espaços dolorosos. 

Fonte: A Pesquisadora. 

 

Os espaços mapeados pelo poeta flâneur, ruas, hospitais, delegacia, penitenciária, 

favela, filas, engarrafamentos, IML, incêndios, asilos, inundações, velórios – compõem 

uma geografia urbana da dor, lugares onde o corpo e a dignidade humana frequentemente 

são testados, atravessados por experiências de sofrimento, exclusão, violência ou 

abandono. Esses espaços são marcados por uma presença constante da fragilidade 

humana, seja pelo adoecimento, pelo controle estatal, pela pobreza, pela morte ou pela 

solidão. Na obra de Carphentier, essas realidades não são descritas de forma direta e crua, 

mas sim por meio de requintadas metáforas, como quando o asilo é a “estação da 

saudade”, ou o corpo no velório é “o corpo todo que a morte cobriu de sono”. Ao lançar 

mão da metáfora clássica, o poeta mobiliza uma operação poética que transfigura o real 

sem apagá-lo, conferindo a ele uma camada de sentido simbólico, afetivo e crítico. 

A metáfora, nesse contexto, é um recurso que tensiona o visível e o invisível da 

cidade. Ao invés de nomear o sofrimento de forma direta, ela sugere, insinua, desloca -

tornando o leitor cúmplice na produção de sentido. Isso confere uma potência crítica à 

linguagem: por exemplo, chamar o asilo de “estação da saudade” ativa simultaneamente 



 86  
 

a ideia de trânsito, passagem e abandono, mas também carrega uma carga emocional de 

perda, de ausência familiar, de espera sem retorno. 

Assim, a metáfora clássica permite à linguagem literária dar conta do indizível: 

ela humaniza o que o cotidiano tende a naturalizar ou a ignorar. Ao traduzir a dor urbana 

em imagens poéticas, Carphentier denuncia sem panfletar, emociona sem melodrama, e 

oferece ao leitor uma outra forma de olhar para a cidade, com olhos mais atentos, 

sensíveis e críticos. 

 

 

3.4 Metáforas da glória em espaços gloriosos 

 

Na tradição católica, os espaços gloriosos são aqueles associados à manifestação 

da presença divina, à experiência da graça e à realização da comunhão entre o humano e 

o sagrado. Eles não se limitam a locais físicos, mas podem também ser compreendidos 

como estados espirituais. Ainda assim, ao longo da história da igreja, esses espaços se 

materializaram em formas concretas – templos, altares, relicários, santuários, entre outros 

– com o objetivo de traduzir o mistério da glória de Deus em experiências sensíveis. 

No plano teológico, o Céu é o espaço glorioso por excelência na fé católica. É 

concebido como a morada definitiva de Deus, dos anjos e dos santos. Ali, segundo a 

doutrina, os justos gozam da visão beatífica, a plena contemplação de Deus, livre da dor, 

da morte e do pecado. A liturgia e a espiritualidade católicas frequentemente fazem alusão 

ao Céu como a “Pátria definitiva”, onde se realiza a comunhão perfeita. 

A igreja (templo) é chamada de “Casa de Deus” e representa na terra uma 

antecipação do Céu. Em sua arquitetura e simbolismo, a igreja católica estrutura-se como 

espaço glorioso: o altar, o sacrário, as abóbadas, a luz filtrada pelas vidraças, tudo aponta 

para a glória do divino. O altar, em especial, é o lugar da Eucaristia, centro da vida cristã, 

onde Cristo se faz presente de modo real. 

Lugares como Fátima, Lourdes, Aparecida, entre outros, são considerados 

espaços gloriosos por serem locais de aparições ou manifestações extraordinárias da 

Virgem Maria ou de milagres. Ali, muitos fiéis relatam experiências espirituais 

profundas, curas e conversões. Esses santuários se tornam pontos de encontro entre o 

sagrado e o humano, carregados de simbolismo e devoção. 

Os túmulos de mártires e santos, as relíquias, as catacumbas ou os sepulcros dentro 

de igrejas são vistos como espaços gloriosos, pois remetem à vitória da vida sobre a morte, 



 87  
 

à santidade e à continuidade da igreja no tempo. Há uma glorificação da carne que foi fiel 

até o fim, como expressão da esperança cristã na ressurreição. No plano espiritual, o 

conceito de “glorificação” se aplica também ao corpo ressuscitado, como se afirma no 

Credo: “creio na ressurreição da carne”. Na liturgia, essa glória futura é celebrada de 

forma simbólica e sensorial. A liturgia da Páscoa, por exemplo, está impregnada de 

elementos que evocam a glória do Ressuscitado: luz, canto, perfume, som de sinos, 

incenso, etc. 

A iconografia, a música sacra, os vitrais, os afrescos, tudo na arte sacra católica 

busca expressar a glória de Deus. São espaços visuais ou sonoros onde o fiel é elevado 

ao mistério, ao encantamento da fé, e convidado à contemplação. Em síntese, os espaços 

gloriosos na tradição católica são interfaces entre o tempo e a eternidade, entre o mundo 

visível e o invisível. Eles afirmam que a presença de Deus pode ser sentida, celebrada e 

vislumbrada já nesta vida, mesmo que de maneira parcial, em preparação para a plenitude 

prometida no Reino dos Céus. 

Em Contemplação das cidades, Carphentier estende a concepção de espaços 

gloriosos da cidade à academia de letras, quermesse, ermida, catedral, batismo, 

confirmação, ordenação, matrimônio, procissão, novena, missa, via-sacra. Segundo o 

poeta, “a cidade se ilumina e se expande nos espaços de glorificação, nos movimentos de 

louvor que se verificam nos templos, nas ruas, nas instituições sagradas, na maior 

evidência da vida sacramental” (Carphentier, 2012, p. 127). A seguir as metáforas com 

as quais o poeta veste esses espaços.  

 

Espaço “glorioso” Metáfora Derivas de sentido da metáfora 

 

 

 

 

 

 

 

A Academia de Letras 

 

 

 

 

 

 

 

“As cadeiras da vigília” 

(Carphentier, 2012, p. 129) 

O poeta ressignifica a Academia de Letras 

como um espaço de presença viva e inquieta, 

afastando-se da ideia de imobilidade 

associada à tradição. O poeta sugere que os 

ocupantes dessas cadeiras não estão apenas 

guardando a memória literária, mas atuando 

como sentinelas da ética, da linguagem e do 

sonho coletivo. Os escritores são vistos como 

figuras que transcendem seus próprios livros, 

deixando rastros que iluminam, germinam e 

evocam memória. A metáfora transforma as 

cadeiras acadêmicas não em tronos de 

vaidade, mas em postos de vigília ativa, onde 

a literatura é ação espiritual e política, e os 

“escolhidos das Letras” tornam-se agentes de 

inquietação e esperança. 

 

 

 

 

 

 

 

 

A metáfora revela a fusão entre o sagrado e o 

popular. A “oração geral” sugere uma 

religiosidade coletiva, difusa, que se espalha 

pela cidade; já o fato de ela estar “rindo” 



 88  
 

 

 

 

 

 

A quermesse 

 

 

 

 

“Uma oração geral anda 

rindo nas ruas” 

(Carphentier, 2012, p. 131) 

confere à fé um tom de alegria, irreverência e 

corporeidade. O poeta desloca a oração do 

espaço contido da igreja para o espaço aberto 

da rua, transformando a devoção em 

celebração comunitária, viva, festiva e 

corporal. Ao invés de uma fé silenciosa e 

recolhida, a quermesse encarna uma 

espiritualidade popular que se expressa em 

cores, comidas, danças e risos, uma religião 

que pulsa com o cotidiano e os afetos. É uma 

imagem que sintetiza bem a ambiguidade 

entre o sagrado e o profano, tão presente nas 

festas populares brasileiras: uma oração que 

caminha, que sorri, que vive entre o povo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A ermida 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Igrejinha pousada na 

montanha” 

(Carphentier, 2012, p. 132) 

A metáfora evoca uma imagem de leveza, 

recolhimento e elevação espiritual. Ao 

empregar o verbo “pousada”, o poeta sugere 

que a ermida, pequena capela isolada, não 

está fincada com rigidez, mas sim assentada 

com delicadeza, como um pássaro 

suavemente pousado sobre a vastidão do 

mundo. Essa imagem transmite a ideia de um 

sagrado íntimo e silencioso, longe das 

multidões, que se insinua suavemente na 

paisagem natural, fundindo o divino com o 

ambiente. A montanha, tradicional símbolo 

de transcendência, reforça o aspecto de 

ascensão espiritual, enquanto a “igrejinha”, 

diminutivo afetivo, indica uma fé 

despretensiosa, modesta, mais voltada à 

contemplação do que à ostentação religiosa. 

 

 

 

 

 

 

 

A catedral 

 

 

 

 

 

 

“Toda catedral é madona de 

pedras” 

(Carphentier, 2012, p. 134) 

A metáfora funde dois ícones do imaginário 

católico: a catedral, grandiosa e 

arquitetônica, e a madona, figura da Virgem 

Maria, símbolo de acolhimento, pureza e 

maternidade. Ao dizer que a catedral é uma 

“madona de pedras”, o poeta humaniza a 

construção, atribuindo-lhe traços femininos e 

maternos, como se ela envolvesse e acolhesse 

os fiéis com ternura silenciosa. A rigidez da 

pedra se suaviza na imagem da madona, 

sugerindo que a grandeza da catedral não está 

apenas em sua imponência física, mas em sua 

capacidade de proteger, nutrir e inspirar 

devoção, como uma mãe. É uma metáfora 

que espiritualiza a arquitetura e feminiliza o 

sagrado, revelando a catedral como presença 

viva, amorosa e intercessora no mundo. 

 

 

 

 

 

O batismo 

 

 

 

“Famílias festejaram os 

novos cidadãos / da cidade de 

Deus na cidade dos homens” 

(Carphentier, 2012, p. 135) 

A metáfora traduz a experiência do batismo 

católico, sinalizando o ingresso espiritual dos 

batizados – geralmente crianças – na "cidade 

de Deus", expressão que remete à 

comunidade eclesiástica e à promessa da vida 

eterna. Ao mesmo tempo, o verso reconhece 

que esse rito sagrado ocorre no espaço 

concreto e imperfeito da “cidade dos 

homens”, ou seja, no mundo terreno, 

marcado por suas contradições. A imagem 

sugere, portanto, uma tensão entre o sagrado 

e o profano, entre o ideal divino e a realidade 



 89  
 

humana, celebrando o batismo como um elo 

simbólico entre esses dois domínios. 

 

 

 

 

 

 

A confirmação 

 

 

 

 

 

“Um sacramento nos arma 

cavaleiros / para o combate 

no âmago das trevas” 

(Carphentier, 2012, p. 136) 

A metáfora refere-se ao sacramento da 

Confirmação como um rito de fortalecimento 

espiritual. Ao dizer que o sacramento “arma 

cavaleiros”, o poeta evoca a imagem 

medieval do guerreiro investido com honra e 

missão, sugerindo que o crismado recebe não 

apenas a fé, mas também a coragem e a 

responsabilidade de lutar contra o mal, “o 

âmago das trevas”. Trata-se de uma metáfora 

que conjuga espiritualidade e combate ético, 

apresentando o cristão como alguém 

convocado a resistir às forças da escuridão no 

mundo, armado com os dons do Espírito. 

 

 

 

 

 

 

 

A ordenação 

 

 

 

 

 

“É a palavra a rede e o teu 

cajado, / pastor das águas, 

vales e desertos” 

(Carphentier, 2012, p. 137)  

A metáfora associa a ordenação sacerdotal à 

figura do pastor-missionário, cuja principal 

ferramenta é a palavra, comparada tanto à 

rede do pescador, que atrai e reúne, quanto ao 

cajado do pastor, que guia e protege. Ao 

chamar o ordenado de “pastor das águas, 

vales e desertos”, o poema sugere que sua 

missão é ampla e desafiadora, estendendo-se 

por todos os territórios da vida humana, 

sejam férteis (águas e vales) ou áridos 

(desertos). A metáfora ressalta o papel do 

sacerdote como guia espiritual em todos os 

contextos, munido da palavra como 

instrumento de salvação. 

 

 

 

 

 

 

O matrimônio 

 

 

 

“Alegra-se a cidade com 

fundação de mais um 

templo, / 

doméstico altar com seu rito 

cotidiano” 

 (Carphentier, 2012, p. 138) 

A metáfora traduz poeticamente o 

matrimônio católico como a construção de 

um “templo” no seio da sociedade. O lar é 

comparado a um altar sagrado, onde se 

celebra diariamente o amor, o cuidado e a 

fidelidade, os “ritos cotidianos” da vida a 

dois. Ao dizer que a cidade se alegra, o verso 

sugere que o casamento não é apenas um ato 

privado, mas também uma celebração 

comunitária que fortalece o tecido social e 

espiritual da comunidade. Trata-se de uma 

visão sacramental do matrimônio como 

espaço sagrado vivido no ordinário. 

 

 

 

 

 

 

A procissão 

 

 

 

 

“Braços e devoções na tarde 

me carregam, / tensos como 

os que vi lançando as redes” 

(Carphentier, 2012, p. 139) 

A metáfora evoca a procissão como um ato 

coletivo de fé intensa e esforço físico. Os 

“braços e devoções” remetem aos fiéis que 

carregam imagens sagradas, guiados por 

fervor e sacrifício, comparados a pescadores 

lançando redes – imagem bíblica recorrente, 

associada à missão apostólica. A tensão dos 

corpos revela a entrega total, tanto espiritual 

quanto corporal, que marca essas 

manifestações públicas de fé. O poeta sugere, 

assim, que a procissão é um gesto de 

evangelização e comunhão, carregado de 

esforço, esperança e tradição. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A metáfora confere uma dimensão cósmica à 

prática da novena, transformando o terço, 

objeto simples e cotidiano, em constelação de 

fé. As “contas rezadas” tornam-se “pequenos 

astros”, sugerindo que cada oração ilumina e 



 90  
 

 

 

A novena 

“Eis o terço: contas rezadas 

são pequenos astros / que um 

céu sustentam entre sofridas 

mãos” 

(Carphentier, 2012, p. 141) 

sustenta um “céu”, ou seja, uma esperança 

espiritual, uma ligação com o divino. As 

“sofridas mãos” indicam que essa fé nasce da 

dor e da perseverança, revelando a devoção 

popular como força silenciosa que mantém 

vivo o sagrado no mundo. Trata-se de uma 

metáfora de ternura e resistência. 

 

 

 

 

 

 

 

A missa 

 

 

 

 

 

 

“A cátedra de Deus” 

(Carphentier, 2012, p. 143) 

A metáfora confere à celebração litúrgica um 

caráter de ensinamento supremo. A palavra 

“cátedra” remete ao assento do mestre, 

símbolo de autoridade e transmissão de saber, 

especialmente na tradição eclesiástica, em 

que a “cátedra” do bispo representa sua 

missão de ensinar. Ao dizer que a missa é “a 

cátedra de Deus”, a metáfora destaca que, 

naquele momento, é o próprio Deus quem 

ensina, orienta e alimenta espiritualmente os 

fiéis, por meio da Palavra e da Eucaristia. É 

uma imagem que eleva a missa a um espaço 

de revelação e formação divina. 
 

 

 

 

 

 

A via-sacra 

 

 

 

 

 

“Vem a cidade andar nos 

passos da paixão” 

(Carphentier, 2012, p. 144) 

A metáfora representa a Via-Sacra como uma 

experiência coletiva de comunhão com o 

sofrimento de Cristo. Ao afirmar que “a 

cidade” caminha, o verso sugere que não 

apenas os indivíduos, mas o espaço urbano 

como um todo se mobiliza e se transforma, 

incorporando os passos da paixão. É como se 

o percurso sagrado se derramasse sobre as 

ruas, fazendo com que o drama espiritual 

ultrapasse os limites do templo e penetre o 

cotidiano. A metáfora expressa, assim, a força 

ritual da fé que envolve a comunidade inteira 

no mistério do sofrimento Redentor. 

Quadro 3 – Metáforas de glória em espaços gloriosos. 

Fonte: A Pesquisadora. 

 

 

O Quadro demonstra como os espaços gloriosos da cidade revisitados pelo poeta 

flâneur são revestidos de lirismo e sacralidade por meio de metáforas clássicas que 

conferem a esses espaços e ritos uma dimensão simbólica e espiritual. Carphentier lança 

mão de imagens elevadas, inspiradas na tradição retórica e religiosa, para poetizar o 

cotidiano urbano. A metáfora clássica, nesse contexto, torna-se um instrumento de 

transfiguração simbólica, capaz de revelar o sagrado no ordinário. Assim, ele funde 

elementos da cultura popular, da tradição católica e da vida urbana num mesmo tecido 

poético. Por exemplo, a academia de Letras é retratada como um templo da palavra e da 

memória, espaço da permanência e do legado, uma espécie de altar da cultura; a 

quermesse é vista como celebração comunitária que une o profano e o sagrado, com 

cheiro de comida, jogos e música, mas também marcada por devoção e alegria coletiva; 

a ermida é chamada de “igrejinha pousada na montanha”, imagem que evoca delicadeza, 

isolamento e proteção, como se a fé ali repousasse entre o céu e a terra; a catedral é 



 91  
 

metaforizada como “madona de pedras”, atribuindo à construção arquitetônica a aura de 

uma figura maternal e sagrada, expressão da fé erguida em forma monumental. 

Essa tessitura de metáforas mostra como Carphentier usa os moldes clássicos, 

muitas vezes inspirados na tradição bíblica, na poesia sacra e nos ideais da retórica antiga, 

para elevá-los poeticamente, reinterpretando a cidade não só como lugar de cimento e 

trânsito, mas como cenário de transcendência e memória coletiva. A metáfora clássica, 

portanto, é o eixo poético que sustenta sua visão de mundo: um mundo em que o cotidiano 

urbano pode ser lido à luz do sagrado, do épico e do eterno. 

A metáfora clássica, desde a retórica greco-romana até sua permanência na 

tradição poética ocidental, é uma forma de nomear o mundo por elevação simbólica. A 

relação de semelhança estabelecida pela metáfora tende à solenidade e à nobreza da 

forma: ela busca não apenas descrever, mas transfigurar o objeto nomeado, inscrevendo-

o numa ordem superior de sentido, porque se afasta da banalidade da linguagem ordinária 

(Aristóteles, 1973). 

Essa tradição se prolonga na cultura judaico-cristã, que associa o visível ao 

invisível, o terreno ao celeste. É nesse horizonte que se inscreve a obra lírica de Max 

Carphentier, sobretudo em seus poemas sobre os espaços gloriosos da cidade, nos quais 

a metáfora clássica se torna o eixo estruturante da linguagem poética. Esses espaços, 

como a catedral, a ermida, o batismo, a confirmação, a procissão, a missa, entre outros, 

não são apenas descritos, mas interpretados poeticamente como manifestações do sagrado 

no cotidiano urbano. 

É o que vimos na metáfora da catedral como “madona de pedras”. A construção 

arquitetônica é alçada à condição de figura maternal e espiritual, retomando a imagem da 

Virgem Maria como matriz da fé. Trata-se de uma metáfora clássica em sua essência: 

enobrece o espaço físico conferindo-lhe aura simbólica e religiosa. O mesmo ocorre com 

a imagem do batismo, em que os “novos cidadãos da cidade de Deus na cidade dos 

homens” são assim nomeados para marcar o duplo pertencimento do sujeito: o terreno e 

o espiritual. A cidade, espaço secular, é também lugar da graça. A metáfora, aqui, realiza 

o que Paul Ricoeur define como a capacidade de dizer algo novo ao reorganizar o real por 

meio da linguagem figurada (Ricoeur, 2000). 

Ao tratar da confirmação, Carphentier afirma que “um sacramento nos arma 

cavaleiros para o combate no âmago das trevas”. A imagem do cavaleiro remete à 

iconografia medieval cristã, em que o fiel é investido de coragem para lutar contra o mal. 

A metáfora transforma um rito sacramental em cena épica, sugerindo que a experiência 



 92  
 

religiosa é também uma luta simbólica. A força da metáfora clássica também se vê na 

evocação do matrimônio como “fundação de mais um templo, doméstico altar com seu 

rito cotidiano”. O lar é interpretado como templo, e o cotidiano, como liturgia. O amor 

conjugal é revestido de solenidade espiritual, forma de elevar a experiência afetiva à 

dimensão do sagrado. É como se estivéssemos diante de uma comparação, como assinala 

o pesquisador Heronides Moura: 

 

A metáfora é uma ampliação de nossa capacidade de comparar. A grande 

diferença é que a metáfora compara coisas muito diferentes, estabelece uma 

analogia entre elas, e de certa forma as insere numa mesma categoria, criada 

pela própria metáfora. Ao usarmos aquela metáfora um pouco triste, já citada 

antes, O casamento é uma empresa, nós consideramos que há algumas 

características comuns, que unem coisas tão distintas, quanto um casamento e 

uma empresa (Moura, 2012, p. 7). 

 

 

Moura, como vemos, oferece uma leitura interessante e acessível da metáfora 

como uma forma ampliada de comparação, que vai além da similitude direta para criar 

analogias conceituais entre domínios distantes. Ao afirmar que a metáfora “cria uma 

categoria” ao aproximar elementos distintos, o autor antecipa, em linguagem clara, uma 

das teses centrais da linguística cognitiva, especialmente de George Lakoff e Mark 

Johnson: a metáfora como estrutura de pensamento, não apenas figura de linguagem. 

No exemplo do lar como sendo um templo, há um deslocamento semântico que 

produz uma nova forma de compreender o casamento, a partir das lógicas de religiosidade 

e rituais litúrgicos. Essa comparação não apenas revela algo sobre o casamento na 

cosmovisão católica, mas também molda a forma como ele é vivido, como se exigisse 

sacralidade e devoção, tal qual uma organização eclesiástica. A reflexão de Moura, 

portanto, mostra que a metáfora não apenas comunica algo de maneira mais expressiva, 

mas cria sentido, ao produzir categorias simbólicas novas.  

Essa capacidade de cruzar fronteiras conceituais, comparando o íntimo com o 

teológico, o humano com o divino, o espiritual com o urbano, é o que permite, por 

exemplo, que Carphentier descreva a missa como “cátedra de Deus” ou a academia de 

Letras como “as cadeiras da vigília”: metáforas que, embora se apoiem em diferenças 

estruturais, criam zonas comuns de significação, abrindo novas formas de ver e sentir o 

mundo. 

Guedelha (2013, p. 109), citando Ricoeur (2000), sublinha os caracteres 

fundamentais da metáfora aristotélica, ressaltando as relações presentes na metáfora: 



 93  
 

necessidade de desvio da linguagem vulgar, empréstimo de um termo “estrangeiro”, 

substituição de um termo próprio por um termo trópico, contraposição entre sentido 

próprio e sentido novo e preenchimento de um vazio semântico. Esses caracteres são 

observáveis em todas as metáforas listadas no Quadro 3. É o caso da metáfora do “padre” 

como “pastor das águas, vales e desertos”, como segue: 

A) Necessidade de desvio da linguagem vulgar: o poeta, para descrever o padre e 

o seu ofício, sente necessidade de marcar a sua mensagem com uma linguagem especial, 

que se aparte das formas ordinárias de dizer. Por isso, ele busca construir uma linguagem 

figurada; 

B) Empréstimo de um termo “estrangeiro”: o termo “pastor” consiste um um 

empréstimo retirado do campo da pecuária, mais especificamente a ovinocultura, 

passando a significar em outro campo, o dos ofícios religiosos;  

C) Substituição de um termo próprio por um termo trópico: o termo trópico é o 

termo que Aristóteles denomina de “estrangeiro”, tomado por empréstimo. Assim, o 

termo trópico “pastor das águas, vales e desertos” substitui o termo próprio “padre”; 

D) Contraposição entre sentido próprio e sentido novo: os procedimentos de 

empréstimo e substituição acarretam a linguagem figurada, que veicula um sentido novo; 

E) Preenchimento de um vazio semântico: refere-se à ideia de que, diante de algo 

que ainda não tem um nome exato, uma forma precisa de ser dito ou compreendido, a 

metáfora entra como ponte linguística e conceitual. Esse “vazio” surge quando a 

linguagem literal não dá conta de expressar uma experiência complexa, nova ou subjetiva. 

A metáfora, então, cria sentido onde ele ainda não estava definido, ampliando o campo 

do que pode ser dito, sentido e pensado. Essa concepção é muito próxima da defendida 

por pensadores como Paul Ricoeur, que via a metáfora como um “excedente de visão”, e 

também Octavio Paz, para quem a metáfora nomeia o que ainda não tem nome. Dessa 

forma, quando o poeta identifica o padre como “pastor das águas, vales e desertos”, ele 

diz algo que não teria como ser dito de outra forma, sem perda de conteúdo semântico. 

Em síntese, a metáfora clássica em Carphentier não é ornamento, mas estrutura de 

pensamento e visão do mundo. Ela permite ler os espaços da cidade como teatro do 

sagrado, onde os ritos, os edifícios e os gestos cotidianos são interpretados como signos 

de uma realidade mais alta. É por meio dela que o poeta reconcilia o urbano com o divino, 

o transitório com o eterno, fazendo da cidade um espaço glorioso da linguagem e da fé. 

 

 



 94  
 

4. A METAFORIZAÇÃO DOS TIPOS HUMANOS QUE ESCULPEM A 

FISIONOMIA DAS CIDADES 

 

Este capítulo explora a metaforização de diversos profissionais que enformam a 

cidade e também põe em cena aqueles que se convertem em “clamores ambulantes”, os 

doentes, indigentes, deficientes e marginalizados que perambulam pela cidade, 

materializando uma grande massa de pessoas invisibilizadas. A base teórica do capítulo 

é a teoria da metáfora conceptual, proposta por George Lakoff e Mark Johnson (2002).  

 

4.1 A teoria da Metáfora Conceptual como “virada paradigmática” 

 

Até a publicação do livro Metaphors We Live By, de George Lakoff e Mark 

Johnson (1980), a metáfora era tradicionalmente vista como uma figura de linguagem. 

Considerada um recurso de estilo, ela pertencia quase exclusivamente ao campo da poesia 

e da retórica, sendo encarada como uma forma de linguagem figurada, que desviava da 

comunicação literal para gerar um efeito estético ou persuasivo, como vimos no capítulo 

anterior. Nessa visão clássica, a metáfora era superficial, algo que se podia adicionar ou 

remover de um texto sem alterar fundamentalmente seu significado. 

O livro de Lakoff e Johnson foi traduzido para o português no ano de 2002, com 

o título Metáforas da vida cotidiana. Na apresentação, os tradutores aludem ao fato de 

que ele representou uma “virada paradigmática” nos estudos da metáfora. A grande 

mudança de paradigma proposta por Lakoff e Johnson é a ideia de que a metáfora não é 

periférica, mas central ao pensamento humano. Para eles, a metáfora é, acima de tudo, 

um mecanismo cognitivo. Isso significa que ela não reside apenas na linguagem, mas em 

nossa própria estrutura mental, determinando como pensamos, raciocinamos e agimos. 

Ao invés de ser um simples adorno, a metáfora é o alicerce sobre o qual construímos a 

nossa compreensão de conceitos abstratos: 

 

“Em todos os aspectos da vida [...] definimos nossa realidade em termos de 

metáforas e então começamos a agir com base nelas. Fazemos inferências, 

fixamos objetivos, estabelecemos compromissos e executamos planos, tudo na 

base da estruturação consciente ou inconsciente de nossa experiência por meio 

de metáforas” (Lakoff & Johnson, 2002, p. 260). 

 

Essa teoria se baseia na noção de que a nossa mente usa experiências e conceitos 

concretos e corpóreos para dar sentido a realidades mais abstratas ou difíceis de 



 95  
 

conceptualizar. O capítulo 3 desta Dissertação demonstrou que, no modelo clássico, de 

matriz aristotélica, a metáfora era tratada, sobretudo como uma figura de linguagem, 

restrita ao discurso literário ou retórico; como uma substituição de termos com fins 

decorativos ou estéticos; como algo secundário, fora do domínio do pensamento lógico e 

racional. Em contrapartida, a teoria da metáfora conceptual propõe que a metáfora é 

cognitiva, isto é, estrutura o modo como pensamos, agimos e percebemos o mundo; 

nossas experiências corporais, sensoriais e culturais moldam sistemas metafóricos que 

estruturam conceitos abstratos; usamos metáforas para compreender conceitos complexos 

por meio de domínios mais concretos e familiares.  

A partir dessa concepção, os autores da teoria conceptual estabelecem um novo 

conceito de metáfora, como segue: “A essência da metáfora é compreender e experenciar 

uma coisa em termos de outra” (Lakoff & Johnson, 2002, p. 47-48). A metáfora, nesse 

conceito, não é apenas uma figura de linguagem usada para embelezar o discurso, mas 

um instrumento cognitivo fundamental. Ela permite que uma ideia abstrata, complexa ou 

pouco tangível seja compreendida através de outra mais concreta ou familiar. Os teóricos 

afirmam que não apenas pensamos metaforicamente, mas vivenciamos o mundo de forma 

metafórica. Isso quer dizer que a metáfora não está só na linguagem que usamos, mas na 

forma como percebemos, sentimos e interagimos com o mundo, uma vez que nossas ações 

são guiadas por estruturas metafóricas profundamente internalizadas e, muitas vezes, 

inconscientes. 

A “virada paradigmática”, portanto, foi: epistemológica, porque a metáfora 

passou a ser vista como parte da estrutura do pensamento, não apenas uma questão de 

linguagem; interdisciplinar, porque influenciou áreas como linguística cognitiva, 

filosofia, psicologia, educação, inteligência artificial, entre outras; revolucionária, porque 

mostrou que nosso raciocínio está enraizado em estruturas metafóricas, muitas vezes 

inconscientes, moldadas por nossa experiência corporal e cultural. Assim, a virada 

paradigmática da teoria da metáfora conceptual está no reconhecimento de que a metáfora 

não é algo que simplesmente “usamos”, mas algo com que, e por meio do qual, pensamos 

e agimos. Ela é constitutiva da cognição humana. 

A filosofia tradicional, especialmente desde Platão e Descartes, costuma operar 

com a ideia de que a razão é objetiva, universal e desinteressada, o conhecimento 

verdadeiro decorre de uma representação fiel da realidade e a linguagem serve apenas 

para nomear ou descrever o mundo, de forma neutra. Com a metáfora conceptual, 

passamos a lidar com a noção de que a razão é corpórea, experiencial e metaforicamente 



 96  
 

estruturada e de que não pensamos de forma puramente lógica, mas sim por meio de 

metáforas ancoradas em experiências sensoriais e culturais. Isso coloca em xeque o ideal 

de uma racionalidade “pura”, afirmando uma razão situada e metafórica. A 

fenomenologia, especialmente em Merleau-Ponty (1999), já afirmava que o corpo é o 

centro da experiência do mundo.  

A metáfora conceptual reforça essa ideia, ao mostrar que as metáforas conceituais 

derivam de experiências corporais básicas (como “cima é bom”, “frio é ausência de 

afeto”, “caminho é vida”). Por exemplo, a metáfora JESUS É O CORDEIRO 

(Carphentier, 2012, p. 157), recorrente na literatura bíblica, se baseia na experiência 

concreta das pessoas da época que cuidavam de rebanhos, especialmente ovinos. Assim, 

a teoria aproxima-se da fenomenologia ao valorizar a corporeidade como base da 

cognição. Significa que as metáforas conceituais emergem da experiência sensível e 

corporal no mundo. Ou seja, pensamos a partir do corpo, da percepção e da interação 

física com o ambiente, o que aproxima esse pensamento da fenomenologia de Merleau-

Ponty, que também vê no corpo o fundamento da experiência e do sentido.  

A metáfora JESUS É O CORDEIRO tem raízes na vivência cultural e religiosa do 

sacrifício animal como expiação dos pecados. Para as pessoas da época de Cristo, essa 

associação era tangível, vivida – os cordeiros eram parte do cotidiano e do ritual. Assim, 

a metáfora não é arbitrária: ela ganha força exatamente porque parte de uma experiência 

concreta e encarnada, inscrita na cultura e nos sentidos. Assim, a linguagem metafórica 

está ancorada no corpo, não apenas na mente abstrata. Isso vai ao encontro da visão 

fenomenológica, para a qual o corpo não é objeto, mas sujeito da percepção e da 

significação. Assim, quando o poeta conceptualiza que JESUS É O CORDEIRO, o que 

está em jogo não é apenas uma comparação poética, mas uma construção de sentido 

profundamente enraizada no modo como os sujeitos daquela cultura vivenciavam e 

compreendiam o mundo. 

Inegável também é a conexão com o giro linguístico moderno e pós-

estruturalismo. A teoria da metáfora conceptual dialoga com pensadores como Nietzsche, 

Derrida e Foucault, ao sugerir que não há acesso direto à realidade, mas sim uma 

mediação constante por estruturas linguísticas e culturais; e os conceitos “neutros” da 

filosofia são frequentemente metafóricos e historicamente condicionados. Nietzsche, por 

exemplo, afirmou que “a verdade é uma metáfora que se esqueceu que é metáfora”. 

Lakoff e Johnson (2002) oferecem uma base cognitiva e linguística para essa intuição 

filosófica, possibilitando entendermos que a teoria conceptual promove, na filosofia, uma 



 97  
 

crítica à razão objetiva e desincorporada, uma valorização da corporeidade e da 

experiência vivida, uma aproximação com fenomenologia, hermenêutica e pós-

estruturalismo; uma releitura crítica dos próprios conceitos filosóficos, e uma 

compreensão ética e política dos efeitos das metáforas. 

 

4.1.1 Relação entre domínios 

 

A metáfora conceptual opera pela projeção de um domínio da realidade sobre 

outro domínio da realidade, aos quais Lakoff e Johnson (2002) denominam “domínio-

alvo” e “domínio-fonte”. O domínio-alvo é algo abstrato ou difícil de apreender e 

explicar. Por exemplo, conceitos como amor, tempo, mente, emoções. Já o domínio-fonte 

é algo concreto, sensorial, cotidiano, que serve de fonte para a analogia metafórica para 

iluminar a compreensão. Lilian Ferrari, comentando a conceituação provida por Lakoff e 

Johnson, explica: 

A metáfora é, essencialmente, um mecanismo que envolve a conceptualização 

de um domínio de experiência em termos de outro. Sendo assim, para cada 

metáfora, é possível identificar um domínio-fonte e um domínio-alvo. O 

domínio-fonte envolve propriedades físicas e áreas relativamente concretas da 

experiência, enquanto o domínio-alvo tende a ser mais abstrato. Em exemplos 

como “ele tem alta reputação na empresa”; “ele despontou como o ator revelação 

este ano”; “João tem um cargo relativamente baixo”, o domínio-fonte é a 

dimensão vertical do espaço físico, e o domínio-alvo é o status social (Ferrari, 

2011, p. 92). 

 

Nessa fusão de domínios apontada por Ferrari, “O repertório de conhecimentos, 

informações, concepções que temos relativamente ao domínio-fonte é deslocado para o 

domínio-alvo” (Guedelha, 2013, p. 149). Nesse sentido, a metáfora conceptual é expressa 

pela fórmula DOMÍNIO-ALVO É DOMÍNIO-FONTE2 (Lakoff e Johnson, 2002). A 

explicação de Guedelha (2013) evidencia que a metáfora conceptual é mais do que uma 

associação linguística: é um processo de transposição ativa de estruturas cognitivas, em 

que o domínio-fonte funciona como matriz interpretativa para o domínio-alvo. Isso 

reforça a ideia de que as metáforas não apenas refletem o pensamento, mas moldam a 

maneira como pensamos, sentimos e agimos no mundo. 

Por essa concepção, ao usar uma metáfora, transferimos não apenas palavras, mas 

todo um repertório simbólico, histórico, cultural e afetivo de um domínio da realidade 

para outro. E esse repertório pode ser mapeado, numa atividade que chamamos de 

 
2 Reitera-se que, por questões metodológicas, as metáforas conceptuais são grafadas sempre com 

maiúsculas. 



 98  
 

“mapeamento interdomínios” (Lakoff e Johnson, 2002). Por exemplo, na metáfora 

DISCUSSÃO É GUERRA, não apenas dizemos “atacar” ou "defender" ideias, mas 

movimentamos toda a lógica da guerra para o campo da discussão: há vencedores e 

perdedores; o outro é um “inimigo”; argumentos são armas; o objetivo é derrotar, não 

dialogar. Isso revela o poder epistemológico e ideológico da metáfora: ela molda como 

entendemos e nos posicionamos frente a uma experiência. Esse “deslocamento” do 

repertório do domínio-fonte pode inclusive naturalizar visões de mundo, de forma muitas 

vezes inconsciente. 

Uma metáfora muito explorada por Lakoff e Johnson (2002) é TEMPO É 

DINHEIRO. Aqui o domínio-alvo é o “tempo”, que queremos compreender melhor ou 

explicar a sua essência. Diante da dificuldade de conceptualizar o elemento o tempo, 

recorremos ao domínio-fonte “dinheiro”. Assim, por meio desta metáfora, carregamos 

para a ideia de tempo as concepções que temos sobre o dinheiro, ou seja, podemos gastar, 

investir, economizar ou perder tempo. Esta metáfora é uma das mais estudadas na teoria 

da metáfora conceptual e revela muito sobre como pensamos, agimos e nos organizamos 

socialmente nas culturas ocidentais modernas. Ela estrutura nossa maneira de 

compreender o tempo como um recurso econômico, limitado, mensurável e valioso, como 

se fosse dinheiro. Ou seja, falamos e pensamos o tempo em termos de um bem que pode 

ser gasto, economizado, investido ou desperdiçado.  

Esta metáfora tem implicações culturais e sociais: ela reflete valores típicos de 

sociedades capitalistas e industrializadas, nas quais eficiência, produtividade e 

utilitarismo passam a ser critérios centrais na organização da vida cotidiana. O tempo 

deixa de ser vivido como experiência qualitativa (tempo do lazer, da contemplação, da 

festa) para ser quantificado e mercantilizado. e atividades “não lucrativas” (como 

descansar, sonhar, cuidar) podem ser vistas como “desperdício” de tempo, o que revela 

dimensões éticas e ideológicas da metáfora. 

Do ponto de vista filosófico, essa metáfora pode ser criticada por reduzir a 

pluralidade das experiências temporais a uma lógica mercantil. Pensadores como Walter 

Benjamin refletem sobre essa alienação do tempo: o tempo se torna abstrato, contínuo, 

homogêneo, marcado por relógios e cronogramas – o “tempo do capital” (Benjamin, 

1985). Isso contrasta com concepções mais antigas, como o tempo cíclico das culturas 

tradicionais. A teoria da metáfora conceptual também permite imaginar outras formas de 

pensar o tempo, como: TEMPO É UM FLUXO (“o tempo escorre”, “o rio da vida”); 

TEMPO É UM CICLO (“tudo volta”, “as estações do ano”); TEMPO É UMA VIAGEM 



 99  
 

(“estamos avançando”, “deixando o passado para trás”).  Essas metáforas oferecem 

modos diferentes de conceber a existência, organizar a vida e atribuir sentido à passagem 

do tempo. Como se vê, a metáfora TEMPO É DINHEIRO mostra como as estruturas 

metafóricas moldam nossa visão de mundo. Ela revela a valorização do tempo como 

recurso econômico e influencia profundamente nossos comportamentos, prioridades e até 

nossas relações pessoais. Refletir sobre essa metáfora nos ajuda a perceber seus efeitos 

ideológicos e a imaginar modos alternativos de viver o tempo. 

Em Contemplação das cidades, o poeta nos oferece um número bastante 

expressivo de metáforas, em que podemos observar a fusão de diferentes domínios, como 

nos seguintes casos, que explicarei a seguir: OS REBANHOS SÃO FILHOS DOS 

CAJADOS (Carphentier, 2002, p. 164) e OS RIOS SÃO AS FONTES PEREGRINAS 

(Carphentier, 2002, p. 166). A primeira metáfora tem como domínio-alvo os rebanhos dos 

tempos bíblicos, revisitados pelo poeta. Mas secundariamente representam grupos de 

pessoas ou comunidades sob orientação ou liderança. Em contextos religiosos ou sociais, 

o rebanho pode simbolizar os fiéis, os pobres, os submissos, ou qualquer coletivo que 

segue um guia ou autoridade.  

Já o domínio-fonte é a ideia de filiação/família, a relação entre pais e filhos, 

especialmente aquela marcada pela proteção, cuidado, autoridade e responsabilidade. O 

cajado é tradicionalmente símbolo do poder pastoral, o instrumento do pastor que guia, 

corrige e protege o rebanho. Ao dizer que os rebanhos são “filhos” dos cajados, projeta-

se sobre a relação pastor-rebanho um modelo de parentalidade. Essa metáfora inverte ou 

amplia a relação tradicional entre cajado e rebanho. Em vez de o cajado ser apenas 

instrumento, ele se torna “pai” ou “mãe” simbólico dos rebanhos, revelando que a 

autoridade (representada pelo cajado) gera, forma ou molda o coletivo. Essa leitura sugere 

que os rebanhos não apenas são guiados, mas constituídos pela presença do cajado – isto 

é, da autoridade. A metáfora carrega uma carga afetiva, pois a imagem da filiação remete 

a cuidado, criação e pertencimento.  

A segunda metáfora destacada tem como domínio-alvo, OS RIOS SÃO AS 

FONTES PEREGRINAS, é marcada por uma combinação de lirismo e conceituação 

geopoética, criando uma imagem dinâmica da natureza. O domínio-alvo são os rios, 

elementos naturais que fluem pelas paisagens e são essenciais para a vida e para a 

organização de territórios e culturas. A metáfora não descreve os rios apenas como corpos 

d’água em movimento, mas os reinterpreta liricamente. O domínio-fonte, por sua vez, é o 

ponto de origem da água, o nascimento do rio. Mas quando a fonte é chamada de 



 100  
 

“peregrina”, ou seja, uma viajante, andarilha, devota em jornada, temos a construção de 

um domínio-fonte carregado de humanidade, espiritualidade e movimento consciente.  

Ao aplicar o conceito de “peregrinação” (normalmente relacionado a seres 

humanos, fé e deslocamento com propósito) às fontes dos rios, o poeta humaniza a 

natureza: os rios tornam-se seres em travessia, vidas líquidas em busca, não mais 

passivos, mas ativos e intencionais em seu deslocamento. A metáfora projeta sobre os 

rios uma intencionalidade poética. Eles são vistos como filhos de fontes que caminham, 

que partem em viagem. Assim, o rio deixa de ser simplesmente o “produto de uma 

nascente” e passa a ser a própria fonte em movimento, em peregrinação. Isso valoriza não 

só o percurso do rio, mas a própria ideia de origem como algo que não permanece fixo: a 

fonte ganha mobilidade, alma, jornada.  

Essa visão é compatível com uma perspectiva fenomenológica e simbólica da 

natureza, muito presente na literatura mística, na ecopoesia e nas cosmologias indígenas, 

onde rios têm espírito, vida e agência. Em suma, a metáfora OS RIOS SÃO AS FONTES 

PEREGRINAS desloca a percepção comum sobre os rios, apresentando-os como 

expressões vivas e andantes de sua origem. O domínio-fonte (peregrinação) imprime ao 

domínio-alvo (rios) um sentido de movimento sagrado, de trajetória existencial. O 

resultado é uma metáfora que enriquece a relação entre natureza e humanidade, fundindo 

geografia com espiritualidade, e conferindo alma ao fluxo das águas. 

 

4.1.2 Metáfora e expressão metafórica 

 

Um dos pontos centrais da teoria da metáfora conceptual é a distinção entre 

metáfora e expressão metafórica. Essa diferenciação é fundamental para compreender 

como as metáforas estruturam não apenas a linguagem, mas também o pensamento 

humano. Segundo Lakoff e Johnson, o que chamamos de metáfora, em sua forma mais 

profunda, é um modelo mental – uma estrutura conceitual que permite compreender um 

domínio da experiência (o chamado domínio-alvo) a partir de outro mais familiar (o 

domínio-fonte). As expressões metafóricas, por sua vez, são manifestações linguísticas 

concretas desse modelo cognitivo. Guedelha (2013, p.153) discorre sobre a questão, a 

partir dessa proposição de Lakoff e Johnson: 

 

 



 101  
 

o termo “metáfora” se refere ao conceito metafórico que existe na mente, ao 

passo que “expressão metafórica” se refere às expressões linguísticas que 

verbalizam essas metáforas. Por exemplo: TEMPO É DINHEIRO e 

DISCUSÃO É GUERRA são metáforas. Já “poupar tempo” e “arsenal de 

argumentos” são expressões metafóricas. O locus da metáfora (conceito 

metafórico) é o pensamento, enquanto o locus da expressão metafórica é a 

linguagem. As expressões metafóricas são expressões linguísticas através das 

quais a metáfora é externada. 

  

Como podemos ver, frases como “poupar tempo”, “investir energia” ou 

“desperdiçar horas” são expressões metafóricas que verbalizam o conceito subjacente, 

TEMPO É DINHEIRO, permitindo que ele se torne visível na linguagem.  

Essa distinção tem importantes desdobramentos para os estudos linguísticos, 

literários, filosóficos e pedagógicos, pois reorienta o foco da metáfora como algo 

intrinsecamente cognitivo, não apenas estilístico. Ao reconhecer essa diferença, 

pesquisadores dos mais variados campos podem explorar como metáforas estruturam 

nossas formas de pensar o mundo e não apenas de descrevê-lo. Na verdade, este é um dos 

pilares teóricos da linguística cognitiva: a ideia de que pensamos metaforicamente e, por 

isso, falamos metaforicamente. Essa distinção entre conceito e expressão permite analisar 

não só a linguagem, mas também os próprios modos de compreender a realidade. Nessa 

perspectiva,  

“a língua é secundária, no sentido de que é o mapeamento que sanciona o uso 

da linguagem e dos padrões de inferência do domínio-fonte para o domínio-

alvo. Longe de ser uma questão simplesmente de palavras, o pensamento 

humano é fortemente metafórico. E as expressões linguísticas só existem 

porque há metáforas no nosso sistema conceitual” (Guedelha, 2013, p. 153). 

 

Muitas vezes, aquilo que a abordagem clássica chama de metáfora, na teoria 

conceptual, é apenas a expressão metafórica, que tem uma metáfora na sua base. É 

possível observarmos isso nas metáforas que analisamos no capítulo 3 desta Dissertação. 

Por exemplo, quando o poeta, no poema sobre a missa, fala sobre a “cátedra de Deus” 

(Carphentier, 2012, p. 143), não temos aí uma metáfora, em sentido estrito, se estamos 

manejando a teoria conceptual. Temos, sim, uma expressão metafórica. E como toda 

expressão metafórica, ela atualiza uma determinada metáfora, que subjaz ao seu 

proferimento. A metáfora, no caso, é DEUS É PROFESSOR/MESTRE, já que o termo 

“cátedra” remete ao mundo do ensino, especialmente ao ensino superior ou religioso. 

Historicamente, cátedra designava o assento elevado do mestre ou professor em sala de 

aula, símbolo de autoridade, saber e transmissão de conhecimento. Também está 

associada à cátedra episcopal, ao trono de um bispo, reforçando a relação entre ensino e 



 102  
 

autoridade religiosa. Neste caso, a figura de Deus é compreendida em termos do domínio 

do saber institucionalizado. Deus é metaforicamente colocado na posição de mestre que 

ensina, instrui, julga e interpreta o mundo e a vida humana. Sua autoridade não é apenas 

espiritual ou mística, mas também didática, normativa e formadora de consciência. 

A metáfora “cátedra de Deus”, ligada à missa, constrói uma imagem na qual Deus 

ocupa um lugar de supremacia intelectual e moral, como aquele que detém o saber último, 

e a partir de sua “cátedra”, seu trono ou púlpito sagrado situado na missa, ensina, revela 

ou impõe verdades ao mundo. A metáfora projeta o esquema de ensino/aprendizagem 

sobre o campo da experiência religiosa ou espiritual, como se a vida ou a fé fossem uma 

espécie de sala de aula em que Deus ocupa a posição central do mestre. Nesse contexto, 

o saber divino é apresentado como norma, doutrina, direção, algo que deve ser acolhido, 

estudado ou obedecido. 

 

4.1.3 Metáforas ontológicas 

 

As metáforas ontológicas são um tipo específico de metáfora conceptual, 

identificadas por George Lakoff e Mark Johnson (2002), por meio das quais concebemos 

fenômenos abstratos, experiências, processos ou qualidades como se fossem seres ou 

entidades. A ontologia é o ramo da filosofia que estuda o ser, a existência, a natureza das 

coisas. Ao falar em metáforas ontológicas, estamos tratando de construções cognitivas 

que permitem conceber o que não é físico como se fosse, para que possamos pensar, falar 

e interagir com isso. Dessa forma, as metáforas ontológicas “Relacionam-se à experiência 

humana com objetos e substâncias físicas que servem de base para o entendimento de 

noções abstratas. Atribuímos caracteres humanos e físicos a essas noções, de forma a 

iluminar a compreensão” (Guedelha, 2013, p. 165).  

Guedelha sublinha que “uma forma de metáfora ontológica bem especializada é a 

personificação (entidades, substâncias retratadas tendo PESSOA como domínio de 

origem) em que entidades não-humanas são dimensionadas como pessoas” (Guedelha, 

2013, p. 166). A personificação é, de fato, um tipo especial de metáfora ontológica. Trata-

se de uma operação metafórica em que atribuímos características, ações ou intenções 

humanas a entidades não humanas, como objetos, forças da natureza, conceitos abstratos 

ou instituições. A personificação parte do princípio das metáforas ontológicas porque 

transforma entidades abstratas ou impessoais em “seres” com agência, emoção, vontade 

ou fala. Ou seja, ela “ontologiza” ao dar identidade e subjetividade humana a algo que 



 103  
 

originalmente não tem. Isso acontece em Contemplação das cidades, por exemplo, 

quando o poeta elege doze cidades e dá a elas o status de pessoas. São as “cidades da 

virgem, dos santos, a cidade de Deus” (Carphentier, 2012, p. 175). O quadro 4 a seguir 

mostra como essas cidades foram “ontologizadas”, portanto tendo “pessoa” como 

domínio-fonte. 

 

Cidade Metaforização ontológica 

 

Fátima  

(Portugal) 

“Reza por todos nós rosário eterno, 

estende seu amém pelos campos do mundo.” 

(Carphentier, 2002, p. 177) 

Comentário: 

A metáfora atribui à cidade de Fátima características humanas e espirituais: ela reza, intercede, abençoa. 

Trata-se de uma personificação da cidade como entidade sagrada e materna, cuja santidade se projeta 

globalmente. Ao transformar Fátima num “rosário eterno” que “reza por todos”, o poeta confere a ela 

existência viva e ação contínua, elevando-a de lugar geográfico a sujeito espiritual e intercessor 

universal. 

 

Aparecida  

(Brasil) 

“A cidade e a virgem se batizam 

E recebem de Deus o mesmo nome” 

(Carphentier, 2002, p. 179) 

Comentário: 

Nesta metáfora, o poeta funde a cidade de Aparecida e a figura da Virgem Maria em um só ser simbólico: 

ambas “se batizam” e “recebem de Deus o mesmo nome”. A cidade adquire existência espiritual, 

tornando-se quase sagrada ao compartilhar a identidade da padroeira. Essa fusão nomeia a cidade como 

extensão do divino, onde o espaço urbano se transforma em expressão da fé, e o território é 

espiritualizado. Trata-se de uma profunda personificação, que eleva Aparecida a entidade viva e 

devocional, inseparável da presença da Virgem. 

 

Manaus 

(Brasil) 

“Nos beiradões, cenáculo das garças, 

Manaus se multiplica e lava os pés 

De esteios resolutos como apóstolos” 

(Carphentier, 2002, p. 182) 

Comentário: 

Nesta metáfora ontológica, Manaus é representada como uma entidade viva, quase sagrada, que “lava 

os pés” de seus esteios — homens e pilares da cidade — comparados a apóstolos. A personificação 

confere à cidade um papel de humildade e serviço, à semelhança de Cristo no cenáculo, ao mesmo tempo 

em que espiritualiza o espaço urbano dos beiradões, chamados de “cenáculo das garças”. Ao unir 

natureza, religiosidade e humanidade, Carphentier transforma Manaus em um ser que acolhe, purifica e 

multiplica a vida em comunhão com seus habitantes e com o sagrado da floresta. 

 

Madri 

(Espanha) 

“Madri salta das ruas para a paz 

de um Menino que brinca com seus pais” 

(Carphentier, 2002, p. 183) 

Comentário: 

Nesta metáfora ontológica, Madri é personificada como um ser em movimento espiritual: ela “salta das 

ruas”, espaço urbano, cotidiano, talvez tumultuado, para a “paz de um Menino”, evocando a figura do 

Menino Jesus em ambiente familiar e sereno. A cidade, assim, é dotada de intenção e sensibilidade, 

capaz de buscar e habitar a paz divina e inocente. O poeta transforma Madri em uma entidade viva que 

transcende sua materialidade e encontra repouso na ternura do sagrado. É uma metáfora que espiritualiza 

a cidade ao conectá-la à infância, à família e à presença divina. 

 

 

Ávila  

(Espanha) 

“Pedras se levantaram da terra 

e se fizeram abraço 

para delimitar no mundo um ligar puro” 

(Carphentier, 2002, p. 185) 

Comentário: 

Nesta metáfora, a cidade de Ávila é construída poeticamente como um corpo vivo que emerge da terra: 

“pedras se levantaram” – não como matéria inerte, mas como agentes com vontade – e “se fizeram 



 104  
 

abraço”, gesto profundamente humano e afetivo. As muralhas da cidade, ao invés de apenas cercar ou 

proteger, abraçam, significando acolhimento, cuidado e espiritualidade. Assim, Ávila é mais que 

construção: é gesto, é intenção, é presença. Ao “delimitar no mundo um lugar puro”, a metáfora 

consagra o espaço urbano como território sagrado, expressão do divino no humano e do humano no 

divino. 

 

Lisieux 

(França)  

“Lisieux! És toda uma viva catedral 

Desde as normandas colinas ajoelhadas 

Aos campanários teus nas nuvens que mais rezam” 

(Carphentier, 2002, p. 187) 

Comentário: 

Nesta metáfora, Lisieux é elevada à condição de ser sagrado e orante: “és toda uma viva catedral”. A 

cidade não abriga uma catedral – ela é a catedral, viva, pulsante, espiritualizada em sua totalidade. As 

“colinas ajoelhadas” conferem ao relevo um gesto humano de reverência, enquanto os “campanários 

nas nuvens que mais rezam” sugerem elevação, transcendência e comunicação com o divino. O poeta 

transforma Lisieux em um organismo devocional, onde natureza, arquitetura e espiritualidade se fundem 

numa única entidade viva em oração. É uma metáfora que santifica o território e dissolve os limites entre 

espaço, fé e existência. 

 

 

São Paulo 

(Brasil) 

“Negociai com Asfalto o espaço verde, 

uma ressurreição de rosas nas esquinas, 

e tocai com cajados mais salubres 

os vossos carros, mórbidos rebanhos” 

(Carphentier, 2002, p. 191) 

Comentário: 

Nesta metáfora ontológica, São Paulo é representada como uma entidade capaz de agir, dialogar e se 

transformar. A cidade é interpelada diretamente: “Negociai com Asfalto o espaço verde” – o asfalto, 

símbolo da urbanização excessiva, é tratado como um agente com quem se pode negociar, enquanto o 

“espaço verde” representa a natureza e a vida. Fala-se em “ressurreição de rosas nas esquinas”, 

sugerindo que a cidade tem o poder de reviver o que foi soterrado ou perdido, um apelo à regeneração 

do urbano. Já os “cajados mais salubres” e os “carros, mórbidos rebanhos” associam o trânsito caótico 

a um rebanho doente, conduzido por pastores que devem buscar caminhos mais saudáveis. Trata-se de 

uma metáfora ontológica crítica, que personifica elementos urbanos e convoca a cidade à conversão 

ecológica, à cura de si mesma 

 

Assis  

(Itália) 

 

“Estou em ti, Assis, tuas ruas me salvando” 

(Carphentier, 2002, p. 192) 

Comentário: 

Nesta metáfora ontológica, Assis é personificada como uma entidade viva e redentora: “tuas ruas me 

salvando”. As ruas da cidade não são apenas caminhos físicos, mas agentes de salvação, dotadas de 

poder espiritual e transformador. Ao dizer “estou em ti”, o poeta estabelece uma relação íntima e quase 

mística com a cidade, como se habitar Assis fosse habitar um corpo sagrado. A metáfora transforma o 

espaço urbano em território de acolhimento e cura, refletindo a herança espiritual de São Francisco de 

Assis e elevando a cidade à condição de lugar de encontro com o divino. 

 

 

Lisboa  

(Portugal) 

“Na saudade severa desses becos, 

aprendei com a vigília das guitarras: 

logo irrompa um ciúme, elas consolam, 

e eis o fado curador de amores” 

(Carphentier, 2002, p. 195) 

Comentário: 

Nesta metáfora ontológica, Lisboa é evocada como uma entidade sensível e consoladora, cujos becos 

guardam uma “saudade severa”, sentimento profundo que ganha corpo no espaço urbano. A cidade é 

dotada de memória e emoção, e as “guitarras em vigília” personificam o som do fado como presença 

viva, atenta, quase maternal. Quando “irrompe o ciúme”, emoção humana dolorosa, “elas consolam” – 

as guitarras, e por extensão Lisboa, tornam-se agentes de consolo. O “fado curador de amores” é, assim, 

a expressão terapêutica da alma lisboeta, fazendo da cidade um ser que sente, acolhe e cura. A metáfora 

ontológica transforma Lisboa em confidente e curadora das dores do coração. 

 

Calcutá  

(Índia) 

“Calcutá, Calcutá, quantas vezes te mandei meus anjos 

como Tagore, a pregação do lótus; 

Gandhi, que fez as lanças se curvarem aos lírios” 

(Carphentier, 2002, p. 196) 

Comentário: 



 105  
 

Nesta metáfora, Calcutá é apresentada como uma entidade que recebe e acolhe forças espirituais e 

morais, simbolizadas pelos “anjos” enviados pelo poeta. A menção a figuras históricas e espirituais 

como Tagore e Gandhi reforça a dimensão sagrada e transformadora da cidade. Tagore, com a “pregação 

do lótus”, e Gandhi, que “fez as lanças se curvarem aos lírios”, são agentes de paz e resistência 

espiritual, cujas ações se projetam em Calcutá, tornando-a palco e receptáculo dessa transformação. A 

cidade, assim, não é mero espaço físico, mas um ser que participa ativamente do embate entre violência 

e paz, tornando-se símbolo de esperança e redenção 

 

Cidade do Vaticano 

(Vaticano) 

“Esse barco que chamamos Praça 

volta feliz trazendo, findo o dia, 

as almas para a unção da ave-maria” 

(Carphentier, 2002, p. 198) 

Comentário: 

Nesta metáfora, a Praça do Vaticano é personificada como um “barco” vivo, capaz de transportar “as 

almas” ao final do dia para a “unção da ave-maria”. O barco simboliza movimento, acolhimento e 

travessia, sugerindo que a praça é um espaço dinâmico de comunhão espiritual e proteção. Ao associar 

a Praça a um veículo que conduz as pessoas ao sagrado, o poeta confere ao espaço urbano uma dimensão 

viva, funcional e profundamente religiosa. Assim, o Vaticano torna-se um organismo que cuida, guia e 

renova a fé, transformando o espaço físico em experiência espiritual compartilhada. 

 

A cidade de Deus  

“Jerusalém final, irmã do Paraíso, 

toda a Revelação termina agora em ti” 

(Carphentier, 2002, p. 206) 

Comentário: 

Nesta metáfora ontológica, a “cidade de Deus”, Jerusalém final, é personificada como uma irmã do 

Paraíso, estabelecendo uma relação de parentesco sagrado entre o espaço terreno e o celestial. Ao afirmar 

que “toda a Revelação termina agora em ti”, Carphentier confere a Jerusalém um papel de culminância 

espiritual, ponto final e síntese de toda a história divina e da história de todas as cidades. A cidade deixa 

de ser um lugar físico comum para tornar-se um ser simbólico, que encerra e realiza o desígnio divino. 

Essa metáfora eleva Jerusalém a um status ontológico de cidade sagrada definitiva, receptáculo e 

consumação da promessa divina. 

Quadro 4 – Metáforas ontológicas em Contemplação das cidades. 

Fonte: A Pesquisadora. 

 

 

O conjunto de metáforas ontológicas presentes em Contemplação das cidades, 

conforme mostra o Quadro 4, evidencia uma reconfiguração simbólica do espaço urbano, 

em que as cidades dedicadas à Virgem e aos santos são projetadas como entidades dotadas 

de agência, vida e intencionalidade espiritual. Carphentier desloca a noção tradicional da 

cidade como mero espaço físico para concebê-la como sujeito ativo, capaz de orar, 

acolher, salvar e mediar a experiência do sagrado. 

Por meio da personificação e da atribuição de qualidades humanas e 

transcendentais, as cidades tornam-se locais de manifestação divina, revelando-se como 

espaços de convergência entre o humano e o transcendente. Essa operação metafórica 

confere a elas uma dimensão ontológica que ultrapassa a materialidade, instituindo-as 

como interlocutoras no diálogo entre a fé e o cotidiano. Dessa forma, a obra de 

Carphentier contribui para a compreensão da espacialidade religiosa ao demonstrar que o 

espaço urbano pode ser concebido não apenas como cenário passivo, mas como agente 

ativo na construção da experiência religiosa e simbólica. As metáforas ontológicas 



 106  
 

presentes no texto sugerem uma visão integrada do sagrado e do profano, na qual a cidade 

se torna corpo vivo da tradição devocional, lugar de memória e de esperança. 

 

4.2. Seres que esculpem a fisionomia das cidades 

 

Entre os tipos humanos que dão forma à fisionomia das cidades, Carphentier 

destaca os diversos profissionais e os muitos indigentes. Sobre as profissões, diz o poeta 

que “são instrumentos dos dons de Deus e das necessidades sociais” (Carphentier, 2012, 

p. 35). Argumenta que elas são imprescindíveis para o prosseguimento do mundo. E 

acrescenta: “o trabalho intervém na realidade com tal ordem de benefício e transcendência 

que as profissões, em seu sentido último, só podem ser entendidas como afirmações do 

dinamismo do Amor que anima a criação” (Carphentier, 2012, p. 35). Além disso, “muito 

do caráter de uma cidade terá sua formação na maneira como agem, se aproximam e se 

articulam as profissões de seus habitantes. Deus dota as cidades de profissionais como 

quem esculpe uma fisionomia” (Carphentier, 2012, p. 35). No livro estão representados 

o médico, o engraxate, o guarda de trânsito, o motobói, o feirante, o bombeiro, o policial, 

o balconista, o advogado, o urbanista, o cozinheiro e o guia de turismo. 

O discurso por trás da apologia das profissões, é que as cidades não nascem 

prontas. Elas são, antes de tudo, o resultado de uma construção coletiva, lenta e contínua, 

em que múltiplos saberes se entrelaçam para esculpir sua fisionomia física, social e 

simbólica. A imensa gama de profissionais deixa marcas visíveis e invisíveis nas 

paisagens urbanas, transformando espaços em lugares e estruturas em significados. Os 

arquitetos desenham os contornos dos edifícios e dos espaços que organizam o cotidiano. 

Os engenheiros tornam viáveis esses projetos, garantindo a solidez das pontes, a fluidez 

das avenidas, a funcionalidade das infraestruturas. Os urbanistas pensam o tecido urbano 

como um organismo vivo, buscando equilibrar crescimento, mobilidade e qualidade de 

vida. Já os paisagistas moldam a natureza dentro do concreto, recriando o verde onde 

antes só havia cinza. 

Mas a escultura da cidade não se faz apenas de cimento e aço. Professores, artistas 

e trabalhadores culturais também moldam a alma urbana – alimentam o imaginário 

coletivo, preservam a memória e ativam os afetos que nos ligam aos bairros, às praças, às 

esquinas. Os garis, com sua presença cotidiana, sustentam a limpeza e a dignidade dos 

espaços públicos. Os sociólogos e assistentes sociais contribuem para compreender e 

enfrentar as desigualdades que desenham fronteiras invisíveis nas metrópoles. E os 



 107  
 

gestores públicos, quando atentos ao bem comum, ajudam a harmonizar as múltiplas 

vozes que disputam a cidade. A cidade, portanto, é como uma escultura inacabada, 

esculpida por mãos múltiplas e olhares diversos. Cada profissão, cada ofício, cada ação 

contribui para a construção de um lugar habitável, onde a vida possa se expressar em 

todas as suas formas. Reconhecer essa complexidade é valorizar a cidade não apenas 

como espaço físico, mas como expressão coletiva de um projeto de sociedade. 

Quanto aos indigentes, estes também ajudam a esculpir a fisionomia das cidades, 

mas de uma forma peculiar. Eles são os “tipos humanos clássicos da infelicidade, ao 

menos pela aparência com que contristam o mundo. É a grande massa de deficientes e 

marginalizados, os filhos da indigência, clamores ambulantes que põem as cidades 

constantemente de mãos postas” (Carphentier, 2012, p. 55). Todos eles precisam ser 

vistos como nossos irmãos. E mais: “eles compartilham conosco a cidade, o nosso corpo 

coletivo, a dimensão que nos liga e nos deixa corresponsáveis, até onde podemos ser, pela 

qualidade e beleza do caminho” (Carphentier, 2012, p. 55). 

O poeta nos convida a uma profunda reflexão sobre a presença dos indigentes nas 

cidades, não como simples figurantes do espaço urbano, mas como participantes ativos, 

embora invisibilizados, na escultura da fisionomia citadina. Ao descrevê-los como “tipos 

humanos clássicos da infelicidade”, cuja aparência “contrista o mundo”, Carphentier 

não os reduz à condição de miséria, mas evidencia como suas existências interpelam 

eticamente a sociedade: eles são “clamores ambulantes”, manifestações vivas daquilo 

que falta, daquilo que falha, daquilo que foi negligenciado. Esses corpos marginalizados, 

muitas vezes ignorados ou tratados como incômodos, cumprem o papel de espelhos 

morais: revelam o grau de responsabilidade coletiva que assumimos, ou deixamos de 

assumir, diante da desigualdade social.  

Ao afirmar que “compartilham conosco a cidade, o nosso corpo coletivo”, 

Carphentier desfaz a fronteira simbólica entre “nós” e “eles”. A cidade, nesse sentido, é 

um organismo comum, um espaço onde todos, sem exceção, imprimem sua marca, 

inclusive aqueles que não têm morada, que não aparecem nos planos urbanísticos, mas 

que existem nos sinais, nos olhares, nas calçadas e sob as marquises. Ver os indigentes 

como “nossos irmãos” é, portanto, um chamado à empatia, à corresponsabilidade e à 

justiça. Eles participam da beleza do caminho, mesmo quando a cidade insiste em relegá-

los às bordas. Reconhecer sua presença e dignidade é um ato político e ético, pois a 

qualidade de uma cidade não se mede apenas por suas construções, mas por sua 

capacidade de acolher a todos, especialmente os mais vulneráveis. Esculpir uma cidade 



 108  
 

mais justa, como propõe Carphentier, é, antes de tudo, não fechar os olhos àqueles que 

clamam por lugar e por humanidade. Entre os desvalidos e indigentes das cidades, o poeta 

destaca o cego, o “aleijado”, o drogado, o mendigo, o sem-terra, o sem-teto, a prostituta, 

o desempregado, o louco, o leproso, o encarcerado e o exilado. 

Todos esses profissionais e indigentes são metaforizados, essas metáforas podem 

ser desempacotadas por meio da teoria conceptual, com podemos ver no Quadro 5 a 

seguir, no qual destaquei as metáforas mais expressivas: 

 

METÁFORA CONCEPTUAL DOMÍNIO-

ALVO 

DOMÍNIO-

FONTE 

“MÉDICOS SÃO DISCÍPULOS DE LUCAS” 

(Carphentier, 2012, p. 37) 

 

Profissão de 

médico  

 

Literatura bíblica  

Comentário da metáfora: 

A metáfora eleva a prática médica para além de um simples ofício técnico, conferindo-lhe uma dimensão 

espiritual e ética. Ao associar os médicos à figura do evangelista Lucas, a metáfora sugere que o ato de 

curar é uma missão sagrada. Assim como os discípulos de Cristo, os médicos são retratados como agentes 

de uma causa maior, usando a ciência, a compaixão e a fé para aliviar não apenas o sofrimento físico do 

indivíduo, mas também a “dor do mundo” que se manifesta no corpo da cidade. A metáfora, portanto, 

redefine o médico como um missionário da saúde, cujo trabalho transcende o consultório para curar a 

própria alma da sociedade. 

“O GUARDA DE TRÂNSITO É CRUZ VIVA” 

(Carphentier, 2012, p. 40) 

Guarda de 

trânsito 

Cristianismo 

Comentário da metáfora: 

A metáfora confere uma dimensão sagrada e sacrificial à profissão. Utilizando a teoria conceptual da 

metáfora, o poema de Max Carphentier associa o domínio do guarda de trânsito ao domínio da 

crucificação de Cristo, transformando as ruas em um “calvário” e os braços abertos do guarda em uma 

“viva cruz”. Através dessa correspondência, o guarda deixa de ser apenas um regulador de tráfego e se 

torna uma figura de redenção e sacrifício, cuja missão é combater o caos urbano e salvar vidas. Seu 

sofrimento diário sob o sol e a chuva é interpretado como um ato de intercessão, um “sermão de ordem 

abençoada” que clama pelo respeito e pela segurança, fazendo dele um mártir anônimo do cotidiano. 

“O MOTOBÓI É UM CAVALEIRO ANDANTE” 

(Carphentier, 2012, p. 41) 

Motobói Literatura medieval 

Comentário da metáfora: 

A metáfora traduz a realidade cotidiana do entregador em uma epopeia urbana. A teoria conceptual da 

metáfora revela como o autor usa o domínio da cavalaria medieval para dar significado ao trabalho do 

motobói: a moto é o “cavalo de ferro”, o capacete é o “elmo de plástico” e a mochila é o “alforje”. 

Através dessa correspondência, o poema reinterpreta a entrega pontual como uma missão heroica de 

“caridade”, onde o motobói, um guerreiro solitário, enfrenta os perigos da cidade para levar “provisões 

de bálsamo e de vida”. Assim, a metáfora não só enobrece o trabalho, mas também destaca seu lado 

trágico, transformando o motobói em um herói moderno que se sacrifica pela dinâmica incessante da 

cidade. 

“O FEIRANTE É A VOZ DAS FEIRAS” 

(Carphentier, 2012, p. 42) 

Feirante  Pregão  

Comentário da metáfora: 

A metáfora atribui ao feirante a função de porta-voz simbólico do espaço da feira, aquele que traduz e 

representa sua alma, seus sons, sua vitalidade. Assim, o feirante não é apenas um trabalhador, mas uma 

encarnação expressiva do espírito da feira – sua fala, seus pregões, sua interação com o público são 

elementos que dão vida ao espaço e o tornam reconhecível. Essa metáfora, portanto, traduz uma 

concepção em que o indivíduo representa o coletivo, e o ato de falar se torna metáfora para ser, 

representar e manter viva uma cultura urbana popular. 



 109  
 

“OS BOMBEIROS SÃO ANJOS ENTRE CHAMAS” 

(Carphentier, 2012, p. 44) 

Bombeiros  Religião  

Comentário da metáfora: 

Carphentier estabelece uma analogia em que os bombeiros são retratados simbolicamente como 

protetores sagrados, dotando-os de um papel quase divino em meio ao caos representado pelo fogo. A 

metáfora destaca não apenas a coragem desses profissionais, mas também sua abnegação, presença 

salvadora e dedicação ao outro, mesmo em ambientes hostis e ameaçadores. Assim, a metáfora mobiliza 

um imaginário religioso e afetivo para ressignificar o trabalho dos bombeiros, conferindo-lhe dignidade 

moral e espiritual, e fazendo com que suas ações sejam vistas como manifestações do bem em meio ao 

perigo. 

“O BALCONISTA É O ANFITRIÃO DAS LOJAS” 

(Carphentier, 2012, p. 46) 

Balconista Recepção   

Comentário da metáfora: 

A metáfora sugere que a função do balconista vai além da mera transação comercial: ele representa a 

face humana do comércio, aquele que recebe o cliente como um convidado, oferece atenção, cria 

vínculos e contribui para a experiência do espaço. A metáfora amplia a compreensão do papel do 

balconista, atribuindo-lhe qualidades relacionais e afetivas, como cordialidade, presença e cuidado. 

Assim, a metáfora valoriza o trabalhador do comércio, conferindo-lhe uma função simbólica de 

mediação entre o ambiente da loja e o cliente, e transformando o espaço comercial em ambiente de 

interação humana e hospitalidade social. 

“O OLHAR DO URBANISTA É CHEIO DE 

GEOMETRIA” 

(Carphentier, 2012, p. 49) 

 

Urbanista 

 

Matemática  

Comentário da metáfora: 

A metáfora conceitual associa a forma de ver e pensar do urbanista ao universo da geometria, construindo 

uma relação entre percepção (olhar) e ordenação espacial (geometria). Carphentier atribui ao ato de ver 

do urbanista uma estruturação mental ordenada, capaz de enxergar formas, padrões, conexões e 

proporções onde outros veem apenas ruas, edifícios e fluxos caóticos. A metáfora sugere que o urbanista 

lê a cidade como um campo de forças espaciais que podem ser analisadas, planejadas e transformadas 

com base em princípios técnicos e estéticos. Assim, o olhar do urbanista não é apenas contemplativo, 

mas analítico e projetivo. A metáfora destaca a capacidade do urbanista de articular razão e sensibilidade 

na leitura da cidade, transformando o caos urbano em desenho, lógica e composição espacial. 

“O COZINHEIRO É O ARTESÃO DAS OFERTAS” 

(Carphentier, 2012, p. 51) 

Cozinheiro Artes manuais 

Comentário da metáfora: 

A metáfora estabelece uma analogia entre o fazer culinário e o trabalho manual artístico, destacando o 

cozinheiro como alguém que cria com cuidado, técnica e intenção simbólica. Ao afirmar que “o 

cozinheiro é o artesão das ofertas”, Carphentier vai além da visão utilitária da alimentação. Ele sugere 

que o ato de cozinhar é um gesto de doação elaborada e que a comida, nesse contexto, é uma “oferta”, 

um presente, um gesto de hospitalidade, um símbolo de cuidado. A metáfora confere ao cozinheiro uma 

dimensão estética e ética: ele transforma ingredientes brutos em presentes sensoriais, com afeto, técnica 

e intenção. Essa metáfora também evoca o caráter ritualístico e comunitário da comida, como algo que 

se compartilha, que aproxima e que comunica. Assim, o cozinheiro não apenas nutre: ele oferece, com 

as mãos e o espírito, algo que carrega valor simbólico, tornando-se um artesão da convivência humana. 

“O GUIA DE TURISMO É O PASTOR DAS RUÍNAS” 

(Carphentier, 2012, p. 53) 

Guia de 

turismo 
Pecuária  

Comentário da metáfora: 

Carphentier atribui ao guia um papel de mediação e cuidado: ele conduz os visitantes por entre os 

escombros do tempo, dando sentido àquilo que está quebrado, esquecido ou silenciado. As ruínas, que 

por si só não falam, ganham voz e narrativa por meio da presença do guia, que as interpreta, reanima e 

reinscreve na memória coletiva. Essa metáfora sugere ainda que o guia protege o valor simbólico da 

história, cuida do legado material e imaterial do passado, conduzindo os turistas com reverência por 

espaços que carregam dor, glória, beleza ou decadência. Ele não apenas apresenta ruínas: ele pastoreia 

significados, oferecendo uma travessia interpretativa que transforma pedras em história viva. Portanto, 

a metáfora realça a função quase sacerdotal do guia de turismo diante do patrimônio, revelando sua 

importância como guardião e intérprete da memória. 

“OS DROGADOS SÃO ESCRAVOS DAS PAPOULAS” 

(Carphentier, 2012, p. 60) 

Drogados Escravidão  

Comentário da metáfora: 



 110  
 

Quadro 5 – Metáforas dos tipos humanos que esculpem a fisionomia das cidades. 

Fonte: A Pesquisadora. 

 

O Quadro 5 demonstra como Contemplação das cidades (2012) oferece uma 

abordagem poético-filosófica da urbanidade, na qual as cidades não são apenas espaços 

físicos, mas expressões vivas de uma coletividade. Um dos recursos centrais para essa 

construção simbólica é o uso de metáforas conceptuais, compreendidas aqui à luz da 

teoria de Lakoff e Johnson (2002) como estruturas cognitivas que permitem compreender 

uma coisa em termos de outra. Carphentier emprega essas metáforas para lançar luz sobre 

A metáfora traduz a complexa realidade da dependência química em um conceito histórico e 

compreensível, utilizando a teoria conceptual da metáfora. O poema de Carphentier mapeia o domínio 

da escravidão para o do vício, retratando o dependente não como alguém que faz uma escolha, mas como 

um indivíduo subjugado por uma força que o domina completamente. As “papoulas” (as drogas) são os 

senhores que roubam a liberdade e a dignidade, e a vida do dependente é uma existência de subserviência 

e degradação. A metáfora não só ilustra a perda de controle e o sofrimento, mas também estabelece o 

vício como uma forma de maldição, que só pode ser quebrada por um apelo a uma força divina, a única 

capaz de “seduzir com teu apelo os que perderam o rumo”. 

“OS MENDIGOS SÃO CREDORES DE DEUS” 

(Carphentier, 2012, p. 61) 

Mendigos  Economia 

Comentário da metáfora: 

Carphentier subverte as representações tradicionais da pobreza. Em vez de enxergar os mendigos como 

aqueles que precisam da caridade ou da piedade dos outros, ele os coloca na posição de quem tem direito 

a algo que lhes foi negado, inclusive diante do próprio Criador. Trata-se de uma metáfora profundamente 

ética, que responsabiliza o mundo – e por extensão, os homens – pela desigualdade, e posiciona os 

indigentes como ícones do déficit moral da humanidade. Nesse sentido, a metáfora traz uma crítica social 

implícita: os mendigos, despossuídos de tudo, são justamente aqueles a quem o mundo mais deve, em 

justiça, dignidade, cuidado e solidariedade. E se são credores de Deus, é porque sua existência clama por 

uma resposta que transcende a caridade individual e aponta para uma dívida estrutural da sociedade com 

os marginalizados. Portanto, esta metáfora reconstrói a imagem dos mendigos não como passivos, mas 

como portadores de um direito moral radical, cuja simples presença denuncia a falência ética do sistema 

e convoca todos a um olhar mais fraterno, justo e corresponsável. 

“AS PROSTITUTAS SÃO FILHAS DA NOITE” 

(Carphentier, 2012, p. 66) 

Prostitutas  Filiação 

Comentário da metáfora: 

Carphentier mobiliza um campo simbólico complexo. A noite, tradicionalmente associada ao que escapa 

à ordem diurna – ao oculto, ao marginal, ao indesejado ou ao não reconhecido –, é aqui tratada como 

uma mãe simbólica que abriga e gera essas figuras sociais. A metáfora sugere que as prostitutas habitam 

o limiar entre a visibilidade e a sombra, sendo filhas de um tempo e espaço que a sociedade geralmente 

nega, esconde ou marginaliza. Entretanto, ao usar o termo “filhas”, Carphentier também humaniza e 

resgata certa dignidade: essas mulheres não são coisas ou funções, mas sujeitos com origem, história e 

pertencimento, ainda que em um território marcado pela exclusão. A metáfora também pode ser lida 

como um gesto de empatia, ao reconhecer que elas são produtos e vítimas de estruturas maiores, da noite 

simbólica de desigualdade, violência e abandono. Portanto, a metáfora denuncia a condição 

marginalizada das prostitutas, ao mesmo tempo que confere a elas humanidade e pertencimento, 

inscrevendo suas existências num universo simbólico que merece ser compreendido, e não apenas 

julgado ou silenciado. 

“OS DESEMPREGADOS SÃO ÓRFÃOS DO 

SALÁRIO” 

(Carphentier, 2012, p. 67) 

 

Desempregados  

 

Filiação 

Comentário da metáfora: 

Carphentier usa a figura do órfão para expressar a perda de pertencimento, dignidade e propósito. O 

salário não é apenas sustento, mas o símbolo de uma conexão com a criação divina; a sua ausência faz 

com que o desempregado se sinta “esquecido” por Deus, sem um lugar em seus “andaimes”. Essa 

metáfora traduz a dor do desemprego em uma dor da alma, uma sensação de abandono que murcha os 

“dons” e pesa mais que a própria fome, pois nega a oportunidade de participar e fazer a sua “oferta” ao 

mundo. 



 111  
 

os diversos tipos humanos que habitam e moldam a fisionomia das cidades, conferindo-

lhes sentido, forma e identidade. 

As metáforas conceptuais utilizadas pelo autor associam funções sociais a 

imagens arquetípicas, éticas ou simbólicas. A partir do mapeamento dessas metáforas, 

observa-se que Carphentier organiza o espaço urbano como uma rede interdependente de 

atuações simbólicas. O feirante, ao ser chamado de “voz”, remete à oralidade, à vitalidade 

popular, ao comércio como espaço de encontro e expressão coletiva. O bombeiro, 

comparado a um “anjo”, introduz a ideia de proteção, sacrifício e transcendência em meio 

ao risco e à destruição. O urbanista, com seu “olhar cheio de geometria”, sintetiza a 

racionalidade projetiva que molda o espaço. São imagens que ressignificam o trabalho 

cotidiano, elevando-o a uma condição quase mítica. 

Por outro lado, Carphentier não negligencia os sujeitos marginalizados. Ao dizer 

que OS MENDIGOS SÃO CREDORES DE DEUS ou que AS PROSTITUTAS SÃO 

FILHAS DA NOITE, o autor ativa metáforas que, embora profundamente simbólicas, são 

também críticas. Essas imagens denunciam a exclusão social e ética, mas ao mesmo 

tempo conferem a esses sujeitos dignidade ontológica, inscrevendo-os em uma dimensão 

espiritual ou genealógica que os reconecta à cidade e à humanidade. Trata-se de uma 

forma de subversão do olhar normativo: o que é visto como descartável torna-se essencial 

para compreender a verdadeira fisionomia urbana. 

As metáforas de Carphentier, portanto, operam como ferramentas de revelação e 

pertencimento. Elas não apenas descrevem, mas também modelam uma ética do espaço 

urbano, onde a cidade é reconhecida como um lugar compartilhado, múltiplo e frágil. Os 

tipos humanos não estão apenas na cidade: eles “são” a cidade, moldando-a com seus 

gestos, olhares, saberes e ausências. Dessa forma, a metáfora conceptual torna-se não só 

uma figura de linguagem, mas um instrumento de justiça poética e epistêmica. A oficina 

poética de Carphentier demonstra como as metáforas conceptuais podem funcionar como 

estratégias de humanização do espaço urbano, ao atribuir valor simbólico aos diferentes 

papéis sociais. Ao fazer isso, o autor contribui para uma visão de cidade que é, ao mesmo 

tempo, território e texto; mapa e corpo; arquitetura e ética. 

 

 

 

 

 

 



 112  
 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

 

Esta Dissertação, ao pesquisar sobre Contemplação das cidades, de Max 

Carphentier, pretendeu cumprir seu compromisso de divulgar a literatura do Amazonas 

no âmbito acadêmico e fora dele, abrindo caminhos para novas pesquisas, principalmente 

no que diz respeito à teopoética e ao neossimbolismo no Clube da Madrugada, tópico 

ainda pouco conhecido. Pretendeu também contribuir para o estabelecimento de um 

diálogo produtivo entre diferentes áreas do conhecimento acadêmico, como a teopoética, 

a concepção baudelairiana de flâneur, a cidade como matéria poética e a escrita 

metafórica. Estes saberes fundamentaram os capítulos iniciais sobre a cidade como objeto 

literário e suas interfaces com poesia e espiritualidade. 

Desse modo, o trabalho atingiu o objetivo geral de analisar como se dá a 

metaforização dos espaços urbanos, entre o concreto e o transcendente, à luz do diálogo 

entre cidade e literatura, poesia e teologia, meditação e crítica social.  Foi possível 

concluir que Max Carphentier é um competente metaforista, representante do 

neossimbolismo no Amazonas, uma vez que, em seus poemas, as imagens poéticas 

revelam sua visão lírica sobre a cidade, que é Manaus, mas que também são todas as 

cidades do mundo, e de modo inteligente constrói a metaforização dos espaços e das 

vivências humanas por meio das interfaces entre poesia e teologia.  

Essas interfaces, metaforizadas nos poemas, fazem emergir na leitura a tríade 

poesia / cidade / religiosidade, desvelando as tensões e os encantamentos do existir 

humano. A cidade é o espaço do movimento, do concreto e do ruído, mas também da 

solidariedade ou da solidão e do mistério. A poesia, por sua vez, é a linguagem que tenta 

ouvir o que se cala entre prédios, que procura sentido nas frestas do asfalto e devolve 

humanidade à paisagem urbana. E a religiosidade, como experiência do sagrado, habita o 

mesmo território, como uma busca silenciosa por transcendência em meio ao caos. 

Entendo não ser exagerado afirmar que Carphentier soube articular esses diálogos 

com precisão cirúrgica. Fez com que o sagrado ganhasse novas formas e expressões, 

fazendo os templos conviverem com as penitenciárias, as delegacias com os aeroportos, 

as procissões com o trânsito. O poeta percebe essa convivência paradoxal e a transforma 

em imagem: um tribunal pode ser um altar das profissões; o som de uma sirene, um 

chamado à oração. A poesia urbana de Carphentier, portanto, não nega a materialidade 

da cidade, antes a transfigura. O que é cimento torna-se metáfora e o que é pressa vira 

prece. 



 113  
 

Há, nesses diálogos, uma dimensão profundamente espiritual. Mesmo em tempos 

de descrença como o nosso, o ser humano continua a procurar símbolos que o liguem a 

algo maior. A cidade, com seus contrastes, torna-se o novo deserto dos profetas, lugar de 

revelação e perda, de fé e dúvida. Carphentier produz uma poesia que emerge como 

liturgia desse cotidiano: um ato de resistência diante da dessacralização do mundo. Assim, 

fazendo ecoar outros poetas como Drummond, João Cabral e Adélia, reafirma que o 

sagrado não se exila do urbano. 

As interfaces manuseadas pelo poeta são, assim, um espaço de reinvenção. Ele 

traduz o invisível no visível, o espiritual no concreto, o divino no humano. A cidade, por 

um instante, volta a ser lugar de alma e de revelação, de epifania. O eu-lírico, poeta, 

convertido em flâneur, é o mediador dessas perambulações que mesclam a dor, o gozo e 

a glória de ser profundamente humano, mesmo mergulhado no marasmo do mundo 

urbano. Sim, porque Contemplação das cidades é uma travessia lírica pelo espaço urbano 

e pela condição humana diante do tempo e da modernidade, convidando-nos a perceber e 

sentir o que há de humano por trás das paisagens de pedra e cal. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 114  
 

REFERÊNCIAS 

ARISTÓTELES. Arte Retórica e Arte Poética. Tradução de Antônio Pinto de Carvalho. 

Rio de Janeiro: Editora Tecnoprint, 1973. 

ARISTÓTELES. Poética. Tradução de Eudoro de Sousa. São Paulo: Abril Cultural, 1973. 

(Os Pensadores). 

BAUDELAIRE, Charles. As flores do mal. Tradução de Ivan Junqueira. Rio de Janeiro: 

Nova Fronteira, 2006. 

BAUDELAIRE, Charles. Poesia e Prosa. Rio de Janeiro: Nova Aguilar, 2002. 

BENJAMIN, Walter. Sobre o conceito de história. In: BENJAMIN, Walter. Magia e 

técnica, arte e política: ensaios sobre literatura e história da cultura. Tradução de Sérgio 

Paulo Rouanet. São Paulo: Brasiliense, 1985. p. 222-232. 

BENJAMIN, Walter. Obras escolhidas II: Charles Baudelaire, um lírico no auge do 

capitalismo. São Paulo: Brasiliense, 1991. 

BENJAMIN, Walter. Baudelaire e a modernidade. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 

2015. 

BÍBLIA. Português. Bíblia Sagrada. Tradução de Equipe de tradutores. 15. ed. São Paulo: 

Paulus, 2011. 

CARPHENTIER, Max. Contemplação das cidades. São Paulo: Edições Loyola, 2012. 

CASTRO, Walter de. Metáforas machadianas. Rio de Janeiro: Ao Livro Técnico, 1978. 

ELIADE, Mircea. O sagrado e o profano. São Paulo: Martins Fontes, 1992. 

FERRARI, Lilian. Introdução à linguística cognitiva. São Paulo: Contexto, 2011. 

GENETTE, Gérard. Paratextos editoriais. Cotia, SP: Ateliê Editorial, 2009. 

GUEDELHA, Carlos Antônio Magalhães. A Metaforização da Amazônia em textos de 

Euclides da Cunha. 2013. Tese (Doutorado em Literatura) - Universidade Federal de 

Santa Catarina, Florianópolis, 2013. 

JOYCE, James. Stephen Hero. Tradução de Elton de Andrade. Rio de Janeiro: Siciliano, 

1992. 

KUSCHEL, Karl-Josef. Os escritores e as escrituras: retratos teológico-literários. 

Tradução de Paulo Astor Soethe et al. São Paulo: Edições Loyola, 1999. 

LAKOFF, George; JOHNSON, Mark. Metáforas da vida cotidiana. Tradução de Mara 

Sophia Zanotto. Campinas, SP: Mercado das Letras; São Paulo: WDUC, 2002. 

LOPES, Edward. Metáfora: da retórica à semiótica. 1. ed. São Paulo: Atual, 1986. 



 115  
 

MANZATTO, Antônio. Teologia e literatura: bases para um diálogo. Interações: cultura 

e comunidade, Belo Horizonte, v. 11, n. 19, p. 8-18, 2016. 

MARCUSCHI, Luiz Antônio. A propósito da metáfora. Revista de Estudos da 

Linguagem, v. 9, n. 1, p. 31-70, 2000. 

MERLEAU-PONTY, Maurice. Fenomenologia da Percepção. Tradução de Carlos 

Alberto Ribeiro de Moura. São Paulo: Martins Fontes, 1999. 

MOURA, Heronides Maurílio de Melo. Vamos pensar em metáforas? São Leopoldo: 

UNISINOS, 2012. (Coleção Aldus). 

NASCIMENTO, Luciana de Abreu. Normas e práticas promovidas pelo Ensino de 

Ciências por Investigação. 2011. 182 f. Dissertação (Mestrado em Ensino de Ciências) - 

Faculdade de Educação, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2011. 

PESAVENTO, Sandra Jatahy. O imaginário da cidade. Porto Alegre: Editora 

Universidade, 1999. 

RICOEUR, Paul. A metáfora viva. Tradução de Dion Davi Macedo. São Paulo: Loyola, 

2000. 

ROLNICK, Raquel. O que é cidade. 3. ed. São Paulo: Brasiliense, 1988. 

TELLES, Tenório. Clube da Madrugada – Presença modernista no Amazonas. 2. ed. 

Manaus: Valer, 2019. 

TELLES, Tenório; GRAÇA, Antônio Paulo. Estudos de literatura do Amazonas. 

Manaus: Valer, 2021. 

VILLAS BOAS, Alex. A ideia de poiésis na Teologia cristã. Teoliterária, São Paulo, 

v. 2, n. 4, jul./dez. 2012, p. 264-290. 

 


