UNIVERSIDADE FEDERAL DO AMAZONAS
FACULDADE DE LETRAS
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM LETRAS

ALEXANDRA CHAVES BRAZAO

“NOSSO CORPO COLETIVO”:
A METAFORIZACAO DAS MULTIPLAS VIVENCIAS NOS ESPACOS
URBANOS EM CONTEMPLACAO DAS CIDADES, DE MAX CARPHENTIER.

Manaus/AM
2025



ALEXANDRA CHAVES BRAZAO

“NOSSO CORPO COLETIVO”:
A METAFORIZACAO DAS MULTIPLAS VIVENCIAS NOS ESPACOS
URBANOS EM CONTEMPLACAO DAS CIDADES, DE MAX CARPHENTIER.

Dissertacdo de Mestrado submetida ao Programa
de Po6s-Graduacdo em Letras da Universidade
Federal do Amazonas, como requisito
obrigatorio para a obtencdo do titulo de Mestre
em Letras do referido Programa.

Orientador: Dr. Carlos Antonio Magalhdes Guedelha.

Manaus/AM
2025



Ficha Catalografica

Elaborada automaticamente de acordo com os dados fornecidos pelo(a) autor(a).

B827n

Brazéo, Alexandra Chaves

“Nosso Corpo Coletivo”: a metaforizacdo das maltiplas vivéncias nos
espacos urbanos em Contemplacéo das cidades, de Max Carphentier. /
Alexandra Chaves Brazdo. - 2025.

115f.; 31 cm.

Orientador(a): Carlos Anténio Magalhaes Guedelha.
Dissertacdo (mestrado) - Universidade Federal do Amazonas, Programa
de Pos-graduacgdo em Letras, Manaus/AM, 2025.

1. Contemplacéo das Cidades. 2. Max Carphentier. 3. Metafora. 4.
Cidade. 5. Flaneurismo. 1. Guedelha, Carlos Antdnio Magalhdes. 11.
Universidade Federal do Amazonas. Programa de P6s-graduagdo em
Letras. Ill. Titulo




Alexandra Chaves Brazao

“NOSSO CORPO COLETIVO”: A METAFORIZACAO DAS MULTIPLAS
VIVENCIAS NOS ESPACOS URBANOS EM CONTEMPLACAO DAS CIDADES,
DE MAX CARPHENTIER.

Dissertacdo apresentada ao Programa de Pos-
Graduacdo em Letras, da Faculdade de Letras, da
Universidade Federal do Amazonas como requisito
para obtencdo do titulo de Mestre em letras na area de
Estudos Literarios.

Aprovada em 17 de novembro de 2025

BANCA EXAMINADORA:

Prof. Dr. Carlos Anténio Magalhdes Guedelha — Presidente e Orientador
Universidade Federal do Amazonas — UFAM

Profa. Dra. Cassia Maria Bezerra do Nascimento — Membro
Universidade Federal do Amazonas — UFAM

Prof. Dr. Cacio José Ferreira — Membro
Universidade de Brasilia— UNB

Prof. Dr. Fabricio Magalh&es de Souza — Membro
Secretaria de Estado de Educacdo e Desporto Escolar - SEDUC-AM



A minha mae, Maria Chaves de Oliveira, minha inspiracdo de
perseveranca em alcancar objetivos e realizacdo pessoal.
Obrigada, mée.

A minha familia, Sophia Brazao, filha, e Inara Frota, esposa, pelo
apoio e por entender os momentos de auséncia exigida pela escrita
académica.



AGRADECIMENTOS

A Deus, que permitiu que tudo acontecesse no tempo certo;

A minha familia, Maria Chaves, mae, Sophia Brazdo, filha, Inara Frota, esposa, Danila
Chaves, irmd, minha rede de apoio em todos 0s momentos;

Ao meu orientador e mestre, Doutor Carlos Guedelha, por toda a sua amizade e
orientagéo, tdo fundamentais neste processo. Por todas as palavras de motivagéo e apoio,
por todas as oportunidades a mim proporcionadas;

A Universidade Federal do Amazonas — Ufam, pela oportunidade no acesso ao
conhecimento cientifico;

Ao Programa de Pés-Graduacdo em Letras da UFAM — PPGL, pelo abrigo de minha
pesquisa voltada para a literatura de expressao amazoénica;

A coordenacdo e aos professores do PPGL, que contribuiram no processo das minhas
descobertas académicas;

A professora Cassia Maria Bezerra e ao professor Cécio José Ferreira, pelas orientacdes
na Qualificacdo da Dissertacdo. Além de profissionais de exceléncia e respeitados no
campo académico, sdo também seres humanos acolhedores em suas palavras.



“As cidades, feitas de nds, sdo seres de sangue e de historia, de
alma e residéncia no mistério.”
(Max Carphentier, Contemplacéo das cidades, 2012)

“O aspecto de uma cidade ¢ sempre a reprodugdo da fisionomia
moral do povo que nela vive.”
(Bilac, o Jornalista: Cronicas)

“Com as cidades, como com os sonhos, tudo que ¢ imaginavel
pode ser sonhado, mas até o mais inesperado dos sonhos € um
quebra-cabeca que esconde um desejo ou, inversamente, 0 seu
medo. As cidades, como o0s sonhos, sdo construidas por desejos e
medos.”

(Italo Calvino, Cidades Invisiveis)

“Se a cidade ¢ realidade humana, como poderia a teologia
permanecer indiferente diante dela?”

(José Comblin)



LISTA DE QUADROS

Quadro 1: Metaforas sobre 0 Clube da Cidade..........ccccvvvecreeeiiiciicec e 79
Quadro 2: Metaforas de dor em espagos dOIOr0SOS. .......cc.cvruererieerierieere e, 82
Quadro 3: Metaforas de gloria em espagos glorioS0S.......cc.ovvvvvreiiiiiieieee e 87
Quadro 4: Metéaforas ontoldgicas em Contemplacao das cidades...........c.ccccevevveeeenen. 103

Quadro 5: Metéaforas dos tipos humanos que esculpem a fisionomia das cidades........ 108



RESUMO

Esta Dissertacao resulta de uma pesquisa cujo objetivo foi analisar como se opera, na
poesia de Max Carphentier, a metaforizagéo dos espacos urbanos, entre o concreto e 0
transcendente, a luz do dialogo entre a poesia, teologia e critica social. O estudo buscou
responder as seguintes questdes: como se da a metaforizacao dos espacos e das vivéncias
urbanas em Contemplacdo das cidades, de Max Carphentier? Em que sentido as
metaforas do poeta estabelecem dialogos entre poesia, teologia e critica social, na
recriacdo poética do concreto e do transcendente relativamente as relacdes estabelecidas
nas cidades? A pesquisa explora o rico arsenal de metéaforas e expressdes metaféricas de
que se compdem os poemas do livro analisado. A fundamentacao tedrica se baseou na
abordagem cléssica da metafora, de matriz aristotélica, e na teoria da metéfora conceptual,
de George Lakoff e Mark Johnson. O conceito de flaneur, de Baudelaire, foi aplicado a
analise do eu-lirico, visto que este se comporta como um flaneur que caminha pela cidade
traduzindo os espacos e as relacbes com um olhar poético e critico. A dissertacdo se
organiza em quatro capitulos, que apresentam a analise de metaforas sobre as relacdes
humanas nas cidades a partir dos conceitos de cidade, flaneurismo e epifania. Na tecitura
desses capitulos, na busca dos imbricamentos entre a concretude e a transcendéncia da
cidade, o estudo estabelece uma leitura cruzada da poesia com a teologia. Ao final da
pesquisa foi possivel concluir que Max Carphentier é um competente metaforista,
representante do neossimbolismo no Amazonas.

Palavras-chave: Contemplacdo das Cidades. Max Carphentier. Metéafora. Cidade.
Flaneurismo. Epifania.



RESUMEN

Esta disertacion es el resultado de una investigacion cuyo objetivo fue analizar como
opera, en la poesia de Max Carphentier, la metaforizacion de los espacios urbanos, entre
lo concreto y lo trascendente, a la luz del didlogo entre la poesia, la teologia y la critica
social. El estudio buscé responder las siguientes preguntas: ¢como se da la metaforizacién
de los espacios y las vivencias urbanas en Contemplacdo das cidades, de Max
Carphentier? ¢En qué sentido las metéaforas del poeta establecen dialogos entre poesia,
teologia y critica social, en la recreacion poética de lo concreto y lo trascendente en
relacidn con las relaciones establecidas en las ciudades? La investigacion explora el rico
arsenal de metaforas y expresiones metaféricas que componen los poemas del libro
analizado. La fundamentacién teorica se baso en el enfoque clasico de la metéfora, de
matriz aristotélica, y en la teoria de la metafora conceptual, de George Lakoff y Mark
Johnson. El concepto de flaneur, de Baudelaire, se aplicé al analisis del yo lirico, ya que
este se comporta como un paseante que camina por la ciudad traduciendo los espacios y
las relaciones con una mirada poética y critica. La disertacion se organiza en cuatro
capitulos, que presentan el analisis de metaforas sobre las relaciones humanas en las
ciudades a partir de los conceptos de ciudad, flaneria y epifania. En la trama de estos
capitulos, en la basqueda de los entrelazamientos entre la concrecion y la trascendencia
de la ciudad, el estudio establece una lectura cruzada de la poesia con la teologia. Al final
de la investigacion fue posible concluir que Max Carphentier es un competente
metaforista, representante del neosimbolismo en Amazonas.

Palabras clave: Contemplagdo das Cidades. Max Carphentier. Metafora. Ciudad.
Flaneria. Epifania.



SUMARIO

LN ERI0] 5100710 Ju OO 12
1. UM LIVRO PLURAL PARA CIDADES SINGULARES........c.cccoceviriniiininnens 19
1. 1. Contemplag&o das cidades: qUO VAAIS?..........cceieririririnieieeeee e 19
1.2. O flaneur e a cidade cOmO MAtEria POELICA..........ccvverureireiiecieie e 26
2. MONUMENTOS URBANOS, FLANEURISMO E EPIFANIAS........ccoooiviiinn. 35
2.1. O poeta flaneur contempla a Cldade ..........ccooiiieiiieiee s 35
2.2. O “oraculo das horas” — Reldgio municipal .........c.cccooveiiiiiiieiiccecc e 36
2.3. O “Edificio das cenas” — TeALIO ........cceeiiuereiiiieeciie et 38
2.4. A rosa do obelisco — Marco zero da Cidade..........cooeveveiiiieieiene e 41
2.5. As “Colunas togadas” — Palacio da JUSHICA. .........cccererieireiieeesese e 43
2.6. A estatua cavalga — Monumento a0 HerOi...........ccccvevvviiieiic e 46
2.7. Luar sobre uma erma — Monumento a0 POBTA. .........coovrverrirereririsieeeee s 48
2.8. Vigilia de Alcaide — Monumento ao prefeito...........ocovveeiveiiccccie e 50
2.9. Inimigo das febres — Monumento ao cientista (SANItarista)..........ccocoeevervrierinnenns 52
2.10. Sonhadoras do abismo — as Velhas PONteS..........cccecveiviieiierc e 54
2.11. Novas dores de Babel — as altas tOrres. ..o 56
2.12. O abraco das trés muralhas — muralhas antigas, anéis Viarios e rios...................... 57
2.13. O coral das 0rag0es — 0 MOSEEIT0..........ccurirrieiieie e 59
3.A METAFORIZAC}AO DOS ESPACOS URBANOS........cco i 61
3.1. A Metéfora segundo AFISTOLEIES..........ccoveiiiiiiecie e 61
3.2. Metéforas do g0Z0 em €SPACOS JOZOSOS. ... .euerrerueerrerrereerearesteressesseseeseesesseseesessessens 71
3.2.1. A praca € 0S VENLOS aNTIGOS.......ccueireeieeiieiieiieeitesiesreesteeeesteesteseesseesreensesraesreeneens 73
3.2.2. O est&dio e as cenas da MUItIdAO...........ccoceveirereineree e 76
3.2.3. O clube, espaco de piscina € DOIEr0.........ccccoveiieiieiiccece e 79
3.3. Metéforas da dor em eSpagos dOIOF0SOS. .........eveuerieieirierieieie e, 82
3.4. Metaforas da gloria em espacos glorioS0S........cc.cceiieieeiieiiee e 87

4. A METAFORIZACAO DOS TIPOS HUMANOS QUE ESCULPEM A

FISIONOMIA DAS CIDADES. ..ottt 95
4.1 A teoria da Metafora Conceptual como “virada paradigmatica”...........c.ccceevvrvennnnn. 95
4.1.1. RelaG80 entre dOmINIOS. ........cviiiieieieese e 98
4.1.2. Metafora e expressdo MetafOriCa...........ccccvveveeiieiicie e 101
4.1.3. Met&foras ONtOIOQICAS .......cvivrierieieiieiee e 103
4.2. Seres que esculpem a fisionomia das cidades .........cccccvveiviiiiiiciii i 107
CONSIDERAGOES FINAIS........oooiiieieeieeeeeeeeievee et saeses s, 113

REFERENCIAS. ...ttt 115



INTRODUCAO

A primeira vez que ouvi falar sobre o Clube da Madrugada foi quando cursava
graduacdo em Letras, na disciplina intitulada “Literatura Amazonense”. Descobri, a partir
das aulas dessa disciplina, que o Clube foi um movimento de renovagéo cultural sem
antecedentes no Amazonas, levado a efeito por jovens intelectuais que decidiram entrar
em ac¢do para quebrar 0 marasmo cultural que se instalara no Estado. Descobri também
que a literatura, e mais especificamente a poesia, foi quem mais se apropriou desse legado
de renovacdo, resultando na producdo de obras de grande qualidade, trazidas a publico
por talentosos escritores.

Transpondo a graduacdo e me inserindo no campo profissional como professora
da area de Letras na educacdo bésica, continuei realizando uma “garimpagem” nos
meandros das producdes de autores ligados ao Clube, o que, ao longo dos anos, me
propiciou encontrar autores e obras altamente significativos, como Jorge Tufic, Astrid
Cabral, Thiago de Mello, Elson Farias, Marcio Souza e tantos outros de excelente
producdo literaria, com os quais tenho trabalhado em minhas aulas de Literatura na
educacao basica.

Paralelamente & minha atuacdo profissional na docéncia, sempre alimentei o
sonho de cursar o Mestrado em Letras, notadamente com o anseio de desenvolver um
estudo cientifico sobre textos de autores vinculados ao Clube da Madrugada. Foram anos
de preparo diante da inquietacdo a respeito da escassez de estudos voltados para a
literatura produzida no Amazonas. A oportunidade chegou quando descobri que o
professor e pesquisador Carlos Guedelha ofertava, no Mestrado em Letras, da
Universidade Federal do Amazonas, abrigos de orientacdo em Literatura de expressao
amazOnica. Foi a chave que abriu o acesso as primeiras trilhas do Mestrado.

Né&o foi muito dificil chegar ao tema que deu forma ao meu anteprojeto. Explico:
em que pese a existéncia de um namero consideravel de autores madrugadenses com
obras de primeira grandeza pelos quais tenho grande aprego, sempre dediquei uma
atencdo especial ao poeta Max Carphentier, por considera-lo um representante legitimo
de uma das vertentes da poesia clubista, que € o lirismo neossimbolista. Trata-se de uma
tradicdo poética moderna que vincula a poesia a transcendéncia, estabelecendo dialogos
com o sagrado, consoante o estilo dos modernistas nacionais como Jorge de Lima, Murilo
Mendes, Cecilia Meireles e Vinicius de Moraes. Grandes escritores do século XX

demonstraram que € possivel para a literatura abordar temas como a transcendéncia e o

12



proprio Deus transcendente sem comprometer a esséncia de Deus ou a qualidade artistica
da obra. Segundo Kuschel (1999, p. 215), essas narrativas literarias conseguem evitar cair
em um tom meramente edificante, de piedade superficial ou de propaganda religiosa.
Quanto ao cenario literario amazonense, Tendrio Telles, 2019, afirma a respeito dessa
vertente que ha um esforgo em articular o discurso poético com o divino a respeito do
homem que sofre com o modo de vida social. Ao fazer uma andlise da producéo poética
regional amazonica, Telles aponta algumas vertentes
“A teldrica, baseada na tematica interiorana, representada por Elson Farias. A
de conotacdo existencial, fundada numa perspectiva ontoldgica, de
questionamento e busca de um sentido para a existéncia, presente na obra de
Luiz Bacellar. E por fim, a tendéncia espiritualista, simbolizada por esse
esforco de estabelecer uma ligacdo, pela poesia, com Deus. Seu autor mais

destacado foi o poeta padre L. Ruas.”
(Telles, 2019, p. 130)

Nascido em Manaus no ano de 1945, Max Carphentier Luis da Costa € membro
do Instituto Geografico e Histérico do Amazonas, da Academia Amazonense de Letras,
do Clube da Madrugada e da Unido Brasileira de Escritores do Amazonas. O
neossimbolismo presente em sua poesia atesta a heranca poética recebida do avd
Hemetério Cabrinha, poeta amazonense das primeiras décadas do século vinte, que
praticou uma poesia inspirada na de Augusto dos Anjos e dos poetas simbolistas, no
sentido da dic¢éo espiritualista.

Em 1979, Carphentier publicou O Sermdo da Selva, materializando sua
amazonidade aliada ao sagrado, em um discurso simultaneamente ecopoético e
teopoético. Em 2004, publica O Sermao da Agua para a Campanha da Fraternidade do
mesmo ano. Além desses livros, o autor escreveu Quarta esfera, Vitrais da busca, Orfeu
do Nazareno, Fragmentos de Luz e Tiara do verde Amor, entre outras obras em prosa e
Versos.

Tendrio Telles e Antbnio Paulo Graga (2021, p. 423) assinalam que a escrita de
Carphentier é tributaria da tendéncia espiritualista que teve fortes impulsos no
Modernismo brasileiro e amazonico. Segundo eles, “o seu discurso ¢ permeado por um
forte conteldo subjetivo e intensa conotacdo espiritual. O poeta empreende, pela
linguagem, sua busca do sagrado”. Em toda a poesia de Carphentier, percebem-se trés
linhas de forca que, de certa forma, se complementam: o dialogo com o sagrado, o apelo
ecoldgico e a critica social, tudo isso cimentado em uma densa arquitetura lirica cuja liga

é a metafora, da qual o poeta se serve sem parciménia.

13



Decidida por estudar a obra de Carphentier em nivel de Mestrado, vi-me diante
da dificil tarefa de escolher um dos livros do autor, a fim de defini-lo como objeto de
estudo. Tratou-se de uma tarefa dificil porque qualquer um dos livros citados no paragrafo
anterior poderia ser eleito, dada a alta qualidade estética e estilistica de todos eles. Apds
uma acurada reflexdo, a opcéo recaiu sobre o livro Contemplacéo das cidades, pelo fato
de que as tematicas urbanas também sempre me interessaram, pois entendo que a cidade
subsiste como nucleo das relagdes humanas, espaco privilegiado de vivéncias, paixdes e
conflitos. Nesse sentido, trata-se de uma obra singular, por meio da qual o leitor penetra
no intrincado tecido das cidades e experimenta as multiplas vivéncias que elas abrigam.
O poeta demonstra um profundo conhecimento das dinamicas citadinas, capturando a
esséncia do universo urbano e revelando matizes secretos que subjazem aos espagos e
relagbes. Essa particularidade da obra me permitiu delinear o seguinte tema para a
pesquisa: “Nosso corpo coletivo”: a metaforizagcdo das multiplas vivéncias nos espacos
urbanos, em Contemplacéo das cidades, de Max Carphentier.

Podemos dizer que é um livro pleno de revelagbes. Em todos 0s poemas que 0
compdem, 0 que se Vé sdo expressdes de epifania, tal como definida pelo escritor James
Joyce, como um momento de sUbita revelacdo, um instante em que a realidade se
manifesta de maneira clara e intensa, revelando uma verdade profunda sobre o0 mundo ou
sobre si mesmo (Joyce, 1992). Esses flashes conduzem os leitores a uma nova reflexdo
sobre 0o ambiente da cidade, para assim resgatar sua sacralidade nos varios espagos
humanos do cotidiano. Para tanto, o poeta serve-se da poesia, mostrando-se um grande
“metaforista”, termo utilizado por Guedelha (2013) com o sentido de aquele que cria
metaforas ou metaforiza as coisas do mundo de forma insistente.

Outro aspecto da obra digno de nota é que o poeta cria uma espécie de “turismo
religioso” por muitas cidades do mundo, algumas nominadas e outras ndo, entre elas a
cidade de Manaus, a maneira de um flaneur, termo introduzido por Baudelaire como
aquele que circula pela cidade inventariando, de certa forma, os espacos urbanos e as
relagdes ali estabelecidas. Dai o sentido da expressao “contemplagao das cidades” que da
titulo ao livro, no qual se da a contemplacdo do corpo coletivo pelo leitor, ciceroneado
pelo olhar critico do poeta, que age como um guia espiritual nos mistérios religiosos da
cidade que somos nas, e assim nos mostra de forma poética que a cidade é um corpo vivo,
a face do sagrado.

Definidos o objeto de estudo e o tema a ser trabalhado, elaborei os seguintes

problemas de pesquisa, como pontos de partida para o desenvolvimento do trabalho:

14



como se dé& a metaforizacdo dos espagos e das vivéncias urbanas em Contemplacdo das
cidades, de Max Carphentier? Em que sentido as metaforas do poeta estabelecem dialogos
entre poesia, teologia e critica social, na recriacdo poética do concreto e do transcendente
relativamente as relagfes estabelecidas nas cidades? Essas questdes definiram os
objetivos geral e especificos, o quadro teodrico e a metodologia a ser adotada, no sentido
de buscar e apresentar respostas possiveis.

A poesia de Max Carphentier ainda € pouco estudada nas universidades. No que
diz respeito a Contemplacé&o das cidades, em minhas garimpagens ndo consegui encontrar
nenhum trabalho voltado para essa obra. Tenho convicgao de que iSso ocorre ndo porque
o livro ndo tenha méritos, mas sim porque historicamente muitos autores e obras do
Amazonas tém sido ignorados por professores e pesquisadores que defendem a ideia —
muito equivocada, a meu ver — de que ndo vale a pena estudar a literatura do Amazonas,
excecdo feita a alguns escritores, considerados os “eleitos”.

Minha percepc¢do caminha em diregdo contréria a essa ideia, pois estou convicta
de que estudar essas obras equivale ao rompimento de um siléncio, e, até mesmo, a
correcdo de uma injusti¢a que funciona como uma muralha a isolar autores e livros que,
por algum motivo, ndo caem no gosto de algumas poucas “autoridades” que definem o
que pode e o que ndo pode ser estudado. Assim sendo, a pesquisa que estou propondo
tem também o valor de um resgate do autor e da obra.

Com essa perspectiva, apresento uma proposta inédita e pretendo dar uma
contribuicdo para a ampliagdo dos estudos literarios no Amazonas e na Amaz6nia, ao
mesmo tempo, contribuindo com as reflexdes sobre o fendmeno metaforico, que ha mais
de dois mil e quinhentos anos vem ocupando pensadores de todos os campos
epistemoldgicos e continua sendo um rico fildo a ser explorado no que diz respeito a
linguagem, & cognicdo e & agdo entre os homens. Da mesma forma, a pesquisa me
permitiu dilatar as reflexdes, ainda incipientes, sobre teopoética, campo de estudos
bastante promissor, com vincula¢Ges com o neossimbolismo.

O objetivo geral da pesquisa foi analisar como se opera, na poesia de Max
Carphentier, a metaforizacdo dos espacgos urbanos, entre o concreto e o transcendente, a
luz do dialogo entre poesia, teologia e critica social. Quanto aos objetivos especificos,
foram elaborados como segue: discorrer teoricamente sobre a metafora como mecanismo
psicoassociativo de recriacdo da realidade e de cosmopercepcao; elaborar um quadro
tedrico sobre a cidade como matéria poeética; investigar as articulacdes entre poesia e

espiritualidade, a partir de abordagens tedricas da teopoética e do neossimbolismo; aplicar

15



as multifacetadas reflexdes do quadro tedrico a leitura de poemas de Max Carphentier em
Contemplacéao das cidades.

O corpus da pesquisa foram os poemas de Contemplacao das cidades, nos quais
had um didlogo constante e vigoroso entre a concretude e a transcendéncia. Podemos
observar isso na préopria organizacao do livro, o qual se compGe de oito se¢es intituladas
“Livros”. Dessa forma, temos um livro plural, porque formado por oito “livros”, cada um
deles composto de doze poemas, numerados em algarismo romano e com um titulo
vinculado a algum aspecto da literatura biblica ou do Missal Romano (estrutura total: 8
livros x 12 poemas). Cada Livro é centrado em um tema, e cada poema é dedicado a um
espaco ou personagem citadino, apontando ndo so a tematica espiritual, mas também a
concretude presente na vida das pessoas, apresentadas ao leitor pelos olhos atentos do
poeta. Portanto, Contemplacéo das cidades explora a pluralidade das vivéncias urbanas,
j& que o livro € composto por varios “livros” dedicados as cidades, de uma forma geral, e
a Manaus, de forma particular.

A analise adotou procedimento qualitativo, de natureza hermenéutica, e 0s
seguintes topicos: conceitos de cidade como matéria poética; principios da teopoética e
epifania; orientagdo da abordagem classica da metafora (Aristdteles) e da metafora
conceptual (Lakoff & Johnson). Operacionalizamos a identificacdo da metafora por meio
de um codebook: para cada ocorréncia registramos — (i) identificacdo do poema (Livro/
n® do poema / pag.), (ii) trecho transcrito, (iii) dominio-fonte e dominio-alvo (segundo
critérios da metafora conceptual), (iv) tipo de espaco urbano (gozoso / doloroso /
glorioso), e (v) interpretacdo teopoética. A analise seguiu 0s seguintes passos: leitura
exploratéria, identificacdo e catalogacdo de expressdes metaforicas, categorizacdo
temaética e interpretacdo cruzada com o quadro tedrico. A opcao por estudar apenas um
livro de Carphentier se deu pela complexidade da obra a partir dos eixos cidade, poesia e
teopoética e as multiplas relacdes humanas. Com isso, 0s impactos praticos/tedricos da
pesquisa se dao no resgate da literatura amazonense e nas contribui¢Ges para estudos de
metafora e teopoética de autores de expressdo amazonica.

A Dissertacdo encontra-se estruturada em quatro capitulos, além da introducao e
das consideracdes finais. Para nomear cada um desses capitulos, extrai uma metéafora da
lavra de Max Carphentier, ficando a estrutura do trabalho com a seguinte configuracéo:

O primeiro capitulo, intitulado Um livro plural para cidades singulares,
apresenta reflexdes a respeito das relagdes entre cidade e literatura, ao longo do tempo, e

mostra como a metafora baudelairiana do flaneur € perfeitamente aplicavel ao livro de

16



Max Carphentier, com o apoio tedrico de Pesavento (1999), Nascimento (2011), Rolnik
(1988) e Eliade (1992).

O segundo capitulo, denominado Monumentos urbanos, flaneurismo e
epifanias, dedica-se as metaforas que capturam os multiplos espagos da cidade, a partir
da nogdo das contas de um rosario, em cujo desfiar surgem, por exemplo, o estadio, o
campus, o shopping, a biblioteca, o aeroporto (espacos gozosos); o hospital, a delegacia,
a penitenciaria, a favela e o engarrafamento (espacos dolorosos); a Academia de Letras e
a catedral (espacos gloriosos). A abordagem tedrica que da sustentacdo a este capitulo é
a teoria cléssica da metéfora, de base aristotélica (2002), e suas ramificacdes.

O terceiro capitulo, nomeado A metaforizacdo dos espacos urbanos,
desempacota as metaforas que capturam os multiplos espacos da cidade, e trazem a tona
o olhar do flaneur. Espagos como o estadio, o campus, o shopping, a biblioteca, o
aeroporto (espagos gozosos); o hospital, a delegacia, a penitenciaria, a favela e o
engarrafamento (espacos dolorosos); a Academia de Letras e a catedral (espacos
gloriosos). A abordagem tedrica que da sustentacdo a este capitulo é a teoria classica da
metafora, de base aristotélica (2002). O capitulo procura mostrar como o eu-lirico, poeta
flaneur, contempla as multiplas relagdes do homem com o espaco urbano e a0 mesmo
tempo testemunha sua relacdo com o sagrado, tendo a metafora como fio condutor das
anélises.

O quarto capitulo, batizado de A metaforizacdo dos tipos humanos que
esculpem a fisionomia das cidades, explora a metaforizacdo de diversos profissionais
que enformam a cidade, e também pde em cena aqueles que se convertem em “clamores
ambulantes”, 0s doentes, indigentes, deficientes e marginalizados que perambulam pela
cidade, materializando uma grande massa de pessoas invisibilizadas. A base tedrica do
capitulo é a teoria da metéfora conceptual, proposta por George Lakoff e Mark Johnson
(2002).

Na tecitura desses capitulos, na busca dos imbricamentos entre a concretude e a
transcendéncia da cidade, estabeleco uma leitura cruzada da poesia com a teologia. Nesse
sentido, ao lado dos apontamentos sobre a metafora, ha também inser¢des tedricas sobre
teopoética, ecopoética, dialogismo e intertextualidade, com base em autores e textos

diversos.

17



1.UM LIVRO PLURAL PARA CIDADES SINGULARES

Este capitulo apresenta reflexdes a respeito das relac6es entre cidade e literatura,
ao longo do tempo, e mostra como a metéafora baudelairiano do flaneur é perfeitamente
aplicavel ao livro de Max Carphentier, com o apoio tedrico de Pesavento (1999),
Nascimento (2011), Rolnik (1988) e Eliade (1992). A proposta central do capitulo foi
analisar as diferentes abordagens sobre a cidade, como Max Carphentier traduz a cidade
como lugar de convivéncia entre a poesia e 0 sagrado, tendo a religido de permeio, e

transitando entre a concretude urbana e a transcendéncia ligadas ao universo da cidade.

1.1 Contemplacéo das cidades: quo vadis?

Para entender melhor como se materializa o discurso poético em Contemplacao
das cidades, € necessario recorrer ao conceito de “paratexto”, definido por Genette como
“franjas” de um texto, que ajudam o leitor a construir o sentido do que ainda vai ler:

Titulo, subtitulos, intertitulos, prefacios, preambulos, apresentagdo, etc; notas
marginais, de rodapé, de fim; epigrafes, ilustracdes, dedicatorias, tira, jaqueta
(cobertura), e varios outros tipos de sinais acessorios, que propiciam ao texto
um encontro (varidvel) e as vezes um comentério, oficial ou oficioso, do qual

o leitor mais purista e 0 menos inclinado a erudigéo externa nem sempre pode
dispor tdo facilmente quanto ele gostaria e pretende (Genette, 1982, p. 10).

Essas consideracfes revelam a natureza paratextual do titulo e do subtitulo e nos
permitem, mesmo antes de abrirmos o livro de Carphentier, entender que se trata de uma
obra em que o espago urbano se encontra convertido em matéria poeética: isto estd
pressuposto no titulo (Contemplacgédo das cidades); e compreender também que, a partir
das reflexdes sobre o universo citadino, o poeta desenvolve uma escrita teopoética: isto
estd sugerido no subtitulo (“Poemas para uma Teologia urbana”). Outro elemento
paratextual é a editora do livro, no caso a Edi¢des Loyola, editora brasileira especializada
em publicacdes catolicas. A escolha por essa editora deixa transparecer que o livro de
Carphentier é de cunho teol6gico ou espiritualista, uma vez que, sendo um livro de
poemas, a presenca da religiosidade e teologico € o que engrandece a qualidade das
imagens sugeridas pelo autor, pois ele consegue fazer a correlagéo entre poesia e teologia.

Os itens a seguir exemplificam melhor o que estamos dizendo, no que diz respeito

ao dialogo entre poesia e religiosidade.

18



A) A arte de capa: a capa do livro é altamente sugestiva da interface teopoética.
A imagem de uma metrépole em tom cinza, ganha o primeiro plano da imagem colorida
de Cristo suspenso na cruz. Sinaliza para o leitor uma direcao de leitura: a poesia com a

qual este vai se envolver tem ligacdo com a religiosidade cristé.

MAX CARPHENTIER

CONTEMPLACAO
DAS CIDADES

Pocrerces fxera s Toodogrba sertueres

e ——

Figura 01 - Capa do livro Contemplacéo das cidades, de Max Carphentier, 2012,

B) O subtitulo do livro: o livro Contemplacéo das cidades traz como subtitulo
“Poemas para uma teologia urbana”. Esse subtitulo, associado ao substantivo
“contempla¢ao” do titulo, pde em evidéncia uma intencdo de que o livro seja um ponto

de encontro da poesia com a teologia.

19



C) As metéforas dos titulos dos poemas: todos os titulos de poemas sdo
metaforas cujo dominio-fonte é a tradicdo catélica. Por exemplo, o relégio municipal é o
“Oraculo das horas”; os médicos sdo “Discipulos de Lucas”; os mendigos sdo “Os
credores de Deus”; o aeroporto ¢ a “Capela do passageiro”; os rios sdo “As fontes
peregrinas”. Nessas metaforas, fica consignado o imbricamento do profano com o
sagrado.

D) Os dialogos com o missal romano: ao longo de todo o livro, estdo presentes
elementos alusivos ao missal romano, livro litlrgico da igreja catdlica que contém todas
as oracOes, antifonas, leituras biblicas e rubricas necessérias para a celebracdo da missa
ao longo do ano litargico, fornecendo um guia estruturado para cada parte da missa, desde
0s ritos iniciais até a bencéo final. Entre as se¢cdes que compdem o livro de Carphentier,
encontram-se os “espacos gozosos”, “espacos dolorosos”, espacos “gloriosos” e a
“liturgia da natureza”, por exemplo.

E) A intertextualidade com a literatura biblica: diversos episodios biblicos sdao
recriados em poemas de Carphentier. Como exemplo, podemos citar a instituicdo do
batismo por Jodo Batista, a participacdo de Cristo na celebracdo das bodas de Cana, o
episodio da cura do cego de Jericd, a Ultima ceia de Cristo e inUmeras outras passagens
do Velho e do Novo Testamento, que séo atualizadas por meio da recriacdo poética.

A simbologia numérica do 12 e do 8: 0 nimero 12 possui um significado profundo
e multifacetado no cristianismo, carregando conotagdes de completude, autoridade
divina, e ordem perfeita. Essa simbologia encontra raizes nas Escrituras e na tradi¢do
crista, onde o numero é frequentemente associado a contextos religiosos e espirituais
significativos.

Na tradic@o judaico-cristd, o nimero 12 aparece inicialmente nas doze tribos de
Israel, que sdo descendentes dos doze filhos de Jaco, conforme registrado no livro de
Génesis. Isso representa a totalidade do povo de Deus e a estrutura da nacgao de Israel.
Cada tribo tinha um papel especifico na vida religiosa, politica e social da nagdo. No Novo
Testamento, Jesus escolheu doze apdstolos para serem seus discipulos principais,
conforme registram os evangelistas Mateus, Marcos e Lucas. Esse ato é visto como um
reflexo das doze tribos de Israel, indicando que Jesus estava formando um novo povo de
Deus. Os apodstolos tém um papel fundamental na disseminacdo do Evangelho e na
fundacdo da Igreja Crista.

Em relacdo a Nova Jerusalém, o livro de Apocalipse tem uma forte presenca do

namero doze: a cidade tem doze portas, cada uma guardada por um anjo, e 0s nomes das

20



doze tribos de Israel estdo escritos nelas. A cidade também tem doze fundamentos, nos
quais estdo os nomes dos doze apéstolos do Cordeiro. Também faz referéncia ao nimero
dos salvos que passaram pela “grande tribulacdo” como sendo 144.000, ou seja, 12 x 12
x 1000. Representa a completude e a perfei¢do do Reino de Deus, onde a antiga e a nova
alianca estdo integradas em uma unidade divina.

H& outras simbologias do 12 na literatura biblica: quando Jesus operou a
multiplicacdo dos pées e peixes, sobraram doze cestos cheios simbolizando a abundancia
e a provisdo de Deus: Jesus tinha a idade de 12 anos quando foi encontrado no templo
discutindo com os doutores da lei (Lucas 2), e ha a mulher que foi curada apds sofrer por
12 anos de um fluxo de sangue (Lucas 8). Além de tudo isso, 0 niUmero 12 representa 0s
ciclos anuais dos quais a existéncia no mundo é constituida. Essa simbologia se reflete na
estrutura de Contemplacdo das cidades, cujas subdivisdes internas em “livros” sdo
integradas por 12 poemas.

Outra simbologia numeérica trazida da Biblia para o livro de Carphentier diz
respeito ao nimero 8, que no cristianismo é um simbolo profundo de renovacdo, novo
comeco e ressurreicdo. Esta simbologia rica refor¢a a mensagem central do cristianismo
sobre a transformagc&o e a nova vida oferecida através de Cristo. E nessa simbologia que
Contemplacao das cidades compde-se de 8 “livros”, cada um contendo 12 poemas.

Nos 8 “livros” internos de Contemplacéo das cidades, o entrelagamento vibrante
do profano e do sagrado se da como segue:

O Livro I oferta ao leitor a “Palavra dos monumentos” — 0 rel6gio municipal, o
teatro, 0 marco zero da cidade, o palacio da justi¢ca, 0 monumento ao her6i, 0 monumento
ao poeta, 0 monumento ao prefeito, 0 monumento ao cientista, as pontes, as torres, as

muralhas, o mosteiro. Os poemas confirmam que:

[...] as cidades, feitas de nés, sdo seres de sangue e de historia, de alma e
residéncia no mistério. Os seus monumentos assinalam etapas de sua evolucéo,
tal como nos marcam os sacramentos. Sobem do &mago da terra 0 marmore e
o0 cimento, o bronze e o ferro, ofertas das jazidas, para compor o pedestal e 0
busto, a torre do santo e 0 mausoléu do herdi. Essas matérias duras tém coragdo
sensivel: captam a inspiracao do artista e do arquiteto no erigir a fei¢do do
evento, a circunspecg¢do da gldria, a decisdo do povo, e temos entdo a simula
de uma época, a proclamagdo de um evento (Manzatto, 2016, p.15).

Nesse sentido, é nos monumentos que a cidade reconhece a si mesma, porque eles
guardam e preservam a sua memoria. Ha uma vitalidade nas ruinas que da a cidade uma

noc¢do de permanéncia e de heroismo em desafiar o tempo.

21



O livro IT apresenta o “Apostolado das profissdes”, no qual perfilam-se 0 medico,
0 engraxate, o guarda de transito, o motobdi, o feirante, 0 bombeiro, o policial, o
balconista, o advogado, o urbanista, o cozinheiro, o guia turistico. No entendimento do

poeta,

O trabalho intervém na realidade com tal ordem de beneficio e transcendéncia
que as profissdes, em seu sentido Ultimo, podem ser entendidas como
afirmac6es do dinamismo do Amor que anima a criagdo. Muito do carater de
uma cidade terd sua formagdo na maneira como agem, se aprimoram e se
articulam as profisses de seus habitantes. Deus dota as cidades de
profissionais como quem esculpe uma fisionomia (Manzatto, 2016, p. 35).

Neste livro, 0 poeta vé as profissbes como dons divinos, o que significa um
dialogo direto com a narrativa biblica a respeito dos dons, distribuidos pelo Espirito Santo
aos habitantes da terra.

O Livro III inaugura a “Pastoral dos indigentes”, que se abre para abrigar o cego,
o aleijado, o drogado, 0 mendigo, 0 sem-terra, 0 sem-teto, a prostituta, o desempregado,
0 louco, o leproso, o encarcerado e o exilado. Sdo tipos humanos que compdem o cenario
da cidade, metaforizados como “classicos da infelicidade”, “filhos da indigéncia”, e
"clamores ambulantes” (Manzatto, 2016, p.55). O poeta utiliza o termo “indigéncia” em
toda a sua amplitude dramatica, abrangendo as tristezas fisicas, morais e sociais”
(Manzatto, 2016, p. 55).

O Livro IV apresenta “Os espagos gozosos”’, como a praga, o circo; o calgadao, o
estadio, o campus, 0 cinema, o centro comercial, o clube, o centro comunitario, o
aeroporto, a biblioteca, as festas populares; o Livro V evidencia “Os espagos dolorosos”,
entre 0s quais se encontram as ruas, o hospital, a delegacia, a penitenciaria, a favela, a
fila, o engarrafamento, o instituto médico-legal, o incéndio, o asilo, a inundacédo, o
velorio; ja o Livro VI pde em cena “Os espagos gloriosos”, exemplificados com a
academia de letras, quermesse, a ermida, a catedral, o batismo, a confirmacdo, a
ordenacdo, 0 matrimonio, a procissao, a novena, a missa, a via-sacra; o Livro VII, por sua
vez, celebra a “Liturgia da Natureza”, contemplando o mar, as montanhas, o deserto, as
estacdes, 0s passaros, os rebanhos, os jardins, os rios, a oliva / uva / trigo, o vento, o sol,
a lua; e por fim o Livro VIII circula pelas “Cidades da Virgem, dos santos, a cidade de
Deus”. Aqui o poeta revisita as cidades de Fatima, Aparecida, Manaus, Madri, Avila,

Lisieux, Sdo Paulo, Assis, Lisboa, Calcuta, Cidade do Vaticano, A Cidade de Deus.

22



Como procuramos demonstrar neste capitulo, Contemplacédo das cidades é um
livro no qual o entrelagamento da poesia com a teologia se opera de forma exuberante.

Na quarta capa do livro, José Comblin declara:

A Poesia de Max Carphentier é mistica. Ela é contemplativa no sentido mistico
da palavra. E uma poesia que é uma oragdo. E uma oracéo sobre a cidade. E
oracdo de louvor porque o poeta descobre nela um grande dom de Deus, o titulo
da obra diz ‘Poemas para uma teologia urbana’. Contudo, ela ja ¢ uma teologia
urbana, uma teologia poética. Max Carphentier fala de Deus. Em tudo o autor
fala de Deus e fala de maneira comovedora, o que habitualmente ndo fazem os
livros de teologia (in: Carphentier, 2012, quarta capa)

Percebe-se a devocdo e a fé catdlica do poeta que é expressa por meio da poesia,
logo a profundidade mistica de sua poesia esta relacionada aos dogmas em que acredita,

como afirma Alex Villas Boas no artigo “A ideia de poiésis na Teologia Crista”:

Enquanto arquétipo, “Cristo esta inscrito no intimo” do ser humano, de modo
gue a poesia expressa 0 que esta impresso, por isso é a profundidade da poesia
que eleva o sentido do dogma e se torna um catecismo que se pode aprender
pelo coracdo através dos sinais sensiveis que a narrativa da poesia fala na
linguagem dos homens e por meio do qual o Espirito Santo se faz conhecer.
[...] O dogma é portador de beleza de Deus, e a poiésis é sua via de acesso, na
medida em que provoca a identificacdo ao desejo da vontade de Deus, vontade
de beleza para suas criaturas (Vilas Boas, 2012, p. 282).

Assim, pode-se concluir que a interface entre poesia e religido acontece porque o
que da beleza as liturgias é a poesia do mesmo modo que é possivel encontrar tragos de
espiritualidade na poesia.

A obra de Max Carphentier, conforme apresentada no prefacio de José Comblin
e nos diversos livros que a compdem, oferece uma profunda “teologia urbana’ que desafia
a percepgdo comum das cidades como meros cenarios de desastres e problemas. Em
contraste, o poeta, atuando como um verdadeiro flaneur, as contempla como um grande
dom de Deus, onde mesmo os elementos mais ordinarios e os individuos marginalizados
revelam belezas e mistérios divinos. Carphentier, ao contrario da maioria que foge da
cidade, ndo sente essa necessidade, pois é capaz de ver além dos problemas cotidianos,
como a respiracao, os assaltos e o transporte.

Através dos “Livros” que estruturam a obra, o poeta flaneur desvenda as multiplas
dimensdes da cidade. Os monumentos ndo sdo apenas pedras, mas “seres de sangue e de
historia”, que assinalam a evolugdo e a permanéncia urbana, servindo como meios pelos

quais o Espirito ensina e revela a histéria. O olhar atento do poeta permite que ele

23



descubra esses monumentos, muitas vezes escondidos em meio a edificios altos. As
profissdes, por sua vez, sdo apresentadas como “instrumentos dos dons de Deus e das
necessidades sociais”, verdadeiros carismas e béncaos que atuam para 0 prosseguimento
do mundo, marcadas pelo sentido de ajuda e solidariedade. O flaneur observa como Deus
dota as cidades de profissionais, esculpindo uma fisionomia através deles. A abordagem
da indigéncia é particularmente comovente, transformando os “clamores ambulantes” em
um apelo visivel da Providéncia a caridade, na qual o sofrimento se torna um caminho
para a meta e uma oportunidade de comunhdo e transformacdo. A estrutura do rosario,
com seus mistérios gozosos, dolorosos e gloriosos, € aplicada aos espacos urbanos,
guiando a leitura do flaneur. Os “Espagos Gozosos” revelam a alegria inerente a vida
urbana, como pracas, estadios e circos, mesmo que muitas vezes imperceptivel. Os
“Espacos Dolorosos” convidam a caridade e a santificacdo através da experiéncia coletiva
da dor, vista como um caminho de transformacéo e ascensdo, incluindo ruas, favelas,
filas, engarrafamentos e inundagdes. Os “Espacos Gloriosos” demonstram como a cidade
se ilumina nos movimentos de louvor e gratidao ao Criador, revelando a participacdo do
homem na gloria divina, como a Academia de Letras, a catedral, o batismo e as
procissoes.

A natureza, muitas vezes esquecida no ambiente urbano, é elevada a categoria de
“Liturgia da Natureza” pelo olhar do flaneur, mostrando que cada elemento natural na
cidade, como o mar, o rio, a montanha, os jardins, o vento, o sol e a lua, estd em incessante
estado de louvor a Deus, oferecendo uma dimenséo de templo ao “peito urbano”.
Finalmente, a reflexdo sobre as “Cidades da Virgem, dos Santos, a Cidade de Deus”
atribui um destino mistico a cada urbe, reconhecendo-as como seres com alma que
buscam a perfeicdo na paz e fraternidade, culminando na viséo da Jerusalém Celeste, o
ideal que descera quando as cidades tiverem se purificado e merecido essa vinda.

Em suma, a obra de Max Carphentier € uma celebracdo poética e mistica da
cidade, onde a figura do flaneur, do poeta que contempla e descobre, é central. Ele guia
o leitor através das complexidades e desafios urbanos para revelar sua intrinseca conexao
com o divino. E um convite & contemplagéo e & redescoberta da beleza, do prop6sito e do
potencial de santificacdo presentes em cada aspecto da vida urbana, enxergando além do

obvio e revelando os “mistérios” que se escondem a vista de todos.

24



1.2 O flaneur e a cidade como matéria poética

A historiadora Sandra Pesavento publicou, no ano de 1999, uma obra seminal
sobre a questdo da cidade e sua recriacdo artistica. Trata-se do livro O Imaginario da
cidade, que explora as representacdes urbanas de Paris, Rio de Janeiro e Porto Alegre
entre os seculos dezenove e vinte. A autora investiga como o imaginario coletivo dessas
cidades foi construido e transformado ao longo do tempo, utilizando uma abordagem
interdisciplinar que abrange historia, literatura e iconografia. Pesavento mostra como as
cidades séo percebidas e imaginadas por seus habitantes e visitantes, destacando a
importancia das representacdes simbdlicas na formacéo da identidade urbana. Para isso,
ela elabora as categorias da “cidade de pedra” ¢ da “cidade do pensamento”, sendo esta a
recriagdo daquela pelo artista.

O imaginério da cidade é um campo vasto e dindmico onde memodrias, sonhos,
medos e desejos se entrelacam para formar uma paisagem simbdlica que transcende as
estruturas fisicas. Cada cidade, com suas ruas, pracas, edificios e ruidos, é também um
repositério de historias, narrativas e mitos que moldam a forma como seus habitantes a
percebem e a vivenciam. Esse imaginario é construido coletivamente, mas também possui
um carater profundamente individual. Para alguns, a cidade é um palco de possibilidades
infinitas, onde os arranha-céus representam ambicdo e progresso. Para outros, € um
labirinto opressor, cujos becos escuros evocam inseguranca e isolamento. Essa
ambivaléncia é o que torna o imaginario urbano tao rico e multiforme.

De acordo com a pesquisadora Luciana Nascimento, podemos entender a cidade
como uma espécie de “polo imantado” que tem o poder de atrair, reunir e concentrar os

homens:

Ela é o templo onde 0 homem celebra e promove, dia apds dia, a sua habilidade
de interagir e reinventar o ambiente. Fruto da imaginacdo e do trabalho
articulado de muitos homens, a cidade é uma obra coletiva que desafia a
natureza. Nesse sentido, falar sobre a cidade, esta vasta rede de mdltiplas
significagBes, pode ser uma atividade prazerosa, ¢ uma oportunidade de ler,
reler e repensar esse espaco criado em que se vive, onde as pessoas se agregam
e se desagregam e cada um é, simultaneamente, um e fragmento de um
conjunto, parte de um coletivo (Nascimento, 2011, p. 19).

Nesse sentido, a pesquisadora dialoga com Raquel Rolnick (1988), que analisa a
cidade a partir de quatro metaforas que se interpenetram: a primeira metafora assevera
que a cidade é um imd, porque atrai e concentra os homens. Mas ndo € apenas isso. A

cidade é também uma escrita, porque produz textos que, na linha do tempo, constroem

25



uma memoria e, assim, um intertexto. Além disso, a cidade ¢ uma politica, que se
materializa nas lutas cotidianas pela normatizacgéo e disciplina da utilizagdo do espaco
urbano. A quarta metafora diz que a cidade é um mercado, porgue é um espaco no qual
a producdo e o consumo florescem de forma irreversivel. Cada uma dessas metaforas
traduz uma dimenséo da cidade e, em conjunto, elas permitem apreender as multiplas
facetas do universo urbano (Rolnick, 1988).

Foi principalmente a partir do século dezenove, quando 0s processos de
industrializagdo se intensificaram de forma sintomatica, que houve uma explosdo
urbana na Europa e a cidade passou a se configurar como uma acirrada arena de luta
por espaco e direitos. A partir de entéo,

[...] a cidade se destaca como palco de lutas e como fonte de ideias, de
inovacdo, de paixdo, de violéncia, de fascina¢do e de medo. Todas essas
sensacdes puderam ser apreendidas pelos seus habitantes, sejam eles poetas,
escritores, politicos ou cidadaos comuns. Registra-se, entdo, a emergéncia da

cidade como tema literario. O espago urbano passa a ser recorrentemente
captado e reinventado pelo discurso ficcional (Nascimento, 2011, p. 19).

Quanto as representacdes artisticas, a literatura, o cinema, a musica e as artes
visuais reinterpretam e ressignificam o espago urbano, transformando-o em cenério de
utopias ou distopias. Walter Benjamin (1985) destaca que em poemas de Baudelaire, por
exemplo, Paris se converteu em matéria poética, tornando-se uma personagem viva, com
personalidade propria. O poeta exercita um olhar revisionista sobre a cidade, que Ihe
causa estranhamento pela sua incompreensivel superposicdo de gldrias e mazelas
decorrentes do processo de metropolizacdo. Modelo de cidade praticamente para 0 mundo
ocidental todo, Paris seria um poco aberto de contradigdes que mesclam o aceitavel e o

execravel do progresso industrial:

[...] a cidade moderna, vista por Baudelaire, surge como uma imagem
perturbadora que atravessa seus pensamentos e seus sonhos. Sonhos de viver,
sonhos de concreto, de ruas, de tracados, de edificios. A metropole se
transformou, assim, em imagem emblematica da modernidade, pois exibiu as
transformacdes materiais e cientificas da humanidade (Nascimento, 2011, p.
21).

Esses sonhos migraram para o papel, de onde floresceram algumas cidades, que
também serviriam de parametro para o florescimento de tantas outras pelo mundo. Por
outro lado, o imaginario da cidade também se alimenta das experiéncias cotidianas. O

trajeto de um 6nibus lotado, o cheiro de comida de rua, o som de passos apressados nas

26



calgadas - tudo isso contribui para a constru¢do de uma identidade coletiva que € tdo
fluida quanto o préprio ritmo urbano.

No entanto, o imaginéario da cidade nédo é apenas uma colecdo de experiéncias e
representacdes. Ele também reflete relagdes de poder e desigualdade. As areas centrais,
com suas vitrinas brilhantes e espacos bem cuidados, muitas vezes contrastam com 0s
territorios periféericos, onde o abandono e a precariedade sdo mais visiveis. Essas
diferencas também sdo incorporadas no imaginario, criando fissuras entre a cidade
sonhada e a cidade vivida. Por fim, o imaginario da cidade é também um convite a
transformacdo. Ao projetar futuros desejaveis ou confrontar realidades incomodas, ele
nos instiga a repensar o espago urbano como um local de encontro, convivéncia e
criatividade. Nesse sentido, imaginar a cidade é também recria-la continuamente,
construindo pontes entre o real e o possivel (Pesavento, 1999).

No que diz respeito a metéfora da cidade como uma escrita, convem ressaltar que
ela tem sido, ao longo da historia literaria, muito mais do que um simples pano de fundo
para narrativas. Desde os primeiros registros urbanos da Antiguidade até as complexas
paisagens urbanas contemporaneas, a cidade emerge como um espaco diversificado, um
organismo vivo que dialoga com personagens, trama e tempo. Esse espaco é, a0 mesmo
tempo, representativo das transformacdes sociais, culturais e tecnoldgicas, e uma arena
simbolica de questdes existenciais.

Na literatura classica, a cidade frequentemente simbolizava ordem, civilizago e
progresso. Obras como a lliada e Eneida tratam as cidades, como Troia e Roma, ndo
apenas como locais fisicos, mas também como encarnagdes de valores culturais e
politicos. Ja na literatura medieval, a cidade € representada ora como um espaco divino,
refletindo a ideia de uma Jerusalém celestial, ora como um lugar de pecado e corrupgéo,
como nas descri¢des das cidades comerciais da Idade Média tardia.

Com o advento da modernidade, a cidade se torna o cenério privilegiado para o
retrato das transformacGes sociais. Na literatura do século dezenove, escritores como
Charles Dickens, Honoré de Balzac e Machado de Assis exploraram a cidade como um
espaco de contradi¢des: progresso e miséria, riqueza e desigualdade. Londres, Paris e Rio
de Janeiro s&o apresentados como microcosmos das tensdes entre as classes sociais e as
dindmicas de industrializacao e urbanizacao.

A partir do século vinte, a cidade deixa de ser apenas cenario e se torna também
personagem ativa na narrativa. Em Ulysses, de James Joyce, Dublin ndo é apenas o palco

da jornada de Leopold Bloom. E também um labirinto emocional e simbdlico que reflete

27



a subjetividade de seus habitantes. Da mesma forma, em Grande Sertdo: veredas, de
Guimarées Rosa, a auséncia da cidade é tdo significativa quanto sua presenca em outros
textos, marcando as tensdes entre o urbano e o rural na formacéo da identidade brasileira.
Autores modernistas, como Oswald de Andrade e Mério de Andrade, também utilizaram
a cidade como um espaco fragmentado e caotico, simbolizando a alienacédo e a crise da
subjetividade no mundo moderno. A cidade aqui € um mosaico de imagens e sensacoes,
ora atraentes, ora opressivas, mas sempre inseparaveis da experiéncia humana.

Na literatura contemporanea, a cidade frequentemente assume um papel
metafdrico. Em obras distopicas como 1984, de George Orwell, e Fahrenheit 451, de Ray
Bradbury, a cidade é apresentada como um espacgo de controle e vigilancia, refletindo
medos relacionados a tecnologia e ao totalitarismo. Por outro lado, em obras como A
Insustentavel Leveza do Ser, de Milan Kundera, a cidade é um espago de memoria e
pertencimento, carregando as marcas das historias pessoais e coletivas. A cidade também
¢ usada como uma metafora para a propria experiéncia literaria: um labirinto de
significados que o leitor deve explorar. Em Cidades invisiveis, de Italo Calvino, a cidade
é tanto uma construcdo imaginaria quanto um espaco de reflexdo filoséfica, onde cada
cidade descrita por Marco Polo reflete aspectos diferentes da condigdo humana. A cidade
de Manaus, de forma particular, também foi transformada em matéria poética em Frauta
de barro, de Luiz Bacellar; Visgo da terra, de Astrid Cabral; Malaria e outras cancdes
malignas, A Republica muda e Cidades de puro nada, de Aldisio Filgueiras.

Seja como espaco fisico, personagem ou metéfora, a cidade na literatura, seja na
prosa seja na poesia, é um reflexo das transformacdes historicas e culturais que moldam
as sociedades. Sua representacdo € sempre plural, abrangendo utopias e distopias,
pertencimento e alienacdo, realidades concretas e construgdes imaginarias. A cidade
literaria, portanto, é tanto uma janela para o mundo exterior quanto um espelho da
interioridade humana, mantendo sua relevancia como tema central na producao literaria.

Como matéria poética, a cidade tem propiciado a riqueza das experiéncias urbanas
como fonte de inspira¢do para a criacao literéria. O espaco urbano, com sua complexidade
e pluralidade, oferece um campo vasto de imagens, sons, sensacdes e narrativas que
podem ser ressignificados artisticamente, revelando camadas de significado que
transcendem a funcionalidade material da cidade.

Como vimos, Charles Baudelaire, com sua viséo sobre Paris no século dezenove,
transformou as ruas, pragas e multiddes em uma paisagem emocional e simbdlica. Para

Baudelaire, a cidade era simultaneamente bela e decadente, um reflexo do modernismo

28



emergente e da condicdo humana em constante mutagédo. Essa cartilha de poesia urbana
se transformou em uma tradicdo na posteridade.

A cidade desafia 0 poeta a capturar o efémero, o transitorio. As ruas, vistas como
veias do espacgo urbano, carregam o movimento incessante da vida moderna, onde cada
instante é fugaz e a0 mesmo tempo cheio de significado. Esse dinamismo é traduzido em
imagens que condensam o tempo e 0 espaco, conferindo a poesia urbana uma sensagéo
de urgéncia e contemporaneidade. A diversidade € outro elemento que torna a cidade uma
fonte inesgotavel para a poesia. Os contrastes sociais, culturais e arquitetdnicos presentes
em um Unico quarteirdo oferecem um leque de possibilidades interpretativas. A
justaposicdo entre luxo e pobreza, modernidade e tradicdo, ou natureza e construcao
artificial convida o poeta a explorar as tensfes e harmonias que definem a experiéncia
urbana (Nascimento, 2011).

Além disso, a cidade é um espaco de memdria e historia, carregado de camadas
temporais que convivem no presente. Monumentos, ruinas e ruas antigas séo vestigios de
narrativas passadas que dialogam com a vida contemporanea. Essa coexisténcia entre o
antigo e o novo é frequentemente explorada poeticamente como uma maneira de evocar
o fluxo do tempo e a permanéncia do humano em meio as transformacdes materiais. A
cidade oferece também uma dimenséo subjetiva e afetiva. Ela € vivida e interpretada de
maneira Unica por cada individuo, o que permite que o poeta construa um imaginario
pessoal a partir de suas proprias experiéncias. As paisagens urbanas podem evocar
saudade, amor, angustia ou esperanca, servindo como espelho das emog¢fes humanas.
Portanto, a cidade como matéria poética ndo é apenas um cenario ou contexto, mas € um
universo simbolico em constante expansdo, onde o cotidiano e o extraordinario se
encontram. Ao reinterpretar a cidade através da poesia, 0 artista ndo sé revela novas
perspectivas sobre o0 espaco urbano, mas também reimagina as possibilidades da propria
experiéncia humana (Pesavento, 1999).

Baudelaire descreve Paris como um espago dindmico e fragmentado, marcado
pelo progresso técnico e arquitetdnico, mas também pela alienagdo e desigualdade. Ele é
fascinado pela multiddo, que aparece como um simbolo da vida urbana moderna, uma
massa anénima e mutante. O poeta explora o anonimato das pessoas, onde o individuo se
perde na coletividade, refletindo tanto a liberdade quanto o isolamento da vida moderna.
Baudelaire introduz a figura do flaneur, o caminhante contemplativo que percorre as ruas

da cidade, observando e absorvendo seus detalhes com um olhar poético e critico.

29



O flaneur é, a0 mesmo tempo, um participante e um estrangeiro na multid&o,
capturando cenas cotidianas, detalhes banais e as contradi¢fes da vida urbana. A cidade,
assim, torna-se um mosaico de cenas que evocam sensacdes, pensamentos e imagens. A
multiddo € o universo do flaneur, é a sua paixao: “Para o perfeito flaneur, para o
observador apaixonado, € um imenso jubilo fixar residéncia no numeroso, no ondulante,
no movimento, no fugidio e no infinito. O observador é um principe que frui por toda
parte do fato de estar incognito” (Baudelaire, 2006, p. 857).

Embora o conceito de Flaneur ndo tenha nascido com Baudelaire, uma vez que
fora proposto anteriormente por Edgar Allan Poe, foi o poeta de As flores do mal que o
aprofundou e sistematizou como uma ideia fecunda para os estudos literarios posteriores.
Podemos encontra-lo nas segdes “Quadros parisienses” e “Spleen de Paris”. O flaneur
vincula-se umbilicalmente ao mundo urbano de Paris, sendo o “homem na multidao”
imerso em sua obsessdo de capturar imagens das glérias e mazelas de uma cidade em
franco movimento.

Baudelaire encontra beleza mesmo nos aspectos mais sombrios e decadentes da
cidade. Em seus poemas, ruas estreitas, becos escuros e cenas de marginalidade coexistem
com descricdes de avenidas iluminadas e festas exuberantes. Essa tensdo cria uma
dualidade: a cidade € ao mesmo tempo fascinante e opressora, inspiradora e sufocante.
Para Baudelaire, a cidade ¢ um reflexo da alma humana. Em suas descri¢des da vida
urbana, ele revela o caos interior, os desejos e as anguUstias de seus habitantes. A
modernidade parisiense com seus avancos, desigualdades e ritmo acelerado serve como
uma metafora da complexidade e fragmentacdo da existéncia humana (Nascimento,
2011).

Walter Benjamin, em suas reflexdes sobre a cidade, explorou a relagédo entre a
cidade, a modernidade e a experiéncia urbana de forma bastante significativa. Ele abordou
a cidade como um espaco de multiplos significados e contextos na modernidade, em
especial nas suas obras sobre a cultura e a arte. Em suas analises sobre o flaneur e a
modernidade, Benjamin argumentou que as cidades modernas, especialmente Paris,
representavam um lugar de encontros, rupturas e experiéncias sensoriais que desafiavam
as formas tradicionais de percepcéo. Ele via a cidade como uma construcao culturalmente
rica, mas também fragmentada e cheia de contradi¢bes (Benjamin, 1991; 2015).

Benjamin explorou também a poética da cidade em suas leituras da arte e
literatura, vendo a cidade moderna ndo apenas como um cenario fisico, mas como um

espaco de significados, imagens e sensacfes que sdo constantemente reconstruidos e

30



reinterpretados na poesia. Para ele, a cidade se torna uma metafora de transicédo, ruina e
modernidade. A poesia poderia refletir a diluicdo da experiéncia urbana em fragmentos
sensoriais e significativos, capturando momentos fugazes e rupturas que caracterizam a
vida nas grandes cidades. Em relacdo a poesia especificamente, ele via o ato de escrever
como uma tentativa de resgatar e capturar esses fragmentos urbanos, muitas vezes
esquecidos ou ignorados pela experiéncia cotidiana. Assim, a poesia, em sua Visao,
poderia ser uma forma de critica a urbanizacdo e a alienacdo que se manifestam nas
cidades modernas, refletindo sobre a complexidade da vida urbana e a perda de conexéo
com o passado (Benjamin, 1991; 2015).

A cidade de Baudelaire é também o lugar onde o efémero e o transitério ganham
destaque. Para ele, o poeta deve capturar o instante fugaz da vida urbana, transformando-
0 em algo eterno através da arte. Essa ideia permeia sua poesia, onde ele celebra o
passageiro sem perder de vista a melancolia da impermanéncia. Assim, Baudelaire
reinventou a relacdo da poesia com a cidade, transformando Paris em um protagonista
simbolico e emocional. Sua visdo aguda ndo apenas moldou a poética urbana, mas
também influenciou geracbes de artistas e escritores, como Max Carphentier, a
explorarem as contradicdes e riquezas do ambiente urbano (Baudelaire, 2002; 2006).

Com Carphentier, o flaneurismo baudelairiano migrou de Paris para Manaus,
acomodando-se perfeitamente a geografia lirica dos tropicos. Ao escrever Contemplacéo
das cidades, ele revela nos espagos urbanos a interface entre literatura e teologia como se
fosse um passeio livre e independente pela urbe e sua relagdo com o sagrado, e dedica um
especial poema a cidade de Manaus, em que pese a “Paris dos tropicos” ter sido o ponto
de partida para praticamente todos os poemas do livro.

Optando pela expressdo neossimbolista, no sentido da preocupacdo com o
espiritual, o metafisico e o transcendente nos espa¢os urbanos, por meio de uma
linguagem poética que expressa uma teologia urbana, demonstra preocupacao nao apenas
com a ordem espiritual, mas também com a concretude das cidades e os dramas humanos
nos diversos espacos geograficos da urbe. O fio condutor que cimenta toda a obra é
exatamente o eu-lirico flaneur, que nos obriga a ler os poemas de forma vertical e cujo
maximo prazer ¢ “contemplar” os flagrantes das cidades, perambulando por elas. O
resultado da perambulacédo e contemplacdo desse eu poético, que também € poeta, sdo
epifanias maltiplas, como podemos ver no poema “Nossa Senhora da selva”, dedicado a

cidade de Manaus:

31



I

Os sinos carmelitas acordam cedo

pra despertar a soliddo da selva:

raizes se levantam, homens e passaros
unem-se a Deus no coracdo das nuvens

Nossa Senhora chega, erguem-lhe a tenda
na colina que reza olhando as aguas.

A fé percorre aldeias, conjugando

os tambores que entendem harpas do céu.

As poténcias do verde alto proclamam:
a evolucéo da vida pode agora
em nos frutificar pra eternidade.

A Virgem e S&o José entdo se mudam
para a nova cidade, em que seu Filho
é 0 Bom Pastor de almas e de rios.

I

Nossa Senhora de Manaus, teus olhos
se alagaram na luz das nossas fontes,
e igarapés meninos te lembraram

0s cantaros que amaste no deserto.

Mas as férreas manadas de edificios
vieram no tropel das avenidas
sacrificar oasis peregrinos,

sombras amaveis, buritis felizes.

Desceste entdo aos veios mais profundos,
para instalar no amago da terra
0 sorriso das fontes soterradas.

Manaus segue cercada de perdéo,
porque as aguas que morrem se transformam
em fontes novas do teu coracao.

i

As aguas de Manaus ndo sdo mais aguas,
desde que a Virgem, a dona do milagre,
derramou sobre o Negro e o0 Solimdes
umas talhas sobradas de Cana.

Eis o vinho que existe para os olhos:
aguas de varias fontes na unidade
desse Amazonas, corpo de nés todos,
que morre em rio e ressuscita em mar.

Nos beiraddes, cenéculos das gargas,
Manaus se multiplica e lava os pés
de esteios resolutos como apostolos.

E Deus acolhe o afa da fé cabocla:
reluzem ave-marias entre cardumes,
na procissao remada das canoas.
(Carphentier, 2012, p. 181-182)

32



O eu-lirico flaneur revela-se um observador apaixonado nesse poema, unindo o
concreto da cidade ao espiritual transcendente. A sucessdo das estrofes I, Il e Il é um
passeio contemplativo que vai do sagrado original (a colina, a chegada da virgem) ao
conflito moderno e, finalmente, a transcendéncia do rio e da fé&. Ao mesmo tempo, o
poema € uma denlncia contra a profanacdo desse espaco natural, verbalizada por meio
de multiplas camadas metaforicas, como as “férreas manadas de edificios” que vieram
“no tropel das avenidas”, “sacrificar odsis peregrinos, sombras amaveis, buritis felizes”.

O eu-lirico flaneur, em sua perambulacdo por Manaus, ndo apenas descreve o
avanco urbano, mas o interpreta teologicamente, como uma agressao a pureza e a historia
sagrada da cidade amazonica, conferindo uma profundidade metafisica as “contradi¢des
e riquezas do ambiente urbano”, e por fim registra as contradi¢6es (natural versus urbano)
e, através de seu olhar perspicaz e neossimbolista, transforma a cidade em um mosaico
de teologia urbana, cumprindo sua vocagdo de observador apaixonado e critico da urbe.
O autor de Contemplacé@o das Cidades tem a cidade de Manaus como objeto poético,
explorando sua histdria desde os “carmelitas” até a Manaus moderna, interligando poesia,

sagrado e a cidade.

33



2. MONUMENTOS URBANOS, FLANEURISMO E EPIFANIAS

O capitulo explora como as metaforas descrevem as experiéncias multifacetadas
da cidade (gozosos, dolorosas e gloriosas), utilizando o olhar do flaneur como ponto de
vista. Baseado na teoria classica aristotélica da metafora (2002), além dos conceitos de
flaneur, introduzido por Baudelaire, e de epifania, utilizado por James Joyce, o texto usa
esses recursos como guia analitico para evidenciar como o poeta-flaneur testemunha tanto

as relacgdes sociais no espago urbano quanto a relagdo do homem com o sagrado.

2.1 O poeta flaneur contempla as cidades

Em Contemplacédo das cidades, como o proprio titulo j& pressupde, o espago
urbano se encontra convertido em matéria poética. O poeta-flaneur contempla as cidades,
especialmente sua cidade natal, Manaus, como um lugar sagrado, cujos monumentos e
seres fazem parte do divino. Em todos os poemas que compdem o livro, o que se Vé sdo
expressdes de epifania. A epifania, em sua matriz etimoldgica, significa “manifesta¢do
divina”. Foi o tedrico irlandés James Joyce quem promoveu a transi¢do do termo para o
universo literario, ao definir “epifanias” como ‘“manifestacdes subitas, quer na
vulgaridade do discurso ou do gesto, ou em uma fase memoréavel da propria mente [...]
Sao os momentos mais delicados e evanescentes” (Joyce, 1993, p. 113).

O conceito de epifania, conforme proposto por Joyce, é uma noc¢do central tanto
em suas obras literarias quanto em sua visdo estética. Para ele, a epifania corresponde a
um momento de subita revelacao ou insight, uma experiéncia transformadora que ilumina
a verdadeira natureza de uma pessoa, objeto ou situacdo. O sujeito posta-se diante do
objeto, e este lhe “revela” algo da esséncia que subjaz a aparéncia das coisas.

James Joyce introduziu formalmente o conceito de epifania em seu primeiro livro,
Stephen Hero, que mais tarde se tornaria Retrato do artista quando jovem. Ele descreve
a epifania como um momento em que a “alma de uma coisa comum” ¢ revelada. Para
Joyce, esses momentos de clareza ndo se restringem a grandes eventos dramaticos, mas
podem surgir de situacdes triviais, revelando uma verdade profunda oculta na banalidade
do cotidiano (Joyce, 1992; 1993).

No entendimento de Joyce, as epifanias sdo fundamentais para a compreensao da
vida e da arte. Elas capturam a beleza e a verdade de momentos passageiros, elevando a

experiéncia cotidiana a um plano quase sagrado. Através dessas revelacdes subitas, Joyce

34



desafia os leitores a verem além das superficies, a reconhecerem a profundidade e a
complexidade subjacentes as experiéncias humanas mais simples. Assim, a epifania
permite uma exploracdo profunda da capacidade humana de encontrar significado e
verdade nas experiéncias cotidianas. Ao destacar esses momentos de revelacdo subita,
Joyce ndo s6 enriquece suas narrativas literarias, mas também oferece uma visao estética
que valoriza a beleza intrinseca da vida comum. As epifanias séo janelas para a alma,
revelando as verdades subjacentes da existéncia humana (Joyce 1992; 1993).

E 0 que se percebe nos poemas de Carphentier, em Contemplagéo das cidades. O
eu-lirico assume a performance de flaneur e exercita sua perambulacdo pela cidade, que
¢ Manaus, mas é também qualquer metropole do planeta. Inicialmente, ele elege as
edificacBes e 0s monumentos urbanos como objetos de sua atencdo, como se 0s estivesse
inventariando com sua lupa poética. Cada construcdo ou monumento comparece
revestido pela roupagem especial da metafora. E o leitor, acompanhando o eu-lirico em
suas andancas, exercita também o flaneurismo, que Ihe proporciona o gozo estético.

Ao dar palavra aos monumentos, ele revela as marcas da evolucédo da cidade, sua
historia e relacbes estabelecidas no tempo. Além disso, registra a presenca do Espirito
benevolente, que nos ensina sobre n6s mesmos, corpo social, moradores da cidade, sobre
nossas conquistas, nosso passado que inspira o presente. A historia € contada por meio
dos Monumentos, que se tornam palavra viva, discursos de ferro, pedra e argamassa
tecidos no siléncio, mas com a forca de eloquentes testemunhos. Cada monumento

funciona como um gatilho de epifania.

2.2 O “oraculo das horas” — Rel6gio municipal

O passeio inicia-se pelo Relégio Municipal, metaforizado no subtitulo como

“oraculo das horas”:

O Relégio Municipal se acorda antes dos passaros,
como o frade mais velho do mosteiro,

e abre o livro das horas prometidas.

Sua primeira batida ninguém ouve:

é um suspiro de sino para Deus,

que conta nossos dias como graos,

que sabe como um pai as nossas dores.
(Carphentier, 2012 p. 17)

O poema enfeixa reflex6es sobre o tempo e a efemeridade da vida a partir da

observagdo do vistoso relégio municipal erigido na capital amazonense no periodo

35



faustoso do ciclo da borracha, por volta de 1929. Como se processa a epifania nesse caso?
Onde todos 0s passantes veem apenas uma joia arquiteténica, um elemento que lembra a
época aurea da Manaus da belle époque, 0 poeta vé algo essencial, invisivel a olhos
destreinados: os reldgios atestam que o tempo € uma ilusdo humana, que apenas confirma
a nossa fragilidade e finitude diante da eternidade e do infinito. Os rel6gios testemunham
nossa pressa, nossa canseira, nossas correrias. Eles séo oraculos que marcam 0s nossos
passos no decurso de cada estacao do tempo e da vida e anunciam a hora de nossa partida,

como se percebe nesta estrofe, em que 0 eu-lirico “conversa” com os ponteiros:

O ponteiros, marcais 0S N0SSOS Passos.
Logo vereis os olhos pontuais

do carteiro, do guarda e do cardiaco

vos consultar, ordculos certeiros.
Ponteiros —

0 jovem grande e o velho pequenino —
que girais nosso tempo em doze nimeros,
girai sobre a cidade as pétalas do dia

para que caiam as béncdos como flores.
(Carphentier, 2012 p. 17)

Diante do relogio municipal, vem a constatacdo de que o funcionamento da cidade
e da vida é regido pelos ponteiros que o homem inventou para fatiar o tempo infinito em
“doze numeros”, alimentando a ilusdo de que o homem ¢ senhor do tempo, quando, na
verdade, é dominado por ele. Carphentier, por meio do eu-lirico, reflete sobre a triade do
tempo, que nos permite experimentar: “um tempo-manha”, metafora da retomada da obra
de criacao do mundo; “um tempo da tarde”, que expde os calices abertos das dores do dia
e do entardecer; e “um tempo-noite”, que nos permite o descanso e¢ a reflexdo. Essa
imagem triadica do tempo (manhd, tarde e noite) é tributaria da narrativa biblica da
criacdo do mundo, tal como se apresenta no livro de Génesis, livro dos comecos, em que
Deus trouxe a existéncia o dia (tarde e manhd) e a noite.

O poema carrega uma ironia ao refletir sobre nossas lides com o tempo:
imaginamos que 0 nosso tempo é maior do que os tempos das estacdes, mas na verdade
somos menores, porgque somos finitos, breves. Por esse prisma, o poeta contrapde o tempo
fisico (cronico) ao tempo psicolégico. Na confluéncia entre os dois encontra-se o relégio,
que por um lado nos embala com a ilusdo do dominio sobre o tempo e por outro nos

assombra com a constatacdo da fugacidade da nossa existéncia.

36



2.3 O “Edificio das cenas” — Teatro

Apbs a passagem pelo relégio municipal, o eu-lirico dirige-se ao Teatro,

metaforizado como “edificio das cenas’:

Na penumbra de Deus ouco a cidade
Queixar-se de suas chagas no Teatro.

As ruas usam maéscaras, sdo nomes

dos pecados que somos nas esquinas.
Flor e corrupgdo saltam do texto

de um jardim semeado a preco adultero.
Porque um teatro — ctpula e colunas
fundadas para o bem — é sempre a casa
onde 0 homem e seu meio se interrogam.

O Teatro e a cidade sdo irmaos,

Os gémeos da tragédia em carne e canto,
Libretos de mercado e de velério.

Nas frisas o siléncio nos visita

com seu passo de infancia ou de futuro
na terra em que se gasta a nossa vida.

A cidade interpreta 0 mundo e o tempo,
o Teatro interpreta a vida e a morte
leem diante de nds os papéis que criamos.

O meu lengo, que é s6sia da cortina
fechada em violeta e Ultimo ato,
enxuga breve lua em minhas palpebras.
A calgada me chama, e caminhamos.

Dorme agora, cidade, que te vimos

nos simbolos e carnes que sustentas.

A manh nascer sobre teus bairros
com um gorjeio de cor que ndo se rende
e reza como um pombo em teu Teatro.
(Carphentier, 2012, p. 19-20).

O teatro sempre foi a linguagem utilizada para representar ou imitar a realidade.
Para Aristoteles, a tragédia € uma forma de imitagdo (mimesis) da realidade, que busca
representar acdes humanas de forma elevada e solene (Aristdteles, 2002). No poema, 0
eu-lirico observa a relacdo estabelecida entre a realidade vivida nas ruas da cidade e a
realidade encenada no Teatro, por meio da metafora “A cidade e o teatro sdo irmaos
gémeos da tragédia”. Os pecados humanos, como a violéncia, a prostituicao, a exploracao
e a miseéria das pessoas de todos 0s tipos, uma doenca social, sdo encenados tanto na vida
real quanto no palco onde sdo assistidos pelo publico que por ali passa.

A cidade é personificada: ela se queixa, sofre, sangra. Suas “chagas” evocam

sofrimento, talvez social e moral. O espa¢o onde essas dores ecoam é o Teatro, simbolo

37



tanto da representacdo estética quanto da dendncia, um lugar onde os conflitos humanos
ganham forma visivel e dramatizada. Ao dizer que “As ruas usam mascaras, s&o nomes /
dos pecados que somos nas esquinas”, o eu-lirico constroi uma critica a hipocrisia social.
As “mascaras” remetem ao teatro classico, mas também ao fingimento cotidiano. As ruas
ndo apenas escondem, mas encarnam os “pecados” da sociedade — gula, luxdria, avareza,
violéncia — que se manifestam “nas esquinas”, isto é, nos encontros marginais da cidade.

Em “Flor e corrupcao saltam do texto / de um jardim semeado a preco adultero”,
temos a justaposicao entre “flor” (beleza, pureza) e “corrup¢ao” (degradagdo moral), que
reforca a ambivaléncia do espaco urbano e artistico. A expressdo "jardim semeado a preco
adultero” sugere que até o que € belo foi conquistado com trai¢fes éticas, com
negociacdes morais espurias. O jardim, simbolo do Eden, é aqui profanado; em “Porque
um teatro — cupula e colunas / fundadas para o bem — é sempre a casa / onde o homem e
seu meio se interrogam”, o teatro é exaltado como espacgo de questionamento existencial,
uma casa onde se confrontam o individuo e a sociedade.

A ideia de que foi fundado “para o bem” entra em contraste com as realidades que
nele se apresentam — as chagas da cidade, a corrup¢do, as méascaras sociais; em “O Teatro
e a cidade sdo irmédos, / Os gémeos da tragédia em carne e canto”, a metafora dos irmaos
gémeos da tragédia reforca a simbiose entre arte e realidade. O teatro ndo apenas
representa a cidade: ele é a cidade, em sua encenacgdo, em seu sofrimento, em seu canto
(poético e ritual). A tragédia aparece como a linguagem comum entre esses dois espagos.
a imagem de “Libretos de mercado e de veldrio” € particularmente instigante: “libretos”
sdo roteiros de Operas ou pecas. Aqui, 0 poema diz que a cidade e o teatro encenam tanto
o mercado (vida, comércio, alienacdo) quanto o vel6rio (morte, luto, fim). Sdo registros
de uma sociedade em crise, onde o espetaculo da vida é atravessado pela mercantilizagéo
e pela decadéncia. E no teatro, edificio das cenas, que a cidade se queixa de suas chagas.
Os flagrantes da cidade sdo ali encenados em um jogo de mascaras. Diante de plateias
ignotas, desenrolam-se tragédias e comédias, concertos e desconcertos que dao forma a
vida nas cidades.

“Nas frisas o siléncio nos visita”: “Frisas” sdo 0s espacos laterais superiores de
um teatro, de onde se observa a cena com certa distancia e privilégio. Sdo também, por
extensdo simbdlica, lugares de contemplacdo, escuta atenta e suspensdo do tempo. O
“siléncio” é personificado, tornando-se uma presenca viva que “nos visita”. Ele ndo é
auséncia de som, mas presenca que permite escutar o essencial, tanto no teatro quanto na

vida. Esse verso evoca a experiéncia estética e espiritual do teatro: 0 momento em que o

38



publico, em siléncio, entra em comunhdo com a cena. E também um convite & escuta
interior. “Com seu passo de infancia ou de futuro: Este € o verso mais lirico e ambiguo.
O siléncio se move com o “passo de infancia”, ou seja, leve, inocente, inaugural, ou com
o0 “passo de futuro” — desconhecido, suspenso, aberto ao porvir.

H& uma sugestdo de que o teatro (ou a arte em geral) é um espaco onde o tempo
se dilui ou se funde: 0 que passou e 0 que vird se misturam no agora da experiéncia
estética. A infancia e o futuro também podem ser lidos como os dois tempos extremos da
fragilidade e da possibilidade, ambos marcados por siléncio e expectativa. O verso “na
terra em que se gasta a nossa vida” tem um tom existencial e concreto. A “terra” é o
mundo real, o tempo, o corpo, o lugar onde nossa vida é consumida, no duplo sentido de
ser vivida e desgastada. Este verso aterra os anteriores: o siléncio do teatro, que se move
como infancia ou futuro, ocorre dentro da finitude, no palco da vida que se esvai. Ha uma
beleza tragica aqui: mesmo em meio ao desgaste da existéncia, a arte oferece instantes de
suspensdo, de visitacdo do siléncio, de contato com algo maior. O trecho pode ser lido
como uma meditacdo poética sobre o poder do teatro (ou da arte) de provocar uma escuta
profunda, uma visita do siléncio, que nos reconecta com o que fomos (infancia), com o
que sonhamos (futuro), mesmo enquanto gastamos a vida no tempo presente, finito,
terreno.

“O meu lenco, que € sbsia da cortina / fechada em violeta e ultimo ato, / enxuga
breve lua em minhas palpebras”. O lenco — objeto pessoal, intimo — é comparado a
cortina de teatro, como se o espectador carregasse consigo algo da prépria cena. Ao dizer
que o lengo ¢ “sosia da cortina”, Carphentier estabelece uma metéfora de transposicéo: a
arte e a vida se espelham. A cortina fechada remete ao fim da peca, ao encerramento de
uma experiéncia sensivel. A cor violeta traz um tom de melancolia, recolhimento,
espiritualidade. “Enxuga breve lua em minhas palpebras” é uma imagem belissima: a
emocé&o que aflora aos olhos apds o espetaculo é comparada a lua — luminosa, fugidia,
breve. E o reflexo da beleza que foi vivida e agora se esvai suavemente com as lagrimas
ou com o fim da noite.

“A calcada me chama, e caminhamos. / Dorme agora, cidade, que te vimos / nos
simbolos e carnes que sustentas”. A calcada representa o retorno a realidade urbana, ao
cotidiano. E como se, ap6s o éxtase da arte, o poeta voltasse a0 mundo real, mas
carregando o que viu no palco. A cidade “dorme”, mas foi vista, revelada, durante o

espetaculo, que encenou seus “simbolos e carnes”. Aqui, Carphentier une o imaginario

39



(simbolos) e o corpo social (carnes) que o teatro apresenta. A arte desvela a cidade, faz
ver o que esta oculto no dia a dia. Ela revela o drama e a beleza da vida urbana.

“A manha nascera sobre teus bairros / com um gorjeio de cor que nédo se rende / e
reza como um pombo em teu Teatro”. O nascer do dia é marcado por um renascimento
da esperanca: “gorjeio de cor que ndo se rende”, uma imagem sinestésica e vibrante que
junta som e cor, sugerindo resisténcia e beleza. O verbo “reza” traz a ideia de um ato
devocional, sagrado. O pombo, figura urbana, comum, aqui se torna simbolo de um gesto
delicado: a arte continua a rezar, mesmo quando a cidade dorme. Ao afirmar que esse
pombo “reza em teu Teatro”, o poeta eleva o teatro a templo, lugar de comunh&o entre o
humano e o divino, entre o sonho e a rua.

O poema pode ser lido como um cantico ao teatro como lugar de revelacdo da
cidade. O eu-lirico, emocionado, sai do espetaculo carregando a luz breve da lua nos
olhos, o que viu e sentiu ainda pulsa em sua memoria e em sua carne. A cidade, ent&o,
ndo é mais apenas concreto, mas carrega os dramas e os simbolos que o palco expds. O
teatro aparece como espelho do mundo, que torna visivel o invisivel; espaco sagrado,
onde o cotidiano é transfigurado; fonte de resisténcia e esperanca, mesmo na dureza
urbana. Max Carphentier combina lirismo e critica urbana, espirito civico e
transcendéncia, fazendo do teatro um lugar onde a cidade se contempla a si mesma e onde

a humanidade reencontra seu rosto.

2.4 A rosa do obelisco — Marco zero da cidade

Apbs o teatro, o eu-lirico-flaneur se dirige ao Marco Zero da cidade, identificado
pela metafora “rosa do obelisco”, que é uma meditacdo lirica sobre o Marco Zero da
cidade, local simbdlico onde tudo se inicia — geograficamente, espiritualmente,
poeticamente. Ele conjuga o espaco urbano, o tempo histérico, o caminho espiritual e a

missao ética do sujeito na urbe e no mundo:

Do obelisco nasce a rosa das estradas,

rosa dos ventos, rosa do Marco Zero,

com os caminhos da cidade até o rio,

e as trilhas que véo beber no mar,

e as pedras que em nossos pés sobem a colina.

Estou no Marco Zero e quero a tua senda,

tua ajuda, Instrutor, para o caminho estreito,
porque 0s meus passos levam a mim e o irmdo,
e a cidade se apoia no meu braco,

velha senhora com o colar das arvores,

40



monolitico andar de construgdo crescendo.

Vejamos no obelisco 0 momento da busca
do antigo caminho sempre novo
dos santos que nos querem SUCessores.

Na cidade nascemos para a terra;
da cidade partimos para Deus.
(Carphentier, 2012, p. 21).

Quanto ao marco zero, a rosa do obelisco, existe para atestar o nascimento da
cidade e apontar as diregdes a serem seguidas. Ali, ha o aprendizado de que “Na cidade
nascemos para a terra; / da cidade partimos para Deus”. Assim, o marco zero da cidade
estad a nos sinalizar que a vida é uma viagem, com ponto de chegada (nascimento) e ponto
de partida (morte). A vida como uma viagem que se da no tempo é uma metafora bem
assentada em nossa cultura, como lembram George Lakoff e Mark Johnson (2002).

O obelisco se apresenta como origem e orientacdo: “Do obelisco nasce a rosa das
estradas, / rosa dos ventos, rosa do Marco Zero”. O obelisco, estrutura vertical e
simbdlica, funciona como um eixo fundante da cidade, do qual irrompe uma “rosa” que
ndo é flor, mas rosa dos ventos — o instrumento que orienta as direcdes. H& aqui uma
sobreposicao entre o sentido literal (o0 ponto geografico de onde partem as estradas) e o
sentido simbolico (centro de origem e destino, lugar de decisbes e caminhos). O marco
zero é apresentado como um Utero urbano e espiritual: de 14 nascem os caminhos, mas
também se busca a volta a origem.

Por meio de uma metafora orientacional (Lakoff e Johnson, 2002), da-se o
movimento entre cidade, rio e mar: “com os caminhos da cidade até o rio, / e as trilhas
que vao beber no mar”. O fluxo espacial vai da cidade ao rio e do rio a0 mar — metafora
do ciclo vital e das rotas de expansdo humana, mas também das aguas simbdlicas do
batismo, da purificacdo e da travessia espiritual. O verso “e as pedras que em nossos pés
sobrem a colina” sugere dificuldade, ascensdo e sacrificio, evocando a peregrinacéo,
talvez até uma via-crdcis laica pelos espacos urbanos.

O eu-lirico enaltece a oracdo do caminhar: “Estou no Marco Zero e quero a tua
senda, / tua ajuda, Instrutor, para o caminho estreito”. Aqui, 0 eu-lirico-flaneur assume o
lugar de viajante, discipulo e buscador. Ele fala com um “Instrutor” (com maiuascula),
evocando Deus, o Cristo, pedindo auxilio para trilhar o “caminho estreito”, clara
referéncia ao Evangelho: “Entrai pela porta estreita... estreito é o caminho que conduz a

vida” (Mat. 7: 13-14). Essa busca é simultaneamente individual e coletiva: “porque os

41



meus passos levam a mim ¢ o irmdo”, 0 que indica que a jornada espiritual ndo é solitaria:
ela implica responsabilidade ética, solidariedade, um caminhar com e pelos outros.

A cidade comparece como corpo e heranga: “e a cidade se apoia no meu brago,
velha senhora com o colar das arvores”. A cidade é personificada como uma ancid, rica
em memoria, adornada por sua natureza (“colar das arvores”). Ha afeto e responsabilidade
na relacdo: o eu lirico sustenta a cidade, participa de sua construcdo e continuidade:
“monolitico andar de construg¢do crescendo”. Esse “monolitico” remete a ideia de algo
solido, duradouro, memorial, como o proprio obelisco. A cidade cresce sobre pedras,
memorias e corpos. E uma edificacio ética e historica.

“Vejamos no obelisco 0 momento da busca / do antigo caminho sempre novo /
dos santos que nos querem sucessores”. Nestes versos, o obelisco € um simbolo de
heranca espiritual e missdo ética. O “caminho antigo sempre novo” é um paradoxo
poético, revelando que a verdade essencial é perene, mas precisa ser recriada a cada
geracgéo. Os “santos” aqui simbolizam os modelos de vida integra, e ser seu “sucessor” é
continuar a obra do bem na cidade e no mundo.

“Na cidade nascemos para aterra; / da cidade partimos para Deus”. Aqui Se amarra
toda a trajetoria: a cidade é o lugar da encarnacio e da missdo. E onde o humano se
inscreve na terra— com corpo, suor, pedra e arvore —mas também o lugar de onde se parte
para o transcendente. Esse fechamento do poema remete a nocéo de que a vida urbana é
também campo espiritual, e que, ao construir a cidade, construimos a prépria alma.

Como podemos perceber, “Rosa do Obelisco” ¢ um poema de tom contemplativo,
mistico e civilizatério, que funde geografia, espiritualidade e histéria numa visdo
simbolica da cidade como espaco de origem, travessia e elevacdo. Carphentier constroi
uma poética do urbanismo ético, em que cada rua, cada pedra e cada gesto sdo parte de

um mapa maior, 0 mapa da alma em direcéo ao divino.

2.5 As “Colunas togadas” — Palacio da Justica

O Paléacio da Justica, metaforizado como o edificio das “colunas togadas” é o

préximo ponto de observacao do eu-lirico-flaneur:

A avenida do Tribunal é togada de arvores,
tensas como as colunas adultas

que sustentam a mulher da balanca,

a espada com o cabo de cruz,

os rubis das exceléncias,

42



a inconsolavel montanha de papéis.

As peticGes sobem as escadarias,
todas com jeito de muletas cegas,
mendigas pontuais de uma cleméncia incerta.

A cidade, vestida de processos,

chega com seus farrapos arrastando clamores:
arica sala de repente é uma praca

de execucdo de titulos e orfaos.

Chega de um suburbio o crime

vestido de estupro.

Chega do centro o alarde

de um museu posto em chamas.

Move-se o Tribunal, move-se a lei,

e tudo é drama e dor do corpo urbano.

Os homens sérios despacham como quem escreve
nas areias das praias infinitas:

estdo certos de Deus na outra margem da vida.
Outros apertam no bolso as moedas de Judas,
cultivam o som da traca e da ferrugem.

As chagas dos necessitados sdo burocratizadas,
mas resiste a esperanga além de todo prazo.
Entre o dinamismo das dividas cobradas

e a graga do Senhor que nunca cessa,

o Tribunal suspende o nivel da avenida

num imperfeito rito que consagra

a paciéncia de Deus sob os vicios dos homens.

A noite se retinem todos os perddes
e iluminam de novo o rosto da Justica
numa imagem sem paz que nos pesa e retalha.

O Deus, pecados multiplicam Tribunais,
santuarios pagdos para medir ofensas

a Lei do teu Amor sem venda e sem balanca.
(Carphentier, 2012, p. 23-24).

O poema reflete sobre o edificio do Tribunal, ou mais amplamente, sobre a Justica
humana e sua relagdo com a dor social, a espiritualidade e a hipocrisia institucional. E um
texto denso, entrelacando a linguagem da liturgia juridica com os simbolos cristdos, em
uma critica moral e teoldgica sobre o papel da lei na cidade.

Logo na abertura, temos uma imagem cerimonial e quase sacerdotal: a avenida é
“togada”, palavra que remete a toga dos juizes, mas também a formalidade litargica. As
arvores e colunas sdo descritas como “tensas”, como se até a natureza e a arquitetura
partilhassem da gravidade do julgamento. A “mulher da balanga” é a Justica
personificada, geralmente cega, equilibrando a balanca e empunhando uma espada, aqui

descrita como “cabo de cruz”, ligando diretamente a justica humana ao cristianismo.

43



Nos versos “os rubis das exceléncias, / a inconsolavel montanha de papéis”, 0s
“rubis” indicam o luxo e o privilégio dos cargos, contrastando com a “montanha de
papéis”, simbolo da burocracia excessiva e da inércia diante da dor real. Em “As petigdes
sobem as escadarias, / todas com jeito de muletas cegas”, as peticdes sdéo mendigas:
frageis, repetitivas, esperangosas, invisiveis como cegos com muletas. E uma critica a
lentid&o e insensibilidade do sistema juridico diante da urgéncia dos necessitados.

Nos versos em que “a cidade, vestida de processos, / chega com seus farrapos
arrastando clamores”, temos que a cidade, como um personagem desfigurado, veste-se de
documentos e processos, mas o que aparece sao clamores, gritos de dor social. O Tribunal
é lugar de encontro entre as misérias humanas: estupros, incéndios, execucdes, dividas,
orfandade. O poeta explicita a origem dessas dores da cidade: “Chega de um subtirbio o
crime / vestido de estupro” e “Chega do centro o alarde / de um museu posto em chamas”.
Ou seja, tanto a margem quanto o centro da cidade aparecem dilacerados, um quadro de
tragédia urbana coletiva, em que a Justica se movimenta, mas nédo pacifica.

O poema discrimina dois tipos de homens: os que se movem pela fé e os que
militam na corrupcdo — o sagrado e o profano. “Os homens sérios despacham como quem
escreve / nas areias das praias infinitas”. Esses “homens sérios” parecem justos, mas seu
trabalho é efémero e fragil: o que fazem € escrito na areia, leva-se com o vento, com a
maré. Ainda assim, tém fé: “estdo certos de Deus na outra margem da vida.” J& 0s
corruptos “apertam no bolso as moedas de Judas”, imagem inequivoca da traicdo moral:
vendem a verdade e a justica por vantagens pessoais. S&o 0s cinicos, 0s que cultivam “o
som da traca e da ferrugem”.

“As chagas dos necessitados sdo burocratizadas, / mas resiste a esperancga além de
todo prazo” — significa que mesmo diante da institucionalizagcdo da dor, da frieza
processual, a esperanca se mantém viva. Ha aqui um residuo de fé — néo no sistema
juridico, mas na graca que transcende a lei.

“Entre o dinamismo das dividas cobradas / e a graga do Senhor que nunca cessa”.
Carphentier contrapde o mercado da Justica, &gil em cobrar, em julgar, em punir, a graca
divina, que é ininterrupta e gratuita. O Tribunal se torna uma parddia do sagrado, e o
poeta o descreve como um lugar onde “a paciéncia de Deus [¢é consagrada] sob os vicios
dos homens”. A Justica € um ritual imperfeito: ela se pretende divina, mas € corrompida
por vicios humanos.

No fim, o perddo, atributo divino e redentor, tenta refazer o rosto da Justiga, mas

a imagem continua dilacerada, sem paz. A balanca ndo equilibra, a espada corta, a

44



cegueira ndo e imparcial, é alienada. O fecho é contundente: os tribunais humanos séo
vistos como “santuarios pagdos”, onde se julgam pecados nao a luz do amor, mas segundo
pesos corrompidos. O eu-lirico afirma que a verdadeira Lei é a do Amor divino, sem
venda (cegueira institucional), sem balanca (medida materialista ou quantitativa) — uma
Justica radicalmente outra, de base espiritual, ética e incondicional.

Este poema é um grande lamento ético-religioso. Em forma de prece e denuncia,
em seu poema, Carphentier transforma o Tribunal da cidade num palco onde se encena a
tragédia da justica humana, entre o esforgo sincero de alguns e a corrupgdo de muitos.
Sua poética revela um olhar profético, como o dos salmistas e profetas biblicos: denuncia,
clama, espera. Entre o peso das instituicdes e a graca da fe, aponta que sé o Amor, e ndo

a balanca, pode verdadeiramente julgar.

2.6 A estatua cavalga — Monumento ao Herdi

O préximo destino do eu-lirico-flaneur € o Monumento ao Herdi, metaforizado

como “a estatua cavalga™:

Rosto de bronze e sol que entregamos aos pombos,
a estatua do Herdi olha além do horizonte,

forca a ponta de espada esse céu dos profetas

que é livre como o azul da bandeira de um povo.

O Herdi construiu paligadas e torres,

defendeu com falcGes as cisternas e as virgens;
unificou com alma a multidao dispersa,
cobrou do senhorio o salario dos simples.

Cidades tém no Herdi o Anjo de atalaia,
oraculo e fuzil que sustentam nas provas
a passagem da paz pelos lares contritos
que esperam de Deus a vitoria dos justos.

O cavalo do Heroi, de cascos incansaveis,
é visto ao meio-dia entre os meninos pobres;
entre os medos da rua é visto pelas tardes.
S0 a noite obedece ao comando da estatua.

O Herdi sai entdo ao encontro da aurora

e 0 deixa pastar nas campinas mais jovens.
E voltam para a terra em que lutaram juntos
pelo Reino de Deus, pelos lares dos homens.

Herois tém na cidade uma missdo: a vida

em sangue ou rosa ou péo ofertada aos mais fracos,
0s que pedem de Deus sempre um gesto que os salve
de toda a multiddo de nomes da miséria.
(Carphentier, 2012, p. 25)

45



O poema pode ser tomado como uma elegia civico-espiritual que revitaliza a
imagem do herdi urbano. A estatua, geralmente simbolo de memoria fixa, historia
consolidada ou mitificacdo do passado, ganha aqui vida noturna e misséo eterna: ela
cavalga, se move, interage com o sofrimento humano e o ideal do Reino de Deus na terra.
Carphentier constroi um poema que é ao mesmo tempo mitico, politico e teolégico, em
que o herdi é mais que figura militar, € figura ética a servigo dos vulneraveis.

O primeiro verso ja insinua contraste e tensdo: o “rosto de bronze” (frio, fixo,
monumental) é “entregue aos pombos”, seres comuns, urbanos, que habitam o cotidiano
e 0 abandono. Ou seja, 0 Her6i da cidade foi esquecido, relegado a banalidade, como
acontece com muitos monumentos publicos. Mas logo o poema reativa sua poténcia:
“for¢a a ponta de espada esse céu dos profetas”. O heroOi aponta a espada para o céu, um
gesto simbolico e profético, que busca reconectar o mundo terreno com o ideal superior,
0 “céu dos profetas”, onde habitam a esperanga, a justi¢a, os sonhos do povo.

“O Herdi construiu palicadas e torres, / defendeu com falcdes as cisternas e as
virgens; / unificou com alma a multiddo dispersa, / cobrou do senhorio o salario dos
simples”. Esses versos trazem tracos de épica fundadora: o herdi é construtor, guerreiro,
defensor do povo e da justica social. Ele retine caracteristicas do guerreiro biblico (como
Davi), do her6i popular (como Zumbi ou Tiradentes), e até de lideres espirituais: ele
unifica, protege, exige direitos. Notavel aqui é a juncdo de imagem militar (falcdes,
espada, torres) com misséo social e moral: o heroi cobra “o salario dos simples” e defende
“as virgens”, metaforas de pureza e vulnerabilidade.

O Herdi é metaforizado como um anjo de guarda, uma figura vigilante e bélica,
mas também profética (“oraculo”). Ele protege a cidade ndo apenas com forca, mas com
visdo e discernimento moral. Nos versos “a passagem da paz pelos lares contritos / que
esperam de Deus a vitoria dos justos”, entendemos que a paz é desejada ndo como
auséncia de conflito, mas como justica ativa, como promessa divina a ser cumprida pelas
maos do herodi, que age em nome dos “justos”.

O cavalo, extensao simbolica do Herdi, se move entre os pobres, entre 0s medos
da rua. Ou seja, mesmo que a estatua pareca imovel, sua presenca € viva no cotidiano
sofrido da cidade. A imagem do cavalo nas ruas humaniza e atualiza o0 mito: o heroi
permanece agindo, mesmo silenciosamente. “S¢é a noite obedece ao comando da estatua”.

Ou seja, a noite a lenda se cumpre: a estatua deixa de ser pedra e vira presenca espiritual

46



e combativa, voltando ao campo de batalha moral, ao lado dos homens e de Deus. Esta
missdo dupla, divina e humana, é a esséncia do heroismo, na poética de Carphentier. O
herdi nédo é glorificado por si mesmo, mas por servir, por sacrificar-se pelos outros.
“Herois tém na cidade uma missdo: a vida / em sangue ou rosa ou pao ofertada
aos mais fracos”. Este é o centro ético do poema. O herdi é aquele que oferta a propria
vida, seja em sangue (luta), rosa (amor, beleza), ou pdo (nutricao, justica social). A triade
“sangue, rosa, pao” traduz o heroismo em entrega concreta e simbolica aos que sofrem.
“Os que pedem de Deus sempre um gesto que os salve / de toda a multidao de
nomes da miséria”. A “multiddo de nomes da miséria” refere-se as multiplas formas de
dor urbana: fome, exclusdo, violéncia, abandono. O herdi, nesse contexto, é o intercessor
popular e espiritual, que nao esta na gldria do passado, mas nas trincheiras silenciosas do
presente. Max Carphentier propGe que o verdadeiro heroismo ndo esta apenas na
memdaria, mas no servigo constante ao bem comum, mesmo que invisivel. A estatua é
simbolo ambiguo: ao mesmo tempo bronze esquecido e centelha de esperanca viva. A
figura do herdi é poética e profética, voltada a justica dos fracos, ndo a gloria dos
poderosos. O poema mistura épica, denlncia social, espiritualidade e lirismo, tornando o
her6i ndo um idolo, mas um mediador entre a cidade e Deus, entre o sofrimento e a

esperanga.

2.7 Luar sobre uma erma — Monumento ao poeta

Apdbs passar em revista 0 Monumento ao Heroi, o flaneur posta-se diante do

Monumento ao Poeta, associando-0 ao luar, em mdltiplas significacdes:

Onde estdo na cidade os luares passados?
Estdo nos olhos lentos dos poetas vivos

e sobre as frontes altas das estatuas deles,
vivos olhos de paz em seus rostos de pedra.

Sempre uma luz remota anda meiga e lunar
no berco do poema ou na lembranca justa
que 0 poeta suscita em seu corpo de nuvem
parada e vertical na noite de uma praga.

Lengos brancos que cobrem esses rostos em prece,
héa luares de amor que nos vém e ndo morrem,
vivem livres de frio sob versos de |&

que o sonhador legou ao sono de sua terra.

As ruas mudardo de nome e de tracado,
granitos nascerdo onde morreram as rosas,

47



e as fontes trocardo de pouso com as usinas,
tradigdes passardo, cantiga apos cantiga.

Os luares porém ndo morrerdo nos olhos
dos que buscam no céu um consolo de Deus,
enquanto vivos sdo e quando mortos podem
ainda encher de luz o bosque de sua estatua.
(Carphentier, 2012, p. 26)

Esse poema é uma meditacdo lirica sobre a presenca imaterial e duradoura da
poesia no espaco urbano. Ele se inscreve como um canto a memoria do poeta e a
permanéncia do olhar poético, mesmo ap6s a morte, quando a figura do poeta se
transforma em estatua e, ainda assim, continua a emanar beleza e consolo sobre a cidade.

O poema comega com uma pergunta: onde estdo os “luares passados”? Ou seja,
onde repousam as lembrancas de beleza, ternura, serenidade que a cidade j& viveu? A
resposta € dupla: nos poetas vivos, que ainda olham o mundo com sensibilidade; nas
estatuas dos poetas mortos, cujos “rostos de pedra” guardam “olhos de paz”, olhos que
veem mesmo depois da morte. E uma ideia potente: o olhar poético transcende o tempo,
habitando a matéria (a pedra da estatua) com uma luz viva e serena.

Vemos que a luz do poema € lunar, ndo solar, ou seja, € indireta, delicada,
reflexiva. Surge na origem (o “ber¢o” do poema) ou na memoria que o poeta evoca com
justica, sensibilidade e medida. A estatua do poeta é descrita como um “corpo de nuvem”
— leveza e verticalidade reunidas. Mesmo sendo de pedra, ela carrega a evanescéncia do
vapor e a firmeza do marmore, misturando mateéria e espirito, tempo e eternidade.

A imagem dos “lencos brancos” evoca paz, luto e ora¢do, como se 0s rostos dos
poetas fossem velados pelo tempo, mas ainda em oragéo poética pela cidade. Quanto aos
“versos de 13", eles aquecem. Sao heranca do sonhador, que oferece palavras de abrigo a
terra que o viu nascer. Aqui, Carphentier sugere que a poesia € mantimento afetivo, calor
espiritual para os que vém depois.

“As ruas mudardo de nome e de tragado, / granitos nascerdo onde morreram as
rosas, / e as fontes trocardo de pouso com as usinas, / tradigdes passarao, cantiga apos
cantiga”. Este é o nlcleo de descricdo da mudanca urbana: nomes, caminhos, paisagens
e simbolos se alteram. A cidade muda, a modernizacao devora a tradicdo, a poesia parece
ser empurrada para o esquecimento. Mas Carphentier contrapfe a essa mudanga o que
ndo morre: “Os luares porém nao morrerdo / nos olhos dos que buscam no céu um consolo

de Deus”. O “luar” aqui simboliza a luz do sonho, da fé e da arte. Mesmo com as perdas

48



materiais e simbdlicas da cidade, permanecem os que olham para o céu, buscando consolo
na beleza e na transcendéncia, os poetas e seus leitores.

H& uma missdo pdstuma do poeta: ele ainda age depois da morte, ainda ilumina a
cidade a partir do “bosque de sua estatua”. O termo “bosque” sugere um espaco onde se
entrelacam natureza, memoria e siléncio, lugar ideal para a permanéncia poética. Essa luz
ndo € somente memdaria: é inspiracao continua, é presenca que educa e aquece mesmo em
tempos de esquecimento.

Carphentier compde, nesse poema, um monumento verbal ao poeta-monumento.
Seu texto é elegiaco e luminoso, construido com lirismo sutil e critica implicita as
mudancas impiedosas da cidade que, embora altere ruas, prédios e nomes, ndo apaga 0s
luares da poesia verdadeira. E também um poema sobre o legado da arte: os versos do

poeta, vivos ou mortos, continuam a oferecer calor, consolo e visao as futuras geraces.

2.8 Vigilia de Alcaide — Monumento ao prefeito

A proxima parada é diante do Monumento ao Prefeito, a “vigilia de alcaide”. Esta
metafora faz referéncia ao trabalho do prefeito, que cuida da cidade e a administra. Bons
e maus, os prefeitos geralmente sdo lembrados por seus cidaddos em nomes de ruas,

prédios publicos ou estatuas.

Depois de morto, o prefeito revestiu-se de marmore
e se postou na sétima colina da cidade amada:

O quase rio que ele ressuscitara com um decreto

de seus pés nasce agora e vai crescer no mar.

O bairro que fundou num campo de begbnias

tem uma creche azul, caixa d’agua e colégio,

mas deixaram morrer o festival das mocas

e a estrada soterrou os mais profundos galos.

Cidades ndo progridem sem sentir saudade,
sempre ha algo de belo em tudo que passou.

Alcaide que foi bom calc¢a seu pedestal

e vai para os canteiros festejar nas pedras

as novas construgdes, a conclusdo dos sonhos
gue semeou e viu como os profetas veem:
esperancas de Deus nos desertos gerais
vencidos pela fé das casas que geramos;

as novas geragdes indo de monte em monte
propagar nossa vida entre a semente e a estrela.
Monumento ao prefeito é um cajado no ar:

ao chdo pode inspirar, ao céu pode mover,

ao homem pode dar o rumo de sua rua.
Porque vigilias cercam aquele que acordou

49



para amar na prancheta o despertar geométrico
de um sorriso feliz no pantano dragado.

E para celebrar as provisdes das chuvas

nas torneiras que amou no passo das areias.

Os anjos que assistiram aos biblicos juizes,
para velar escolnem a erma dos prefeitos.
(Carphentier, 2012, p. 27)

O poema apresenta o prefeito como agente de transformacéo urbana, a0 mesmo
tempo em que problematiza o esquecimento de certas belezas do passado. O texto mistura
0 registro epico, o tom elegiaco e a visdo metafisica, numa construcdo que enxerga o
gestor publico como pastor, profeta e arquiteto do futuro, um "alcaide™ cuja missdo nédo
termina com a morte. O poema comega com a elevacdo simbolica do prefeito, agora
convertido em estatua de marmore e situado na “sétima colina”, referéncia que evoca
Roma e a ideia de cidade eterna, mas também confere um tom biblico ou mitico ao
personagem, que se torna mais do que homem: um simbolo fundador.

“O quase rio que ele ressuscitara com um decreto / de seus pes nasce agora e vai
crescer no mar”. Aqui, Carphentier sugere que o poder administrativo pode gerar vida,
ainda que por um “decreto”. O “quase rio” (provavelmente um igarapé urbanizado ou
dragado) é uma metafora do que foi salvo ou recriado pelo prefeito, e agora flui a partir
dele, mesmo na morte.

“O bairro que fundou num campo de begdnias / tem uma creche azul, caixa d’agua
e colégio”. Esses versos concretizam o legado do prefeito: infraestrutura, cuidado com as
criancas, educacdo e abastecimento. Mas 0 verso seguinte introduz um contraponto
melancoélico: “mas deixaram morrer o festival das mogas / e a estrada soterrou 0s mais
profundos galos”. Aqui se apresenta a dialética entre o progresso e 0 esquecimento: o
avanco urbano enterra tradigdes, cantares, festas — o “festival das mogas” (provavelmente
uma celebracdo popular) e os “galos profundos” (possivelmente metafora de vozes
matinais, cantos do povo ou da memoria rural). E a critica sutil & urbanizacio que
constroi, mas também silencia.

“Cidades ndo progridem sem sentir saudade, / sempre ha algo de belo em tudo
que passou”. Esses versos sdo aforisticos e funcionam como uma espécie de epigrafe
interna do poema. A saudade ndo é retrocesso, mas memoria afetiva necessaria ao
verdadeiro progresso. O poeta revaloriza o passado como parte da alma urbana. A imagem
do prefeito “calgando seu pedestal” é eloquente: ele ndo esta morto, mas em vigilia ativa,

circulando pelas obras, celebrando as realizagdes. Além do mais, ele é comparado aos

50



J4

profetas biblicos, que enxergam o futuro a partir da fé. O “deserto” é o vazio urbano,
vencido pelo surgimento de moradias, bairros, infraestrutura, sinais de vida humana e
esperanca.

“Monumento ao prefeito ¢ um cajado no ar: / ao ch@o pode inspirar, ao céu pode
mover, / ao homem pode dar o rumo de sua rua”. A estatua, como simbolo, ganha o
contorno de bastdo sagrado, a maneira do cajado de Moisés. Ela tem a poténcia de inspirar
acoes terrenas, elevacdes espirituais e decisdes praticas. E uma bela triade de sentidos:
ch&o, céu, homem — unindo dimensdes fisicas e éticas.

“Porque vigilias cercam aquele que acordou / para amar na prancheta o despertar
geométrico / de um sorriso feliz no pantano dragado”. Esta € uma das passagens mais
densas do poema. O prefeito é alguém que acordou para amar o desenho urbano, ou seja,
fez da prancheta um instrumento de cuidado e esperanca. E o “sorriso feliz no pantano
dragado” simboliza a vida que brota onde havia estagnacéo, a poesia da engenharia.

Para o poeta, os prefeitos e juizes sdo velados por anjos: o fechamento do poema
atribui a figura do prefeito um papel quase sacerdotal ou profético. Os anjos que velaram
0s juizes do Antigo Testamento agora vigiam 0s governantes urbanos, quando esses sdo
justos, atentos, visionarios. Assim, “A vigilia do alcaide” é uma ode urbana que alia o
lirismo poético a ética pablica, vendo na figura do prefeito ndo um burocrata, mas um
semelhante dos profetas, um gestor que sonha, sente saudade, constréi com amor e deixa
legados palpaveis e simbdlicos. A cidade, nesse poema, & um organismo Vvivo, que precisa
tanto de infraestrutura quanto de memoria e espiritualidade. Carphentier propbe que o
monumento ao prefeito justo seja mais do que homenagem: seja sinal de esperanca e de
vigilancia continua, uma espécie de vigia que, mesmo em pedra, continua orientando 0s

vivos com sua historia e seu gesto de cuidado.

2.9 Inimigo das febres — Monumento ao cientista (sanitarista)

Agora o poeta-flaneur esta diante do monumento ao cientista, representado pelo
sanitarista, profissional que se dedica a proteger vidas, mesmo quando seu nome

permanece invisivel:

As palmeiras de Deus se perfilam ante o busto
do inimigo das febres. Os pantanos libertos
pousam suas libélulas claras

sobre os cabelos de rocha esvoacantes.

As dores se retiram para as sombras,

51



ndo mais rezam no frio os filhos da malaria.

Eis aquele que amou a cidade doente

de chagas semeadas pelas asas palustres,

e viu que, antes do homem, o rio softria,

a esquina definhava, a rua se perdia

na terra torturada de aguas negras,

e ele, para curar o homem,

medicou 0s monturos, os lares dos mosquitos.

A cidade adoece de n6s mesmos

e pode agonizar durante séculos,

disse ele & mulher tdo febril e sozinha

quanto a sogra de Pedro. Curou-a como apdstolo,
com um olhar de Jesus e a bén¢édo do quinino.
De seus tubos de ensaio se elevaram preces;

se chamard vacina a gota de um milagre

que ele entreviu nascer do suor de sua noite.

Depois ele pediu, também contaminado:
Protejam as dguas em seus ninhos subterraneos,
drenem 0s rios que carregam 0S NOSSOS restos,
levem pela méo a cidade, como uma crianca,

e a eduquem e a louvem com olhar caridoso:
ela é um ser como nds: carne da nossa carne.

Morreu, olhos fitos no chdo da nuvem limpa,
tal como agora, do busto que lhe ergueram,
ele pede por nés ao sol que nos socorre.
(Carphentier, 2012, p. 28)

O poema é uma ode lirica e reverente a figura do sanitarista, possivelmente uma
referéncia a Oswaldo Cruz, Adolfo Lutz ou outro grande nome da medicina brasileira que
combateu epidemias tropicais. A estrutura do poema se alinha com a tradi¢do laudatoria,
mas com forte carga simbdlica e poética. O poema homenageia o cientista-sanitario que,
ao enfrentar as doencas tropicais, especialmente a malaria, ndo apenas curou corpos, mas
salvou e transformou a cidade. O cientista € descrito como um médico profeta, um
apostolo da ciéncia, cuja acao se estende para além do corpo humano, atingindo o espago
urbano e a propria natureza.

A abertura do poema ja inscreve o cientista em um pantedo sagrado. As palmeiras
(simbolo tropical e de nobreza) se curvam como soldados ou devotos diante do seu
monumento. “Os pantanos libertos / pousam suas libélulas claras / sobre os cabelos de
rocha esvoacantes”. A libertagdo da natureza da doenca é representada por libélulas,
insetos que habitam aguas limpas, sobre o busto do herdi. Os “cabelos de rocha” remetem

a estatua do cientista, humanizada poeticamente. Em “as dores se retiram para as

52



sombras”, a vitdria sobre a doenca é apresentada com beleza simbdlica: a dor se recolhe,
cede lugar a luz.

O cientista é imbuido de humanismo e compromisso social. Ele ndo vé apenas o
paciente, mas a cidade como organismo doente: “A cidade adoece de nés mesmos”. A
consciéncia sanitaria se alia a ética coletiva. A doenca €, aqui, consequéncia social,
urbana, ambiental. O verso “para curar o0 homem, medicou os monturos, os lares dos
mosquitos” expressa com precisdo a medicina preventiva, a visdo integrada de saude
publica, que entende que combater o mosquito é mais eficaz do que apenas tratar o doente.

O cientista é retratado como um ap6stolo moderno: “Curou-a como apdéstolo / com
um olhar de Jesus e a béngdo do quinino”. Ele alia ciéncia e fé, técnica e compaixdo. O
“quinino” é remédio real contra a malaria, mas aqui recebe ares de milagre, resultado do
“suor de sua noite”, ou seja, seu trabalho incansavel. As imagens religiosas permeiam o
texto: “preces”, “milagre”, “béng¢ao”, “olhar de Jesus”. O cientista ¢ um novo tipo de
santo laico, martir da satde publica.

Ha no poema um subtexto de ecologia e urbanismo. A cidade é tratada como ser
vivo: “ela é um ser como noés: carne da nossa carne”. A metafora da cidade como
organismo exige cuidado, educacdo e carinho. O cientista pede agdes concretas:
“Protejam as aguas... drenem os rios... eduquem a cidade”. 1ss0 antecipa uma Visdo
ambientalista e sistémica, muito moderna.

O poema termina com a morte do cientista, que ainda cuida de nos: “ele pede por
nods ao sol que nos socorre”. Mesmo do busto de pedra, sua missao € eterna. A ciéncia e
a compaixdo que o moveram permanecem como legado. Assim, 0 poema € um tributo
comovente a ciéncia como ato de amor e cidadania, e ao cientista como figura quase
mistica, que cura a cidade, 0 povo e 0 ambiente com olhar visionario. Max Carphentier

eleva o sanitarista a heroi civilizatorio, e a medicina em um gesto poético, ético e politico.

2.10 Sonhadoras do abismo — as velhas pontes:

As velhas pontes da cidade também sdo passadas em revista no passeio urbano do

flaneur:

As pontes sonolentas, sonhadoras do abismo,
andam pé ante pé e vao dormir nas margens
antes de transportarem o Gltimo homem s6.

Fazem parte de Deus essas costas cansadas,

53



curvas de sonho e sombra e ldmpadas insones,
tristes de rio noturno em quase madrugada.

()

Ponte lembram o Pai-Nosso, ponte dos sete ais,
sete pedintes pausas do caminho estreito,

sete ascensdes em ponte vertical e stbita.

Uma ponte mantém toda a cidade unida
por suas pernas de pedra, por seus bracos de ferro,
margem a margem se estende a vida que nos gasta.

()
(Carphentier, 2012, p. 29)

Logo na abertura do poema, as pontes séo personificadas como entidades
sonolentas e pensativas, atribuindo-lhes um estado quase humano de exaustdo e sonho.
Elas “andam” e “vdo dormir nas margens” — movimento metafdrico para o seu papel
liminar: ligar margens, pessoas, tempos. O “ultimo homem s6” sugere soliddo coletiva,
quase escatoldgica, como se a ponte fosse a testemunha final da travessia humana, talvez
da propria civilizagéo.

O poeta eleva as pontes ao dominio do sagrado (“fazem parte de Deus”), mas um
sagrado cansado, noturno, sombrio. A imagem € noturna e silenciosa, marcada pela luz
artificial e pela vigilia eterna das pontes, como sentinelas da cidade dormindo. Essa
espiritualizacdo contrasta com a funcdo material da ponte, que passa a ser mais do que
infraestrutura: é testemunho de fé, memdria e resisténcia. O nimero sete, recorrente e
simbolico (sete dores, sete pedidos do Pai-Nosso, sete subidas), carrega um sentido
biblico e ritualistico. A ponte se torna via-sacra, ora¢do encarnada, rito de passagem. O
“caminho estreito” ecoa o Evangelho, aludindo a dificuldade da travessia, tanto literal
quanto espiritual. A “ponte vertical e subita” pode remeter tanto a elevagdo mistica quanto
a transitoriedade da vida e sua iminéncia de queda ou ascensao.

A Ultima estrofe volta a imagem da ponte como estrutura de coesdo, mas insiste
na sua corporeidade: pernas, bragos, matéria. Essa ponte sustenta a cidade como um
organismo; € o elo entre margens e o fio ténue que permite a vida urbana. O ultimo verso,
“a vida que nos gasta”, projeta uma critica ou constatacdo melancélica: a propria
existéncia é uma travessia que consome tanto as pessoas quanto as pontes, 0s caminhos
que percorremos. Dessa forma, Carphentier constréi um poema de densidade simbdlica e
melancolia urbana, no qual as pontes representam: o elo entre o material e o espiritual, a
travessia solitaria e comunitaria, a memoria das cidades e de seus habitantes, um corpo

sagrado gue sustenta o peso da vida.

54



2.11 Novas dores de Babel — as altas torres

Diante das altas torres, que reeditam as “dores de Babel”, o flaneur reflete sobre

0s estigmas da modernidade:

Tijolos do construtor,
ofertas férreas da rocha,
prodigios bons do suor,
os edificios sdo torres,

e torres de muitos nomes,
novas dores de Babel.

Nasceram todos de andaimes
equilibrados no azul
para o sustento das pedras.

(]

I

Essas bolsas de valores,

que habitam torres sem alma,

aflitas almas de elétron,

de tudo fazem comérecio,

de campos, homens e tempos,

a cor do céu decidindo.

[-]

Cidades de muitas torres,

olhai pra cima e pra baixo,

ao céu subindo em clamores,

a terra descendo em béncéos.

Olhai que as torres sdo pontes

de vertical esperanca.

[]

Das torres da nossa igreja

as ave-marias sobem

ao mundo das nuvens réseas

e chegam as harpas dos anjos

com as dores da nossa gente,

com as vozes das nossas ruas.
(Carphentier, 2012, p. 30-32)

O intertexto biblico € evidente. O titulo faz alusdo ao mito biblico da Torre de
Babel, simbolo da soberba humana, da busca por ascender aos céus por meios préprios,
desafiando a ordem divina. A expressao “novas dores” sugere uma atualizacdo dessa
tragédia: as cidades modernas continuam tentando tocar o céu, mas cometendo 0s mesmos
erros, agora agravados por outras formas de alienacdo e opressdo. Nos primeiros versos,
Carphentier homenageia a matéria bruta e o trabalho humano que ergue as torres: tijolos,
rochas, suor. A torre, antes de ser monumento ou simbolo de poder, € fruto de maos

humanas, erguida por andaimes frageis equilibrados no céu, uma imagem que combina

55



beleza e precariedade. E uma memoria dos trabalhadores anénimos que sustentam a
cidade invisivelmente, mesmo que as torres depois ndo lhes pertengam.

N&o se pode passar por alto a critica ao capital e a desumanizacdo. As torres atuais
abrigam o capital, a abstracdo do valor, o comércio de tudo, da natureza (“campos”), da
humanidade (“homens”) e até da histéria (“tempos”). A metéfora das “almas de elétron”
sugere a desmaterializacdo do humano, transformado em dado, codigo, niUmero — uma
critica ao mundo digital e financeiro que se distancia da vida concreta. A cor do céu,
elemento natural e poético, agora é decidida por algoritmos e mercados.

O poeta propde um olhar duplo e vigilante: para cima (aspiragdes, poder,
espiritualidade) e para baixo (realidade, miséria, chdo). A torre ndo é apenas um
monumento de vaidade, ela pode ser também ponte de esperanca, uma ligacdo entre o
sagrado e o profano, entre a rua e o céu. Ha4 um sentido de reconciliagdo simbolica: as
torres, mesmo em sua ambiguidade, podem mediar 0 humano e o divino.

A ultima estrofe contrasta com as “torres sem alma”. A torre da igreja, simbolo
tradicional da fé, canaliza as dores do povo: é a voz coletiva que se eleva, atravessando a
cidade e chegando ao divino. As “vozes das nossas ruas” fazem ponte com as “harpas dos
anjos”, num gesto de mediacdo e escuta espiritual. E uma imagem de resisténcia e
consolo, onde a verticalidade ja ndo é simbolo de opresséo, mas de oracédo e esperanca.

“Novas dores de Babel”, como se V&, é ao mesmo tempo um diagnostico urbano
e um ato de fé. Carphentier denuncia a desumanizacdo das cidades modernas, mas
também aponta que ha espacos de transcendéncia, especialmente nas expressfes
comunitarias e espirituais do povo. As torres, entdo, nao sao apenas Babel ou capital: séo

paradoxo e possibilidade.

2.12 O abraco das trés muralhas — muralhas antigas, anéis viarios e rios:

As muralhas, concretas e metaféricas, ndo escapam ao olhar atento do flaneur:

Nas muralhas sisudas mais antigas

as pedras ceram as cidades

com um abrago de mée e de montanha

que conserva na sombra o0s rostos medievais.
Pelas ruazinhas, caminhos de oragdes antigas,
andam senhoras que sdo vilvas ha mil anos

e enchem de saudade as catedrais.

O sol, que acende tochas nas muralhas,
demora nas verduras dos mercados

feitos de ferro e vozes de armaduras,

56



e a noite cada esquina tem sua lenda.
Anéis de rodovias e de trilhos,

as férreas suspenses que o trafego criou
s8o as novas muralhas, sdo velozes
cercos de cargas, homens e destinos

que ora invadem ora protegem as urbes.
Médulos de comunhdo, somas de anseios,
cidades serdo sempre inviolaveis

em sua historia secreta de ensaiarem
possiveis reducdes do Reino eterno.
Sempre um muro invisivel ha de abriga-las,
enquanto crescem pra ser uma so.

S8o ndmades muralhas velhos rios,

circulares jorddos de alguns desertos

que habitamos sem normas dos profetas.

Sobre o verde que resta e que resiste,

geme a agua que morre e ressuscita

nos olhos que tém fome e nos acusam.

Jodo Batista trafega nesses barcos,

de novo batizando, mas agora

é a inteira cidade que se inclina

a sua &gua que a cerca, guarda e anima.
(Carphentier, 2012, p. 33)

O eu-lirico observa trés muralhas que, metaforicamente, abragcam as cidades. A
primeira estrofe introduz a primeira muralha: a historica, fisica, de pedra. Estas muralhas
tém um papel maternal e protetor (“abrago de mae”), mas também monumental e natural
(“de montanha”). Essa ambiguidade ja revela uma tensdo: o muro como protecido e
clausura. O tempo histérico evocado é o medieval, um tempo de fé, siléncio e tradicao,
em que até as ruas parecem percorridas por fantasmas femininos (“senhoras que sdo
vilvas ha mil anos”), preenchendo catedrais de saudade. As imagens sdao melancolicas,
evocativas.

Na segunda parte do poema, surge a segunda muralha: a infraestrutura urbana
contemporanea — aneis viarios, trilhos, suspensbes de trafego. Sdo muralhas moveis,
ferroviarias e tecnoldgicas, que ja ndo protegem contra invasdes, mas regulam fluxos de
mercadoria, gente e desejo. Essa modernidade cria novas formas de cerco, mais sutis, mas
igualmente impositivas. As cidades agora se defendem (ou se isolam) por meio da
velocidade, controle logistico e transporte em massa, e hdo mais por pedras. Mas o tom
do poeta ndo é apenas critico. Ele reconhece que essas estruturas sdo também “maddulos
de comunh@o, somas de anseios”. Ou seja, expressdo dos desejos humanos de conexao,
seguranca e transcendéncia.

H& uma dimenséo espiritual: a muralha simbdlica que sinaliza protecéo invisivel

e vocagéo divina: “Sempre um muro invisivel ha de abriga-las, enquanto crescem pra ser

57



uma s6”. Este € o terceiro tipo de muralha: a muralha invisivel, espiritual, utépica. As
cidades, diz o poeta, carregam em sua histdria um ensaio do Reino eterno, uma aluséo ao
Reino de Deus, que as cidades tentam imitar ou realizar, mesmo que fracassadamente. A
ideia de que as cidades “crescem para ser uma s6” sugere uma escatologia urbana: a
esperanga de uma comunhao universal, o fim das divisOes, a cidade celeste (talvez como
em A Cidade de Deus de Santo Agostinho ou a “Nova Jerusalém” do Apocalipse).

Por fim, o terceiro tipo de muralha: “Sdo némades muralhas velhos rios, /
circulares jordaos de alguns desertos / que habitamos sem normas dos profetas”. Aqui, 0
poeta surpreende ao propor que os rios também sdo muralhas, mas moveis, liquidas,
ndmades. Ele traz a imagem do Rio Jord&o, simbolo do batismo e da travessia para a terra
prometida. Mas agora o Jorddo cerca desertos modernos, onde faltam os profetas, ou seja,
falta orientacdo espiritual. Fechando o poema, Carphentier invoca Jodo Batista para que
“batize” a cidade moderna. A cidade € batizada, ndo mais o individuo, mas o coletivo
urbano, como se buscasse renascimento e salvacdo. A agua que “morre e ressuscita” nos
olhos famintos é simbolo tanto da agonia social quanto da esperanca escatoldgica.

“O abrago das trés muralhas” é, assim, um poema complexo, que pensa a cidade
como: arquivo histérico (a muralha de pedra), organismo moderno em transito (a muralha
de ferro e as rodovias), projeto simbolico e espiritual (a muralha invisivel e o batismo
urbano). Carphentier combina imaginacdo lirica, critica urbana e teologia poética,
compondo um poema que vé a cidade como um campo de tensdes entre o sagrado e 0

secular, entre o visivel e o invisivel, entre o passado e o futuro.

2.13 O coral das oragdes — 0 Mosteiro

O passeio contemplativo do eu-lirico pelos monumentos urbanos tem o seu

epilogo diante dos “monumentais mosteiros”:

Monumentais mosteiros, como vos sinto
resistir na prece ao século adverso.

Abrigais a reunido de coracfes sagrados

onde a dor do mundo se transforma em cantico,
forjas onde Deus prepara a matéria da vida.
Se estais vazios, sandalias invisiveis

estalam uma saudade em cada patio:

sdo os vultos dos padres fundadores,
freirinhas belas como o céu que as chama,
tudo presente em vos, tudo cantando.

Fora do mundo, as celas protegem as cidades,
0s rosarios sozinhos enlagam os bairros,

de cada crucifixo beijado voa uma absolvicéo

58



sobre ruas, pecados e pesares.
(Carphentier, 2012, p. 34)

O poema se abre com uma antitese entre o mosteiro ¢ o “século adverso”, ou sgja,
entre a espiritualidade contemplativa e 0 mundo moderno, agitado, ruidoso, muitas vezes
hostil a dimensao da fé. Os mosteiros sdo “monumentais” ndo apenas em sua arquitetura,
mas em sua permanéncia e fungdo simbdlica: sdo rochas de siléncio frente ao fluxo do
tempo. O mosteiro € visto como abrigo da dor humana, lugar de conversdo simbdlica do
sofrimento em canto, numa linguagem que lembra a liturgia coral, o canto gregoriano, a
oragéo coletiva. A imagem de “forja” é surpreendente: o mosteiro, longe de ser lugar de
fuga passiva, ¢ fabrica do sagrado, onde Deus molda, na soliddo e na prece, a “matéria da
vida”. A ideia é de que ha ali uma poténcia criadora oculta, que nutre silenciosamente o
mundo.

Mesmo quando 0 mosteiro estd vazio, ha presenca na auséncia: as “sandalias
invisiveis” evocam o som dos passos antigos, dos monges e freiras que ali viveram. E a
memoria espiritual que permeia o espaco — fantasmas sagrados, mas nao assustadores:
presencas amorosas e celestes. Essas figuras fundadoras sao idealizadas poeticamente e,
mesmo ausentes, continuam “cantando”. O mosteiro se torna entdo um coral eterno,
mesmo no siléncio fisico. Uma metafora paradoxal se ostenta no poema: estando “fora
do mundo”, as celas monasticas tém acdo invisivel sobre o0 mundo. O isolamento dos
monges &, paradoxalmente, uma forma de comunhdo secreta com o coletivo urbano.

Carphentier atribui as praticas devocionais mais intimas (o beijo no crucifixo, o
rosario solitario) efeitos sacramentais sobre a cidade. Cada gesto mistico produz graca
que se espalha, tocando ruas, pecados, dores. A imagem é de uma teia espiritual oculta,
feita de oraces silenciosas que protegem o mundo sem que ele saiba. Dessa forma, 0s
mosteiros sdo apresentados como lugares de resisténcia ao tempo e ao ruido do mundo,
santudrios onde a dor se transmuta em canto, espacos de memdria viva e presenca
espiritual, pontos de intercessao entre o sagrado e o urbano. A metafora do coral € central:
tudo no mosteiro canta, as presencas, as auséncias, as preces, 0s gestos. O coral ndo é
apenas sonoro: é espiritual, mistico, histérico. O poema vé o mundo moderno como
desorientado e carente de graga, e os mosteiros como fontes discretas de luz, sentido e
intercessdo. Carphentier, assim, articula uma teopoética urbana: o sagrado resiste no

siléncio, na saudade e nos gestos minimos, irrigando a cidade com béncaos secretas.

59



Em suma, os multiplos momentos de epifania diante dos monumentos, em
Contemplacdo das cidades, possibilitam uma compreensdo instantdnea que altera a
percepcdo do individuo, funcionando como uma ferramenta para transmitir insights
emocionais e intelectuais que capturam o instante em que a verdade se revela de maneira
avassaladora e transformadora, a partir da contemplagdo dos monumentos urbanos. O
poeta constréi as imagens poéticas para conduzir o leitor a um ponto culminante de

revelacdo, por meio de metaforas surpreendentes e refinadas ironias.

3. AMETAFORIZAGCAO DOS ESPACOS URBANOS

Este capitulo objetiva desempacotar as metaforas que capturam os multiplos
espacos da cidade, e trazem a tona o olhar do flaneur. Espagos como o estadio, 0 campus,
0 shopping, a biblioteca, o aeroporto (espagos gozosos); o hospital, a delegacia, a
penitenciaria, a favela e o engarrafamento (espacos dolorosos); a Academia de Letras e a
catedral (espacos gloriosos). A abordagem tedrica que da sustentacdo a este capitulo é a
teoria classica da metafora, de base aristotélica (2002). Procuro mostrar como o eu-lirico,
poeta flaneur, contempla as maltiplas relacbes do homem com o espaco urbano e ao
mesmo tempo testemunha sua relacdo com o sagrado, tendo a metafora como fio condutor

das analises.

3.1. A Metéafora segundo Aristoteles

Na tradicdo filosofica ocidental, Aristoteles é um dos primeiros pensadores a tratar
a metafora de forma sistematica. Na Poética, e também na Retdrica, ele atribui a metafora
um papel essencial tanto na arte literaria quanto na eficacia do discurso. Para Aristdteles,
a metafora ndo € apenas um recurso estilistico, mas uma forma privilegiada de
pensamento que envolve engenho, imaginacdo e compreensdo profunda das relagoes
entre as coisas. Aristoteles define a metafora como uma transposicao (epiphora) de um
termo de seu uso proprio para outro, com base em uma relacdo de semelhanca. Essa
transposicao pode ocorrer de varias maneiras: do género para a espécie, da espécie para
0 género, de uma espécie para outra ou por analogia.

Um exemplo do processamento metaforico por analogia ocorre quando, no poema

“Areias da salvagdo”, o poeta fala sobre as areias do deserto. No poema lemos que “0 sol

60



e a sombra abracam-se na fonte™* (Carphentier, 2012, p. 157). A metéafora estabelece
uma relacdo de semelhanca simbdlica entre os elementos, criando uma imagem poética
que transcende a descricdo literal. Sol e sombra sdo apresentados como entidades
personificadas, com capacidade de acdo (abracgar-se). A fonte, lugar de agua e frescor no
deserto, torna-se o cenério do encontro entre dois opostos. A metéfora constréi-se sobre
a tensdo entre contrarios: o sol, simbolo do calor abrasador e da aridez do deserto; a
sombra, simbolo do alivio, do reflgio e da auséncia do sol; a fonte, espago intermediario,
torna-se o lugar de conciliagcdo dos opostos.

A imagem sugere que, naquele ponto especifico do deserto, a fonte e o conflito
entre sol e sombra se suspendem. Ambos “abragam-se”, isto ¢, coexistem de forma
harmonica, mesmo sendo antagbnicos por natureza. Essa unido é analogamente associada
a momentos de trégua, reconciliagdo ou até milagre, num espago de aparente
impossibilidade. A analogia metafdrica aqui intensifica a expressividade, fazendo o leitor
perceber a fonte ndo apenas como um local fisico, mas como um simbolo de equilibrio e
comunhdo, em meio ao conflito e a hostilidade do deserto. A analogia metaforica em “o
sol e a sombra abragam-se na fonte” atua como uma condensagdo de opostos em
harmonia, revelando, por meio da imagem poética, um espaco de ressignificacdo da
paisagem desértica, onde a vida e o alivio se tornam possiveis.

Aristételes afirma que a boa metafora € fruto de uma mente sagaz, pois exige a
capacidade de perceber relacfes invisiveis ao olhar comum. Por isso, vé na metafora um
sinal de genialidade e um instrumento poderoso da filosofia e da poesia. No plano
estético, a metafora contribui para a vivacidade do estilo (lexis), conferindo prazer ao
ouvinte ou leitor. Esse prazer decorre da surpresa e do reconhecimento imediato da
relacdo analdgica, um prazer que esta ligado tanto ao entendimento quanto a sensibilidade
(Aristdteles, 1973). A esse efeito surpresa, Aristoteles, na Poética, denomina de “ar
estrangeiro” da metafora. Ele destaca que a metafora tem algo de estrangeiro porque ela
transfere um nome ou expressdo de um campo semantico a outro, provocando um
estranhamento criativo. Esse deslocamento de sentido gera surpresa, vivacidade e
reflexdo, ao apresentar o familiar sob uma nova luz.

O linguista Edward Lopes (1986) explicita como o aludido ar estrangeiro se

processa no proferimento metaforico:

! Por uma questdo metodoldgica, as metaforas classicas sdo sempre destacadas com negrito nesta
Dissertacéo.

61



[...] a linguagem figurada surge sempre que o enunciador experimenta a
necessidade de chamar a atencéo do ouvinte/leitor de modo especial para a sua
mensagem, 0 que o leva a marca-la de modo também especial, por meio de
realizacbes que a apartam da banalidade do discurso utilitario; para
impressionar o ouvinte/leitor e conseguir seus efeitos, é preciso afastar-se dos
modos de dizer comuns, “dar ao estilo um aspecto estrangeiro, pois o que vem
de longe suscita admira¢do”, no dizer de Aristoteles (Lopes, 1986, p. 14).

Como podemos ver na explicacao de Lopes, o efeito surpresa (aspecto estrangeiro)
da metéfora se processa justamente no desvio da linguagem usual, em prol da elaboracgéo
de uma linguagem especial. Com esse procedimento, o poeta obtém as surpresas verbais
que materializam o “ar estrangeiro” postulado pelo filésofo. E o que acontece, por
exemplo, quando o flaneur nos diz que “O aeroporto é um cais ancorado no céu”
(Carphentier, 2012, p. 97). O aspecto estrangeiro da metafora se evidencia na fusdo
inesperada de dominios semanticos distintos: “Cais” pertence ao campo maritimo, ligado
a navios, portos e agua; “acroporto” € do campo da aviagdo, relacionado ao céu, avides e
ar. A ideia de um “cais ancorado no céu” é, literalmente, impossivel, pois cais sdo
estruturas fixas em terra firme ou sobre a dgua. Esse deslocamento ousado de um termo
do universo nautico para o aéreo gera uma imagem poética, surpreendente e inovadora.
O aeroporto, assim, ndo é mais apenas uma estrutura funcional, mas um lugar de partidas
e chegadas que flutua poeticamente no firmamento, como um porto celeste. Essa
estranheza metaforica, segundo Aristdteles, ndo é um defeito, mas uma virtude: o carater
estrangeiro da metafora € o que permite ver o comum como incomum, despertando o
pensamento e¢ o prazer estético. Em outras palavras, Carphentier d4 um “passaporte
poético” ao aeroporto, transportando-0 para o reino simbolico das travessias imaginarias.

Embora valorize a metéafora, Aristoteles também impde limites ao seu uso. A
metafora eficaz deve ser apropriada ao contexto e ndo excessivamente obscura. Se for
forcada ou enigmatica, compromete a clareza do discurso, que € um dos principios
fundamentais da retorica aristotélica. A metafora deve ser ao mesmo tempo surpreendente
e compreensivel, conservando o equilibrio entre novidade e inteligibilidade.

Na Retorica, Aristoteles afirma que a metafora é o unico tipo de discurso figurado
que ndo pode ser ensinado, ela depende do talento natural do orador. J& na Poética, a
metafora é elemento essencial da linguagem poética, pois permite representar o universal
por meio do particular, uma das operaces mais elevadas da arte. A metafora, segundo

Aristoteles, € uma operacéo intelectual e estética que condensa o engenho do pensamento

62



e a beleza da expressdo (Aristoteles, 1973). Ela revela a capacidade humana de
compreender o mundo por meio de comparagdes criativas, sendo ao mesmo tempo
instrumento de conhecimento e forma de encantamento, como no caso do aeroporto
descrito como um porto celestial. Essa concepcdo aristotélica atravessa os séculos e
sustenta muitas das teorias modernas da linguagem e da literatura.

A “Poética”, nos capitulos 21 e 22, analisa a metafora como um recurso cognitivo,
um ornamento para tornar o discurso mais belo e expressivo e a “Retorica”, no Livro III,
enfatiza a beleza dos discursos, ou seja, a “arte da comunicacgao feita em publico para fins
persuasivos”, por isso também se utiliza da metafora como um recurso retorico. Para isso
0 poeta faz um desvio do uso normal da linguagem, uma forma de expressédo que se afasta
da literalidade. O fil6sofo define, portanto, a metafora como a transposi¢do de um nome
de uma coisa para outra, baseada em semelhancas ou analogias. Essa transferéncia
permite ao poeta criar imagens vividas e com isso despertar emog6es no publico. Assim,
metaforas sdo comparagdes motivadas por uma semelhanca percebida entre o termo
literal e o termo figurado, permitindo que 0 nome de uma seja usado para descrever a
outra.

Aristoteles iniciou o que se convencionou chamar de “abordagem classica” da
metafora, uma tradicdo em que a metafora é tratada como uma figura de linguagem que
enriquece o discurso por meio da substituicdo baseada na analogia ou semelhanca entre
elementos dispares, que, de uma forma geral, apresenta as seguintes caracteristicas,
exemplificadas com versos de Carphentier:

A) Transposicdo de sentido: a metafora é definida como a transposi¢do de um
termo de seu uso préprio para outro, com base em algum tipo de semelhanca ou relacdo
analdgica, como no verso “As bibliotecas sido janelas abertas ao mistério”
(Carphentier, 2012, p. 98). Nessa metéfora, a transposicao de sentido ocorre por meio da
projecao de atributos do campo seméantico da arquitetura e da contemplacdo (janelas) para
0 universo do conhecimento e da leitura (bibliotecas). O objeto literal (bibliotecas),
espacos fisicos que guardam livros, documentos e saberes acumulados, representa o
acumulo ordenado do conhecimento humano. Ja a imagem metaférica (janelas abertas)
remete a visdo, abertura, iluminacdo, passagem entre interior e exterior e ao ato de
observar ou deixar-se atravessar pela luz e pelo mundo. Quando estdo “abertas”, sugerem
acesso irrestrito, possibilidade de entrada ou saida e uma atitude de receptividade. Soma-

se a esses elementos um outro elemento, simbdlico (mistério), que remete ao

63



desconhecido, ao enigmatico, ao que ainda ndo foi revelado ou plenamente
compreendido.

Ao dizer que “bibliotecas sao janelas abertas ao mistério”, 0 poeta flaneur realiza
uma transposicdo poética: ele desloca o sentido funcional e fisico da biblioteca (como
espaco de arquivos e estudo) para um registro simbdlico, onde o conhecimento néo é
apenas racional, mas também carregado de descoberta, fascinio e enigmas. A metéafora
sugere que ler € espiar o desconhecido, e que os livros guardados nas bibliotecas sdo
portais para o que ainda esta por ser compreendido. Sao convites a atravessar fronteiras
do saber.

B) Relacéo de analogias: A metafora classica opera frequentemente por analogia,
um raciocinio do tipo “A esta para B assim como C esta para D”. Aristételes, como vimos,
define a metafora como transposicdo de um nome para um objeto ao qual ele ndo pertence,
com base numa relacdo de analogia. Na metafora que analisamos no item anterior, a
biblioteca € vista por analogia com uma janela, ambas oferecendo acesso — uma ao mundo
exterior, outra ao mundo do pensamento e da imaginacdo. A metéafora de Carphentier
realiza, assim, essa analogia ndo pela semelhanca fisica, mas pela funcdo simbdlica
compartilhada: abrir-se ao desconhecido. A analogia nessa metafora é eficaz porque
ressignifica a experiéncia da leitura: ndo como simples aquisicao de dados, mas como um
mergulho no enigma da existéncia e da linguagem, de certa forma negando que a
biblioteca seja apenas um deposito, e a algando a um limiar poético entre o conhecido e
0 mistério. “A esta para B assim como C esta para D”. Por esse raciocinio, biblioteca esta
para o desconhecido assim como janela esta para o mistério.

C) Inteligibilidade e Clareza: uma boa metéfora, segundo Aristoteles, deve ser
compreensivel e manter certo grau de transparéncia entre os dominios comparados. Evita-
se 0 excesso de obscuridade ou exagero, pois 0 objetivo da metafora é ajudar na
compreensdo, ndo confundir. Por essa definicdo, entendemos que o poeta flaneur nos
propicia uma “boa metafora” quando nos declara que “0 centro comercial é o palacio
dos mercadores” (Carphentier, 2012, p. 90). Para Aristoteles, a metafora bem-sucedida
deve combinar novidade com compreensdo imediata, ou seja, provocar surpresa sem
sacrificar o entendimento.

A metafora de Carphentier é facilmente compreensivel porque estabelece uma
analogia entre dois elementos socialmente conhecidos e semanticamente proximos: o
centro comercial é o espaco moderno voltado ao consumo, onde circulam produtos,

compradores e comerciantes; palacio dos mercadores € uma expressao metaférica que

64



evoca um espago nobre, suntuoso, reservado a uma classe de poder, no caso, 0sS
comerciantes. Espera-se que o leitor reconhe¢a de imediato o paralelismo: o centro
comercial é o novo lugar de prestigio, poder e influéncia dos mercadores modernos, assim
como o paldcio o era para a nobreza. A metéfora, portanto, ndo exige esforgo
hermenéutico excessivo: ela é clara, comunicével, eficaz.

A imagem tem forca expressiva sem se tornar obscura. A escolha de termos
concretos e culturalmente marcados (centro comercial, palacio, mercadores) contribui
para que a metafora: seja visualmente sugestiva (evoca a arquitetura luxuosa dos
shoppings e seu apelo simbélico) e transmita julgamento implicito (o consumo como nova
forma de realeza ou de idolatria do mercado). Essa clareza permite que a metéafora
funcione também como critica social implicita, ao sugerir que a economia de mercado
tomou o lugar do poder politico tradicional, deslocando o centro de prestigio das cortes
aristocréticas para os templos do consumo.

Segundo Aristoteles, a boa metafora nasce da capacidade de perceber semelhancas
entre coisas diferentes. Essa metafora de Carphentier € exemplar nesse sentido, pois ela
associa fungdes simbdlicas equivalentes (centro de poder, prestigio e circulagdo) em duas
realidades distintas, a monarquia e o capitalismo, promovendo um entendimento
imediato, sem perder a forca poética e critica. Ndo had como negar que a metafora “o
centro comercial é o palacio dos mercadores” ¢ inteligivel e clara, porque articula
elementos ja conhecidos do mundo moderno com uma imagem historica de poder. Ao
fazé-lo, revela uma critica sutil e acessivel sobre a centralidade do comércio na sociedade
contemporanea, cumprindo plenamente a funcdo retérica e cognitiva da metéafora
aristotelica.

D) Sinal de genialidade: Aristoteles afirma que o uso apropriado da metéafora
revela um espirito sagaz, pois envolve a capacidade de perceber semelhancas inesperadas.
Portanto, criar boas metaforas seria uma evidéncia de inteligéncia criativa. Por esse
raciocinio, seria atestado de rara inteligéncia e criatividade a metafora em que o poeta
flaneur, falando sobre a praga situada em um calgaddo, registra que “Jovens convidam
um banco a lhes ouvir o amor / recitam antigo credo cujo deus é o sonho...”
(Carphentier, 2012, p. 81). Essa metéafora revela um indice de genialidade por sua
capacidade de aliar inteligéncia poética e imaginagédo criativa em um gesto simples e
profundamente simbdlico. O banco (objeto inanimado, usualmente parte do mobiliario
urbano) é convidado a ouvir, como se tivesse ouvidos e presenca sensivel. Trata-se de um

recurso de personificacdo, uma figura de linguagem vizinha da metafora que desloca

65



propriedades humanas para coisas e que aqui contribui para uma atmosfera lirica e
encantada do cotidiano.

A metéfora ainda aponta para o amor publico e inocente: os jovens convidarem o
banco pode ser interpretado como o ato de se sentarem em um banco de praga para trocar
caricias, palavras ou afetos. O banco vira testemunha silenciosa de um amor juvenil. Isso
transforma a cena urbana comum em um pequeno rito poético. Falamos em genialidade
porque h& uma inversdo de expectativas: em vez de 0s jovens simplesmente usarem o
banco, eles o0 “convidam”, como se ele tivesse dignidade prépria. Isso revela criatividade
na linguagem e profundidade emocional, além de uma forma sutil de sacralizar o
cotidiano.

Além disso, ha uma ressonancia religiosa e filosofica: o termo credo remete a fé,
a liturgia, a um conjunto de crencas. Ao dizer que o deus desse credo é o sonho, 0 eu-
lirico funde religido e imaginacdo, sugerindo que os jovens acreditam ndo em dogmas
estabelecidos, mas na poténcia do desejo, da utopia, da imaginacdo poética. E ha uma
dimensao simbdlica: o sonho como divindade revela uma inversao genial, em vez de uma
fé normativa, os jovens tém uma fé criadora, volatil, subjetiva. Aqui ha eco de pensadores
como Gaston Bachelard, para quem o imaginario (o devaneio, 0 sonho, a poesia) tem
forca transformadora. N&o se pode passar por alto a critica social e esperanca: a metafora
pode ser lida também como um sutil contraponto a descrenca do mundo adulto. Os jovens
ainda “recitam” a fé no sonho, como resisténcia a perda da utopia. A genialidade aqui
esta em expressar um sentimento universal (a esperanca) com sofisticacdo simbdlica, sem
recorrer a clichés.

Sem davida, Carphentier cria uma metafora de grande impacto poético,
condensando em dois versos uma cena urbana simples (jovens num banco), um gesto de
ternura (compartilhar o amor), uma elevacao simbdlica (crenga no sonho como divindade)
e uma critica delicada ao mundo real (que perde essa fé). A genialidade da metafora esta
em fazer tudo isso com linguagem condensada, acessivel e inventiva. E uma metafora que
enriquece a visao de mundo, como desejava Aristdteles ao dizer que a metéfora é sinal de
génio, porque exige perceber semelhangas invisiveis.

E) Ornamentacdo do discurso: na retdrica cléassica (especialmente latina, com
Cicero e Quintiliano), a metafora é entendida como figura de estilo, voltada a embelezar
o discurso, evitando repeticGes ou expressdes banais. Na Retorica (Livro I1), Aristoteles
afirma que o bom orador ou poeta ndo apenas comunica ideias, mas também encanta,

move afetos, da brilho ao pensamento, o que ele chama de ornamentacdo, ou seja,

66



“embelezamento” do discurso. A metédfora era vista como uma forma de elocucédo
elevada, apropriada ao discurso nobre ou literario.

Podemos ver isso no poema em que o flaneur observa as alegorias das festas
populares. Ali, por exemplo, “0s bonecos intérpretes das fabulas / tém cabelos de pano
e pernas de madeira” (Carphentier, 2012, p. 100), e ali estdo os “barcos que sabem
navegar no asfalto” (Carphentier, 2012, p. 100). O flaneur refere-se aos bonecos de
festas populares (como em boi-bumba, maracatu, carnaval etc.) como “intérpretes das
fabulas . 1ss0 ja € uma metafora eloquente: bonecos, seres inanimados, tornam-se agentes
da tradic@o oral, como se encarnassem contos e mitos. O detalhe “cabelos de pano e
pernas de madeira” reforca a materialidade simples dessas personagens, contrastando
com sua grandeza simbdlica. Eles sdo rusticos, artesanais, mas portadores de narrativas
profundas, capazes de emocionar e ensinar, uma alegoria da forca cultural do povo. Essa
metafora ornamenta o discurso ao transformar elementos humildes e materiais (bonecos
de pano) em entidades com papel narrativo e quase magico. E uma elevacéo poética que,
como Aristoteles propGe, da dignidade e beleza ao que seria corriqueiro. Ha4 engenho
(perceber uma funcao simbdlica nos bonecos) e clareza encantada.

J& a metafora dos barcos alegdricos, sdo estruturas que imitam barcos, navios, etc.
Sao “barcos” que desfilam pelas ruas, e “navegar no asfalto” € uma inversdo poética do
real: o asfalto torna-se rio, e a cidade vira cenério de fantasia. O verbo “sabem navegar”
confere intencionalidade e destreza aos objetos inanimados, reforcando a dimenséo
fabulosa da festa. Aristoteles valorizava o uso da metéfora que surpreende sem obscurecer
— tornar visivel o invisivel, trazer a mente uma imagem nitida que enriquece 0
entendimento. A metéafora dos “barcos que navegam no asfalto” cumpre exatamente essa
fungdo: orna o discurso ao transformar um carro alegdérico em navio mitoldgico, dando-
Ihe poténcia simbdlica, sem que o sentido se perca.

Essas metaforas de Carphentier exemplificam o ideal aristotélico de ornamentacéo
do discurso por meio da metafora, porque revelam engenho poético ao perceber
semelhangas surpreendentes entre coisas dispares (bonecos e fabulas; barcos e carros),
embelezam a linguagem sem tornd-la obscura (mantém inteligibilidade com
encantamento), transformam o cotidiano e o popular em matéria de poesia elevada (uma
estética que nobilita as festas do povo). Assim, Carphentier se insere na linhagem de
poetas que, segundo Aristdteles, fazem do discurso um lugar de brilho, imaginacéo e

sentido.

67



Na abordagem cléssica, a metafora € ao mesmo tempo um instrumento intelectual
e estético: permite a expressao de ideias abstratas por meio de imagens concretas,
estabelece relacdes entre dominios distintos e confere brilho e forca ao discurso. E uma
forma elevada da linguagem, que exige engenho, mas que estd ancorada na razado
analdgica, propria da mente humana.

Paul Ricoeur, em sua obra fundamental A metafora viva (2000), faz uma analise
profunda e critica da concepcao aristotélica de metéfora, reconhecendo sua importancia
fundacional, mas também propondo uma ampliacdo filosofica e hermenéutica do
conceito. Ricoeur considera Aristoteles o fundador da teoria da metafora no Ocidente,
destacando a definicdo da metafora como transposicdo de um termo para um campo
diferente, com base na analogia. Ele destaca que, ja em Aristoteles, a metafora ndo é
apenas um ornamento, mas também uma forma de conhecimento, pois envolve a
percepcdo de semelhancas nao Gbvias.

Ricoeur (2000) desloca o foco da metafora do nivel da palavra para o nivel da
frase e do discurso. A metéfora é, segundo ele, uma tensdo semantica, que nasce da
incompatibilidade inicial entre termos e que exige uma interpretacdo criativa para ser
compreendida. Essa abordagem o afasta da visdo classica da metafora como simples
analogia e o aproxima de uma hermenéutica do discurso, onde a metafora cria novos
sentidos e nos obriga a reconfigurar nosso modo de ver o mundo. Enquanto Aristoteles
liga a meté&fora ao prazer e a clareza, Ricoeur a relaciona a imaginacao e a verdade poética.
Ele defende que a metafora tem o poder de “redescrever o real” e, assim, revelar
dimens6es do mundo que o discurso literal ndo alcanca.

Para Ricoeur (2000), a metéafora surge da tensao entre dois niveis de interpretacdo
de uma frase: uma interpretacdo literal que se torna incoerente e uma interpretagéo
figurada que emerge como significativa. A ideia aristotélica da metafora como reveladora
de semelhancas é aprofundada por Ricoeur, que explora seu potencial para a inovagédo
semantica e a expansao do nosso horizonte de compreenséo.

Luiz Antdnio Marcuschi (2000), em seus trabalhos sobre linguagem e cognicéo,
reconhece a centralidade da metafora na constituicdo do sentido e na atividade
comunicativa. Embora sua abordagem seja mais contemporéanea e influenciada pela
linguistica cognitiva, a raiz aristotélica da metafora como um processo de transferéncia e
estabelecimento de relagdes é fundamental. Marcuschi nega a possibilidade de a metafora
ser uma comparacao abreviada e ainda afirma ser o “como” um ladrdo de metaforas. A

metafora ndo é vista apenas como um recurso estilistico, mas como um mecanismo

68



cognitivo essencial para a compreenséo e expressao do mundo. Ao analisar o uso real da
linguagem, como propde Marcuschi, percebe-se a onipresenca de processos metafdricos
que ecoam a ideia aristotélica de transferir significados entre dominios distintos da
experiéncia.

A teoria aristotélica da metafora, embora tenha sido expandida e reinterpretada ao
longo dos séculos por pensadores como Marcuschi e Ricoeur, continua a ser uma fonte
priméria de insights sobre a natureza e a funcdo da linguagem figurada. Ela nos ajuda a
apreciar como a metafora opera tanto no dominio da arte poética, enriquecendo a
experiéncia estética e a profundidade expressiva, quanto no campo da retérica, como uma
ferramenta poderosa de persuasdo e de construcdo de significado compartilhado. Sua
relevancia perdura porque ela captura uma caracteristica fundamental da linguagem
humana: a capacidade de ver o mundo através de lentes conceituais transferidas e de criar
novas compreensdes através da analogia e da semelhanca.

No poema “Cenas da multidao”, que descreve as emogdes vividas pelas multiddes
em um estédio de futebol, podemos perceber a imitagdo no verso “0s coragdes vestiram
equipamentos” (Carphentier, 2012, p. 82). A imagem criada pelo poeta pde diante dos
olhos do leitor a ideia de que a emocao (a paixdo pelo jogo) é tdo intensa que se equipara
a uma preparacéo fisica. O leitor visualiza os torcedores “armando-se” emocionalmente
para o espetaculo, trajando as camisas de seus times. Desse modo, 0 poeta “pde as coisas
diante dos olhos” do leitor.

No ensaio “A propésito da metafora”, Marcuschi (2000) afirma “desde que
Aristoteles caracterizou a palavra “metafora” e forneceu pela primeira vez sua defini¢ao
e teorizacdo na Poética, surgiram numerosos estudos sobre o tema”, o que é evidenciado
ao longo de seu texto ao mostrar as diferentes correntes de estudiosos da metafora. A
teoria aristotélica permanece crucial para a compreensdo da linguagem figurada em geral,
fornecendo categorias analiticas e insights fundamentais. A énfase de Aristoteles na
capacidade da metafora de “produzir aprendizagem” e “p0r as coisas diante dos olhos”
(Retorica, p. 228, 229) é de relevancia atemporal. Ela nos lembra que a linguagem
figurada ndo € apenas um adorno superficial, mas um meio eficaz para:

A) Construgdo de Significado: As figuras ndo apenas descrevem, mas também
criam significado, permitindo-nos falar sobre o abstrato em termos concretos.

B) Impacto Cognitivo: Elas facilitam a compreensdo de ideias complexas,

tornando-as mais acessiveis e mais faceis de assimilar.

69



C) Poder Persuasivo: A capacidade de evocar imagens vividas e emog¢des (como
no uso da metafora na retérica para mover o publico) é central para qualquer analise da
comunicacdo eficaz.

Por fim, os textos de Aristételes, embora antigos, fornecem a pedra angular para
a compreensdo da metafora e da linguagem figurada. Eles ndo apenas definem e
classificam, mas também exploram as funcdes cognitivas, estéticas e persuasivas, que
reverberam em debates sobre os estudos da metafora.

Nos topicos que seguem, procedo ao rastreamento de metaforas de Carphentier a

luz da concepcdo cléassica da metafora.

3.2. Metéforas do gozo em espacgos gozosos

Na tradicdo catolica, os espacos gozosos estdo associados, sobretudo, ao mistério
da encarnacdo e a celebracdo das alegrias de Maria, especialmente através do que se
convencionou chamar de “mistérios gozosos do rosario”. Nesse contexto, “gozoso” ndo
se refere ao prazer corporal ou sensual, mas ao gozo espiritual, a alegria profunda que
nasce da fé, do amor divino e da presenca de Deus no mundo.

Assim, 0s mistérios gozosos sdo 0s cinco primeiros dos vinte mistérios do rosario,
e se referem a momentos da vida de Jesus e de Maria que expressam alegria e béncédo: a
anunciacdo do anjo a Maria (alegria da promessa: Maria recebe com humildade e fé o
anuncio da encarnacao); a visitacdo de Maria a Isabel (alegria da comunhéo e da exultacédo
espiritual entre duas mulheres gravidas de promessas); o nascimento de Jesus em Belém
(gozo do nascimento do Salvador, mesmo em condi¢des humildes); a apresentacdo de
Jesus no templo (alegria da consagracao e do reconhecimento messianico por Simeéo e
Ana); o encontro de Jesus no templo entre os doutores (gozo do reencontro e da sabedoria
do Menino Deus).

Esses episddios formam espacos simbdlicos de gozo espiritual, nos quais a fé
cristd celebra a presenca de Deus na historia humana. A palavra “gozo” aqui tem forte
conotacdo teoldgica, como sinbnimo de beatitude, jubilo sagrado, cumprimento da
promessa divina.

Em Contemplacéo das cidades, o flaneur, que se encontra fora do templo, propGe-
se “rezar o rosario das cidades” (Carphentier, 2012, p. 77), certamente uma derivagao do
rosario tradicional, ampliando o alcance da meditacdo para ‘“espagos maiores de

comunhio social” (Carphentier, 2012, p. 77). E que nas andangas do flaneur, “é natural

70



que se possa identificar nas cidades os lugares onde, muitas vezes sem percebermos,
desfiamos as contas da alegria e da esperanca, imersos e triunfantes no mistério e na
certeza da noticia evangélica” (Carphentier, 2012, p. 77).

Nos imensos espacos da cidade, os espagos gozosos sdo lugares, fisicos ou
simbdlicos, onde se experimenta o prazer, a liberdade sensorial, a ludicidade e a
transgressao das normas cotidianas. O termo pode ser abordado em diferentes campos —
como na literatura, na antropologia, na psicanalise ou na teoria cultural — mas, em todos
eles, carrega a ideia de um espaco-tempo de fruicdo intensa, muitas vezes efémera, onde
0 corpo e o desejo ganham protagonismo.

Esses espacos costumam surgir em contextos onde as regras habituais da
sociedade sdo temporariamente suspensas ou subvertidas: festas populares, rituais,
carnavais, performances artisticas, manifestacfes de rua ou mesmo certas paisagens que
despertam o deleite estético e sensorial. Neles, os sujeitos se libertam, ainda que
momentaneamente, das pressdes da produtividade, da disciplina ou da racionalidade
dominante. O “gozo” aqui ndo se restringe ao prazer sexual, mas abrange uma experiéncia
mais ampla de intensidade vital. Na literatura e na arte, 0S espagos gozosos aparecem
como cenarios que celebram o corpo, a imaginacao, o afeto e o0 sonho. Sao espacos onde
as hierarquias podem ser invertidas, onde o sagrado e o profano se tocam, onde a
linguagem se torna mais livre, mais poética, mais préxima do delirio ou da musica.

Do ponto de vista critico, pensar 0s espagos gozosos € também refletir sobre a
importancia da alegria, do jogo e da criacdo na vida humana, especialmente em
sociedades marcadas pelo excesso de controle, repressao e vigilancia. Ao reconhecer e
valorizar esses espacos, abrimos margem para outras formas de existéncia, mais sensiveis,
criativas e libertarias. Assim, 0s espacos gozosos Sa0 nao apenas zonas de prazer, mas
também territorios de resisténcia: lugares onde o desejo escapa ao dominio, onde o corpo
ri das imposic@es, onde a vida se intensifica em comunhao, em festa, em arte, em delirio,
e onde, por um instante, outra realidade se torna possivel.

Em Contemplacédo das cidades, o poeta flaneur passa em revista a praga, 0
calcaddo, o estadio, o campus, o cinema, o centro comercial, o clube, o centro
comunitario, o aeroporto, a biblioteca, as festas populares, o circo. Carphentier veste cada
um desses espacos com a roupagem da metafora, como demonstramos a seguir, na analise

das metaforas sobre a praca, o estadio e o clube, no quadro que segue:

71



3.2.1 A praga e 0s ventos antigos

O que o poeta flaneur tem a nos revelar, em seu discurso metaférico, sobre as
pragas, tdo comuns nas cidades do mundo? A resposta, podemos encontrar no poema “Os

ventos antigos”, como segue:

A praga é o lugar dos ventos mais antigos,

nela os grandes alisios cofiam as suas barbas,
descansam suas bengalas os favonios memoraveis,
e todos permutam seus fardos de lembrancas:

- Eu sou o que soprou nas bandeiras reunidas,
numa hora de adeus que mais chora na volta,
feriu-me como o frio o fio das lancgas frias,
saiu toda a cidade para a guerra.

Depois eu vi chegar os rapazes triunfantes,

e nenhum percebeu que arrastavam o lamento
de vilvas e irmds e noivas de mil mortos.
Entdo me extenuei rompendo as nuvens negras
que vinham sem perddo sufocar a cidade.
porque demais pecou-se no fervor da luta.

Eu sou o que assistiu a fome armar o campo

e unissono tornei os clamores dos pobres,
esfarelou-se em mim o duro péo ausente,

e tinham as méos dos velhos os pregos dos tributos.
Eu ouvi que na boca dos que plantam e ndo colhem
envelhecem e ndo morrem as palavras mais justas,
substantivos sdo que Deus sabe de cor.

Entdo me associei as aves que semeiam,

em chuva misturei-me as preces das sementes

e envelheci de amar as mais fortes colheitas.

- Eu sou o que danc¢ou ciranda com as criangas,

e sorrisos molhei soprando a gua da fonte,

minha invisivel cor brilhava de alegria,

velhos e jovens vi cantarem de esperanga.

Os tais beijos azuis das estrelas da tarde

aos rostos recolhi e aos baldes e as trangas,

porque tudo chamava algum sinal divino.

-Entdo movimentei a luz da rosa verde

sobre a hora da infancia e a sombra da velhice

pra que houvesse na praga uma esperan¢a unanime.

Os ventos ancidos assim pregavam as brisas,
que saiam a pedir para a vida das pracas

menos dor e mais festa em comunhdes repletas
da paz que é bem mais bela na esperanca alegre.

(Sabei, homens, sabei: além das fontes,

dos canteiros amados pelas cores,
da ndmade oracdo de pombos e mendigos,

72



s80 0s ventos que habitam as moradas das pragas

e aos monumentos dao, e as vidas que as percorrem,
0 repouso que vem de horizontes benignos

falar do céu de Deus ao céu dos nossos olhos.)
(Carphentier, 2012, p. 79-80)

Esse poema oferece um rico campo de andlise a luz da teoria classica da metafora,
uma vez que constroi sua linguagem poética a partir de transposi¢es metaféricas que
conectam o mundo natural (os ventos, as pragas, as sementes) a experiéncias humanas (a
guerra, a fome, a infancia, a fé). A metafora aristotélica € definida como transposicdo com
base em uma relacdo de semelhanca ou analogia. Isso ocorre amplamente no poema, onde
o0s ventos sdo personificados e se tornam testemunhas e narradores da historia humana.
No verso “A praca ¢ o lugar dos ventos mais antigos”, temos uma metafora que transfere
a qualidade de antiguidade e memoria para 0s ventos, que passam a figurar como entes
portadores de lembrancas historicas. Assim como 0s ancidos guardam a memoria dos
tempos, 0s ventos antigos conservam as historias da praca.

Aristoteles, como ja vimos, define a metafora como uma proporcéo analogica (A
estd para B como C esté para D). O poema usa essa forma ao transferir acbes humanas
aos ventos: “os grandes alisios cofiam as suas barbas, | descansam suas bengalas os
favénios memoraveis”. Temos novamente a analogia. Assim como velhos viajantes
cofiariam suas barbas e descansariam suas bengalas, assim os ventos alisios e favonios
repousam na praga como testemunhas do tempo. Essa met&fora produz encantamento ao
reverter a hierarquia usual da linguagem: o natural se torna sujeito da agdo humana, e a
praca, um espaco de sabedoria memorial.

A personificacdo, ou metafora personificadora dos ventos, é uma das principais
estratégias do poema. Aristoteles reconhece o uso de metaforas que atribuem vida ou acéo
a objetos inanimados como eficaz quando sdo plausiveis e reveladoras. Carphentier
atribui aos ventos um papel ético e histérico: “Eu sou o que soprou nas bandeiras
reunidas; “Eu sou o que assistiu a fome armar o campo”’; “Eu sou o que dangou ciranda
com as criangas”. Aqui, cada vento assume uma voz narrativa que rememora eventos
coletivos (guerras, carestia, infancia). Isso cria um efeito tragico e catéartico, um dos
objetivos da poética aristotélica, ao fazer o leitor reviver o drama coletivo por meio da
metafora do vento.

Aristoteles valoriza a metafora por permitir que o leitor aprenda algo novo por
meio da associacao inesperada. Neste poema, o leitor € convidado a compreender a praca
ndo apenas como um espaco fisico, mas como um lugar sagrado da memoria coletiva,

73



povoado por entidades poéticas (0s ventos) que carregam a histéria dos povos: “sdo os
ventos que habitam as moradas das pracas / e aos monumentos déo, e as vidas que as
percorrem, / o repouso que vem de horizontes benignos”. A metafora aqui ultrapassa o
ornamento: ela ensina que a praca é viva, espiritual, habitada por forcas que ligam o céu
de Deus ao céu dos nossos olhos.

Em termos aristotelicos, Carphentier mostra talento poetico ao transferir
qualidades humanas (memodria, fala, compaixao) para ventos e espagos naturais, construir
analogias que tornam inteligivel a experiéncia histérica e social, unir o sensivel ao
inteligivel, como desejava Aristdteles, gerando prazer intelectual e emocéo estética. As
metaforas do poema, individualmente e em conjunto, apresentam a “praga” como um
espaco da memoria historica. A praca como espaco da memdria histérica, onde 0s ventos
sdo apresentados como “ancidos” que se reunem ali para “permutar seus fardos de
lembrancas”. A metafora transforma a praga em um arquivo vivo da cidade, onde eventos
como a guerra, a fome e a infancia séo evocadas por essas vozes aéreas. A praca e o palco
dos acontecimentos historicos, guardando as alegrias e as tragédias coletivas que
marcaram o tecido social.

A praga se apresenta também como espaco de dor e resisténcia. O poeta flaneur
atribui a ela a funcdo de testemunhar o sofrimento dos pobres, dos que “plantam e ndo
colhem”, dos que “clamam e ndo sdo ouvidos”. Os ventos falam de tributos injustos, da
fome, do peso do trabalho. A praca, assim, condensa as contradi¢des sociais do espaco
urbano: lugar do povo, mas também da desigualdade. Contudo, essa denlncia ndo é
desesperancada, ela conduz a solidariedade poética entre ventos e vozes humanas, como
no verso: “Entdo me associei as aves que semeiam”.

A praca também € o lugar da infancia e da esperanca. O poema celebra a praga
como espaco da convivéncia e da renovacdo. Criangas brincam, sorrisos se misturam a
agua da fonte, cantos de esperanca ressoam: “Eu sou o que dangou ciranda com as
criangas, / e sorrisos molhei soprando a agua da fonte”. Esse momento de alegria e
inocéncia contrasta com os trechos anteriores e aponta para uma fungéo regeneradora das
pracas: nelas se reinem gerac0es, e através do brincar, do cantar e do sonhar, renova-se
o tecido humano e espiritual da cidade.

Hé& ainda a concepcao da praca como espaco espiritual e cosmico. No final do
poema, a praca é elevada a uma dimensao transcendental. Os ventos, mensageiros da
historia e da vida, conectam o espago urbano ao sagrado: “falar do céu de Deus ao céu

dos nossos olhos”. Aqui, a praca € um lugar onde o humano e o divino se encontram. Os

74



mendigos, 0s pombos, 0s canteiros e as fontes convivem com o invisivel, compondo um
cenario sagrado da existéncia cotidiana. O espaco urbano, assim, revela-se como lugar de

revelacdo espiritual, de pausa e contemplacéo.

3.2.2. O estadio e as cenas da multidao

O poeta flaneur continua o seu discurso metafdérico sobre os espacos gozosos,

desta feita tratando dos estadios, no poema “As cenas da multiddo”, como segue:

Ontem, os cansacos gerais da cidade

deram trégua ao domingo da bola,

e 0s coracOes vestiram equipamentos.

De um lado, os homens do balé vermelho:
de outro, 0s onze de uma danca negra,

e entre eles o juiz,

0 apito que canta de chuteiras,

a reger as bandeiras, as linguas das torcidas.
Depois que um lance arrasa a geometria

e a parabola incrivel enfuna a rede,

um pai cria no instante outra parabola,
sente pousar na grama um passaro evangeélico.
- Lé, meu filho, o simbolo do gol:

é uma alegria preparada lentamente,

com os pés ora no chéo, ora no espago,

e a feliz agonia olhando a meta.

Assim também, nosso viver no espirito

tem o chéo do pecado e o céu que chama,

e vamos sinuosos preparando os dias e os dias
vao pra todos preparando a hora

que acaba como um gol na perfeita alegria.

Um dia, nesse espago, a artista que sabia

como a luz gorjear na ponta dos espinhos

em sua voz concentrou 0s canarios mais orfaos,
e cantou com o olhar voltado ao seu suburbio.
A multiddo sentiu que a musica transpunha

a muralha do estédio e andava pelas ruas

a visitar por Deus as dores mais sozinhas.

e as curava com o0 amor dos versos compassivos,
e as janelas trazia os martires das sombras.

E voltava a cancdo para o aplauso das bocas

e tornava a sair para o enlevo dos tristes.

Na ultima cancéo ficou claro na noite:

ao0s presentes a voz reunira os distantes

e os recebera ali na aérea arquibancada,
visiveis no invisivel proprio da comunhdo.
Flautas que mais suspiram do que falam, as notas
finais dos violGes, velhos irm&os do adeus,
palmas, siléncios, estrelas, fogos, luzes

as criaturas suspenderam e as coisas todas,

e 0 estadio ficou sendo o céu da cidade,

porque chegara 0 amor e cantara a esperanca

75



e a suplica de um fez-se a oracéo de todos.
"

De tarde, no litdrgico treze de algum maio,
0 padre consagrado a Mée Intercessora
levou a procissdo para rezar no estadio

e colocou o andor de frente para o altar.
Atenta estava tanto a imagem da Senhora,
que a muitos pareceu que era a primeira vez
que via diante dela a missa do seu Filho.

A hostia entdo suspensa ao seio do crepusculo

do sol absorveu a purpura e sangrou,

sobre as preces sangrou como um pombo entre langas,
que eram finas demais as laminas dos salmos,

que eram fundas demais as lagrimas da Virgem.

Eis uma catedral pulsando no gramado:

sobem-Ilhe as torres dos suspiros altos,

descem-lhe béncdos de andorinhas breves,

e sinos nunca faltam a passagem do Anjo.

Reza a Virgem a si mesma a ave-maria,

porque é claro esse templo, claro como 0 amém,
ndo tem peso nenhum sobre os ombros dos homens
e forga eficazmente a comog&o do Pai.

Maria se despede e volta ao santuario,

rezou como um de nds como jamais pensara
rezar em nosso tempo igual diante da cruz,

pois nunca a multiddo lhe fora assim tdo ampla,
gravissimo rebanho em relva emocionada,
forga que s6 se vé sem teto nem paredes.
Sozinha, logo apos, dentro da igreja fria,

tera seu coracao uma bela saudade

da missa que assistiu rezada num estédio.
(Carphentier, 2012 p. 83-84)

Em “Cenas da multiddo”, h4& uma grande densidade simbolica e imagética,
construida sobre o entrelagamento de cenas urbanas em um estadio de futebol, espago que
se torna, sob o olhar do flaneur, um teatro sagrado da experiéncia coletiva. O poema €
estruturado em trés partes, cada uma dedicada a uma cena distinta — 0 jogo, o show, a
procissdo — todas unidas pela presenca da multiddo, que aparece como sujeito difuso e
sensivel, tocado pelo esporte, pela arte e pela fé. A metafora é o principal recurso poético
do texto, e esta sempre orientada a transcender o plano do real para apontar dimensdes
espirituais, emocionais e sociais da experiéncia publica. As metaforas do poema podem
ser lidas em companhia de Aristoteles, como segue: no jogo, o gol como parabola
espiritual; no show, a musica como cura e comunhdo; na missa, o estadio como catedral

do povo.

76



No jogo, o gol como parébola espiritual: sobressaem algumas metéforas dignas
de nota: “os coracdes vestiram equipamentos”. Os torcedores ndo sdo apenas
espectadores, mas participam do jogo com o coracdo, uma metafora que humaniza o
futebol e o transforma em ritual; “o apito que canta de chuteiras”. Personificacdo que
transforma o &rbitro numa figura quase musical, um maestro entre forgas opostas; “um
passaro evangélico” / “Lé, meu filho, o simbolo do gol”. O gol, momento de éxtase, €
elevado a condicdo de parabola sagrada, uma licdo espiritual. O futebol é aqui mais que
competicdo: é rito, drama, metafora do viver espiritual. A busca pelo gol é comparada a
jornada humana entre “o chdo do pecado e o céu que chama”. O poema transforma o
gramado em campo existencial, em que o esforgo e a fé coexistem. O pai que Ié o gol
como simbolo é a imagem do intérprete da vida como metafora, que vé no cotidiano um
gesto divino.

No show, a masica como cura e comunhdo: também nessa parte a metafora é
estruturante: “a artista que sabia como a luz gorjear na ponta dos espinhos”. A cantora
domina ndo sO a voz, mas também a dor do mundo. A metafora junta luz, canto e
sofrimento; “a muralha do estadio [...] a musica transpunha”. A arte rompe fronteiras
fisicas e sociais; “visiveis no invisivel proprio da comunhio”. O estadio se transforma
num templo da presenca espiritual, onde ausentes se tornam simbolicamente presentes. A
apresentacdo musical deixa de ser mero entretenimento para se transformar em ato
litirgico, cura coletiva, milagre urbano. A cantora ¢ uma figura quase profética, que
transforma o sofrimento em esperanca. O estadio se torna um espaco de epifania, o
invisivel (fé, dor, amor) se torna visivel na unido das vozes e corpos. A arte é vista como
forca mistica que une os dispersos, que consola e mobiliza.

Na missa, 0 estadio como catedral do povo: continuam os proferimentos
metafdricos do poeta flaneur sobre o estadio: “a héstia [...] sangrou como um pombo
entre langas”. A missa no estadio € vivida com tal intensidade que as imagens religiosas
se misturam ao real urbano e emocional; “catedral pulsando no gramado”. A
arquitetura tradicional da fé cede lugar a praca viva e aberta: o estadio é a nova catedral;
“nao tem peso nenhum sobre os ombros dos homens”. O templo é leve, é da multiddo,
ndo oprime, ao contrario das instituices pesadas. A procissao transforma o estadio em
santuario de massa, onde Maria reza “como um de nds” e onde a fé deixa de ser ritual
opressor para se tornar comunhdo espontanea. A Virgem experimenta, emocionada, a fé

popular, viva e coletiva, mais forte do que aquela dos templos frios. A igreja tradicional

77



é contrastada com esse novo sagrado, que se manifesta sem teto nem paredes, como uma
energia viva que brota do povo.

O poema reconfigura o estadio, normalmente visto como espaco secular, de lazer
ou espetaculo, em um simbolo multifacetado da experiéncia urbana: é campo de jogo,
onde a vida é parabola espiritual; é palco de arte, onde a mdsica cura e une 0s
marginalizados; é catedral popular, onde fé, emocdo e comunhdo se manifestam com
poténcia. A metafora, segundo Aristdteles, revela semelhancas ocultas, e Carphentier a
utiliza para mostrar que o sagrado se infiltra no cotidiano, que a multiddo anénima é, na
verdade, sujeito espiritual e politico de sua histéria. O poema convida o leitor a
reconhecer nos espacos urbanos, muitas vezes desvalorizados ou banalizados, uma

dimensdo transcendente e humanizadora.

3.2.3 O clube, espaco de piscina e bolero

O poeta flaneur metaforiza também o clube, ambiente comum nas cidades. Isso

acontece no poema “Piscina e bolero™:

A cidade gosta do Clube,

ama seus bracos de domingo,

seu peito de musica

e seu longo sorriso de piscina.

Gosta porque de cada frequentador que o procura
ele extingue a semanal cota de tédio,

e a descansa assim indo de corpo em corpo

e a renova entdo indo de alma em alma.

Ha sérios homens de cabeca branca

que dama e xadrez jogam sem dizer que ouvem

os palpites das vozes de outras épocas,

sob o invisivel olhar dos fundadores.

Nas cartas distribuidas como provisoes de historia,
0s valetes sdo rostos que partiram.

Sob o sol que as espia qual menino

espreitando romds numa tortura rosea,

mulheres de ondulados clarbes passam bronzeador,
deitam-se sob 6culos negros, sonham

e se deixam raptar

pela sombra de um passaro.

Criancgas levantam a dgua da piscina

numa chuva invertida da terra para o céu;
sorrisos brotam das ondas sem espuma,
mades batizam de novo as frontes de seu colo.

De noite, a cidade chegard em carruagens
com suas mulheres de cetim e leque

78



e homens de gravata e taca pronta.
Dancaréo sob luzes, diante de cristais,
vinte boleros que santificaram as tristezas
no altissimo jubilo que afinal percebe
que todo o drama das entregas humanas
Deus pode consolar num espago de cancéo.
O sax dira profundamente de um adeus,
mas pelos violinos de notas unitivas
casais abracardo na festa do seu sonho

a noturna aleluia que ecoa pelo Clube.

A cidade despertara mais amorosa

ao lado das harmonias que amanhecem.
(Carphentier, 2012 p. 93-94)

O poema é uma celebracdo lirica do Clube da cidade, espaco de lazer, memoria,

convivéncia e transcendéncia estética. Como em outros textos do autor, o ambiente

urbano é transfigurado poeticamente por meio de metaforas intensas, imagéticas e

espirituais, que ndo apenas descrevem o lugar, mas o elevam a simbolo da experiéncia

humana compartilhada. Pelo menos oito metaforas podem ser analisadas com base na

teoria classica aristotélica, que entende a metafora como a transposicao de sentido entre

dominios distintos por analogia ou semelhanga, sendo um modo de conhecer, emocionar

e organizar a realidade poética, como vemos no Quadro 1 a seguir:

Metafora

Comentario

“A cidade gosta do Clube, / ama seus bragos de
domingo”

A cidade ¢ personificada como uma entidade viva
e sensivel, que “ama o Clube” como se este fosse
um corpo: com “bragos”, “peito” e “sorriso”. Aqui
temos uma metafora organica e relacional. O Clube
assume a forma de um corpo amado, com gestos
acolhedores (os “bracos de domingo”), afeto (o
“peito de musica”) e alegria (“sorriso de piscina”).
Essa transposi¢ao transforma o espaco fisico em
sujeito de afeto e comunhao, mostrando o Clube
como extensdo emocional da cidade e de seus
habitantes.

“Extingue a semanal cota de tédio, / ¢ a descansa
assim indo de corpo em corpo / € a renova entdo
indo de alma em alma”.

O tédio ¢ tratado como uma “cota”, uma porgdo
que se acumula ¢ precisa ser consumida ou
esvaziada. O Clube aqui cumpre fungdo catartica e
regeneradora: elimina o peso da rotina e renova o
espirito. A metafora espacializa a alma: ela ¢
tocada, percorrida, como os corpos no Clube.
Assim, o lazer ndo ¢ superficial, mas uma
experiéncia transformadora da interioridade.

“Os valetes sio rostos que partiram”.

As cartas do baralho se tornam repositorios de
memoria, e os “valetes” figuram como rostos de
mortos ou ausentes. Essa ¢ uma metafora temporal,
que associa o jogo a histdria. Jogar cartas no Clube
¢ como invocar os fantasmas do passado. A
memoria afetiva dos fundadores permanece como
uma presenga invisivel, humanizando os objetos e
dando espessura emocional ao lazer.

79




13 . , . .
Criangas levantam a agua da piscina / numa
chuva invertida da terra para o céu”.

A brincadeira infantil ¢ vista como uma inversao
do ciclo natural da chuva. Essa imagem reencanta
a acdo cotidiana. Ao transformar a agua jogada ao
ar em “chuva invertida”, o poema sugere que as
criangas participam da criagdo do mundo,
injetando leveza e mistério ao espaco. E uma
metafora que comunica pureza, poesia €
celebragdo da infancia.

“O meio-dia cobrira como uma béngdo / o telhado
de pombos do ginasio”.

A luz solar ¢ comparada a uma béngao liturgica, e
0 ginasio, a um altar ou templo vivo. H4 aqui uma
sacralizacdo do cotidiano. O Clube se torna espaco
de comunhdo sagrada, ndo religiosa no sentido
estrito, mas espiritual: um lugar em que se vivem
intensamente as pequenas epifanias da vida, como
a alegria de vencer, o contato com a natureza, o
convivio com os outros.

“vinte boleros que santificaram as tristezas / no
altissimo jubilo”.

O bolero ¢ elevado a condi¢do de rito sagrado,
capaz de “santificar” a tristeza. A musica aqui
adquire fungdo redentora, como na tradigdo biblica
e aristotélica da catarse. O bolero, género marcado
por paixdo e dor, é também caminho de cura e
revelacdo. A danca no Clube ndo ¢ mero
entretenimento, mas liturgia do amor e da
memoria.

“A noturna aleluia que ecoa pelo Clube.”

A noite é povoada de uma “aleluia”, cantico de
louvor, ligado a musica e a experiéncia amorosa.
Essa metafora eleva a festa a um plano mistico: o
abrago dos casais torna-se uma ora¢ao noturna, um
louvor dangado. E o momento em que a vida
afetiva, a arte e a fé se fundem.

“A cidade despertara mais amorosa / ao lado
das harmonias que amanhecem.”

A cidade desperta “ao lado das harmonias”, como
se a musica pudesse acompanha-la na aurora. Essa
imagem conclui o poema com a ideia de que o
amor, a musica € o convivio vividos no Clube
transbordam  para o  cotidiano  urbano,
influenciando o modo como se vive, ama e sonha.
O Clube ¢é um repositorio de beleza e
transformagdo, irradiando para além de seus
muros.

Quadro 1 — Metéaforas sobre o Clube da cidade.
Fonte: A Pesquisadora.

Como podemos perceber, “Piscina e bolero” é um poema que, por meio de

metaforas sensiveis e espirituais, reconstréi o Clube da cidade como um espaco total da

experiéncia humana: corpo e alma se tocam no lazer, memoria e afeto permeiam o jogo,

fé e arte se entrelacam na danca e na masica, infancia, amor e comunh&o sdo reencenados

como celebragdes da vida.

Os clubes sociais ocupam um lugar emblematico na historia das cidades

brasileiras, especialmente entre os séculos XIX e XX. Surgidos como espacos de

sociabilidade da elite urbana, os clubes se consolidaram como centros de lazer, esporte e

80




cultura. Neles, familias inteiras passavam os fins de semana, celebravam festas, bailes e
eventos civicos, tecendo vinculos afetivos e comunitarios. Além de serem locais de
recreacdo, os clubes refletiam a estratificacdo social, a modernizacdo dos costumes e as
transformacgdes urbanas. Com o tempo, abriram-se a novos publicos, reinventando-se
frente as mudancas culturais e econémicas das cidades. Ainda hoje, guardam memorias
coletivas e representam um simbolo da convivéncia urbana. O Clube, assim como a
cidade, € visto como organismo vivo, um templo laico onde a existéncia se sublima em

beleza. Dai o poeta inclui-lo entre os espacos gozosos das cidades.

3.3 Metaforas da dor em espacos dolorosos

Na tradicdo catolica, os espacos dolorosos sdao lugares ou momentos marcados
pelo sofrimento, peniténcia e compaixao, associados a Paixao de Cristo e a dor da Virgem
Maria. Esses espacos tém funcéo devocional e pedagdgica, convidando o fiel a meditacao
sobre o sacrificio, 0 pecado e a redengdo. Entre os principais exemplos estdo: a via crucis
(ou via-sacra): composta por catorze estacdes que representam 0s passos de Jesus rumo
ao Calvario. Cada estacdo € um espaco simbdlico de dor, mas também de fé e esperanca;
0s santuarios de peregrinacdo penitencial: como Fatima, Lourdes ou Aparecida, que
acolhem promessas, sacrificios e oragdes de sUplica e agradecimento, muitas vezes
ligados ao sofrimento humano; as sete Dores de Maria: uma devogdo que relembra
episddios da vida da Virgem marcados pela dor, como a fuga para o Egito, a perda de
Jesus no templo e sua presenca ao pé da cruz. Esses espacos, fisicos ou simbdlicos, tém
uma funcgéo de ressignificacdo do sofrimento, oferecendo ao fiel um caminho espiritual
de empatia com a dor de Cristo e da humanidade. S&o, portanto, espacos de interiorizacao,
expiacdo e busca de sentido diante do sofrimento.

Adaptados metaforicamente por Carphentier, os espacos dolorosos permeiam 0s
ambientes das ruas, dos hospitais, da delegacia de policia, da penitenciéria, da favela, das
filas, dos engarrafamentos, do instituto médico legal, dos incéndios, dos asilos, das
inundacdes, dos velorios. Ao produzir o seu edificio metaférico das dores, Carphentier
advoga que “somos mais parecidos no sofrimento do que na felicidade” (Carphentier,
2012, p. 103). E explicita que as cidades sdo “os territorios visiveis das dores coletivas”,

e por isso convida o leitor a visitar, em companhia do poeta flaneur, esses conhecidos

81



espacos de dor. No Quadro 2, a seguir, desempacoto as metaforas relativas aos espagos
dolorosos.

Espaco “doloroso” Metafora Derivas de sentido da metiafora

O espago urbano é um cenario onde se desfilam
ndo apenas vaidades e aparéncias, mas,
sobretudo, as dores humanas. Ao comparar as
ruas a passarelas, o flaneur sugere que nelas se
encena, diariamente, o espeticulo da
existéncia. Nao um desfile glamuroso, mas um
As ruas da cidade “Passarelas da vida” cortejo de soliddes, lutas e esperancas. Cada
(Carphentier, 2002, p. 105) transeunte carrega sua propria historia, e o
asfalto torna-se palco das desigualdades, das
auséncias, dos cansagos visiveis nos passos
apressados ou arrastados. Nesse sentido, a
cidade se revela como vitrine das fragilidades
humanas, onde a dor se exibe sem luxo, em
gestos comuns, em olhares perdidos, em
siléncios que falam. A metafora, portanto,
ilumina a dimensdo tradgica do cotidiano
urbano, fazendo da rua ndo s6 um lugar de
passagem, mas um espelho coletivo da
condi¢do humana.

A metafora traduz com forga poética a
experiéncia coletiva do sofrimento humano
concentrado em um mesmo espaco. Ao utilizar
a imagem de um ‘“acampamento”, o flaneur
evoca a ideia de transitoriedade, precariedade ¢
agrupamento de corpos em situagdo de
emergéncia. Nesse campo provisorio, as dores
O hospital “Acampamento das dores” | se reunem, convivem e se expdem — dores
(Carphentier, 2002, p. 109) fisicas, emocionais, existenciais. O hospital
deixa de ser apenas um lugar de cura técnica e
se torna territorio simbolico onde a fragilidade
da vida se revela em sua forma mais crua. A
metafora transforma o espaco hospitalar em
uma geografia da dor partilhada, em que cada
leito ¢ uma tenda de espera, cada corredor um
campo de Dbatalhas silenciosas. Assim,
Carphentier nos faz ver o hospital ndo s6 como
instituigdo, mas como um retrato coletivo da
condi¢do humana diante do limite.

A metafora confere as delegacias um carater
geografico simbolico, onde se concentram
vozes feridas, narrativas de injustiga, medo e
revolta. S@o territorios marcados pela
“Territorio das queixas” linguagem da dor e do conflito, onde a queixa,
A delegacia (Carphentier, 2002, p. 111) mais que um procedimento legal, é o grito de
quem teve a ordem da vida violada. Cada
boletim registrado carrega uma historia de
perda, desamparo ou resisténcia, € o espaco da
delegacia se converte em um arquivo vivo da
violéncia urbana e das tensdes sociais. Ao
nomea-las assim, Carphentier revela que as
delegacias ndo sdo apenas instituigdes do
Estado, mas zonas de fricg@o entre o sujeito e a
lei, entre o trauma e a tentativa de reparagao.
Sao, portanto, territorios da palavra ferida.

82



A penitencidria

“Ulcera geral de ferro”
(Carphentier, 2002, p. 112)

A metafora contém intensa carga critica e
simbolica. A imagem da “Olcera” sugere uma
ferida aberta, dolorosa e purulenta, algo que
corroi de dentro, revelando uma doenca
profunda no corpo social. Ao qualifica-la como
“de ferro”, o poeta associa essa ferida a rigidez,
a clausura e a violéncia institucionalizada. A
penitenciaria, assim, aparece ndo apenas como
lugar de reclus@o, mas como sintoma visivel de
uma sociedade enferma, marcada pela exclusdo
e pelo fracasso em lidar com suas proprias
contradi¢des. E uma chaga metalica, enraizada
na estrutura urbana e social, que ndo cicatriza,
um espago onde a dor se cristaliza e se repete.
Carphentier transforma o carcere em emblema
do sofrimento coletivo e da degradagdo
humana sob o peso do controle e da
indiferenca.

A favela

“As ladeiras do exilio”
(Carphentier, 2002, p. 113)

Esta metafora pungente articula geografia e
exclusdo social. A “ladeira” sugere o esforgo
continuo, a inclinacdo ingreme da vida
marcada pela dificuldade e pelo desequilibrio.
Ja o “exilio” remete ao afastamento for¢ado, a
condicdo de quem vive & margem, fora do
centro de decisdes e direitos. Assim, a favela é
apresentada como um territorio elevado ndo
por privilégio, mas por abandono, um lugar
onde se habita longe do olhar do Estado, da
justica e da igualdade. Cada subida é também
uma metafora da resisténcia: corpos que
persistem apesar da precariedade, vozes que
ecoam mesmo em siléncio. Com essa imagem,
Carphentier denuncia a segregacdo urbana e
transforma a paisagem da favela em simbolo da
luta cotidiana de quem vive o exilio dentro da
propria cidade.

As filas

“A forma mais sutil de
genocidio”
(Carphentier, 2002, p. 105)

A metadfora ¢ uma dentncia contundente
disfarcada de ironia amarga. Ao associar a fila
— simbolo do cotidiano burocratico e da espera
passiva — ao genocidio, o poeta revela o
impacto devastador das violéncias lentas,
silenciosas e normalizadas. Nessas filas, de
hospitais, de auxilio, de comida ou de emprego,
vidas sdo desgastadas pela negligéncia, pelo
descaso e pela desigualdade estrutural. O
genocidio aqui ndo ¢ imediato, mas continuo e
institucional: mata aos poucos, por omissdo. A
metafora desvela como o tempo roubado, a
esperanca adiada e a dignidade negada também
sdo formas de morte. Carphentier transforma a
imagem banal da fila em simbolo tragico da
exclusdo, mostrando que, em certas realidades,
esperar ¢ sangrar sem ferida visivel.

O engarrafamento

“Nao somos mais que
esperas algemadas”
(Carphentier, 2002, p. 115)

A metafora revela com forga poética a condigao
de aprisionamento contemporaneo nos espagos
urbanos. Ao fundir “espera” com “algemas”, o
poeta denuncia uma imobilidade forcada, em
que o sujeito se torna refém do tempo perdido,
do progresso emperrado e da logica desumana
das metropoles. Nao se trata apenas de transito,

83




mas de uma existéncia atravancada, contida,
privada de fluxo e liberdade. A cidade, que
deveria ser lugar de movimento e encontro,
torna-se uma cela a céu aberto, onde corpos e
vidas se comprimem na lentiddo. Assim,
Carphentier transforma o cotidiano urbano em
metafora de um cativeiro moderno, onde a
espera nao ¢ op¢do, mas destino imposto.

O instituto médico-
legal

“Bisturis que sondam os
adeuses”
(Carphentier, 2002, p. 117)

A metafora ¢ de uma delicadeza brutal. Ao unir
a frieza do instrumento cirargico — o bisturi —
com a carga emocional da palavra “adeuses”, o
poeta transforma o ato técnico da necropsia em
um gesto quase ritual de despedida. Os bisturis
ndo cortam apenas tecidos; investigam
siléncios, encerram historias, desvelam a face
ultima da existéncia. O IML, espago
geralmente associado a dor, a violéncia e a
frieza burocratica da morte, ¢ aqui
poeticamente ressignificado como lugar onde
se tenta compreender o fim, onde a ciéncia toca
os vestigios do que ja foi vida. Assim,
Carphentier oferece uma imagem tocante e
ética da morte: uma busca respeitosa pelos
tragos finais de quem partiu.

O incéndio

“Voz das chamas e cinzas”
(Carphentier, 2002, p. 118)

A metafora recria uma tragédia urbana. Ao
atribuir voz ao fogo e aos restos que ele deixa
— as chamas e as cinzas — o poeta sugere que
o incéndio ndo ¢ apenas destrui¢ao material,
mas uma manifesta¢do que fala, que denuncia,
que grita silenciosamente o abandono, o
descaso ou a furia contida. As chamas
anunciam o caos, enquanto as cinzas narram o
que restou, como vestigios de uma perda. A
cidade, diante do fogo, torna-se vulneravel,
revelando suas feridas e seus limites. Com essa
imagem, Carphentier transforma a devastagao
em linguagem, fazendo do incéndio ndo apenas
um evento, mas um discurso ardente da dor e
da memoria.

O asilo

“Estacao da saudade”
(Carphentier, 2002, p. 120)

A metafora confere ao espago um carater
poético e melancoélico, transformando-o em um
lugar de espera e lembranga. A “estagdo”
sugere um ponto de passagem, um local onde
se aguardam partidas e chegadas, mas também
onde o tempo parece suspenso, marcado pela
auséncia e pelo siléncio. Ao associar o asilo a
“saudade”, o poeta enfatiza a condi¢do dos
idosos que vivem ali, muitas vezes distantes de
suas familias e de seus proprios passados. O
asilo, assim, torna-se um espaco onde o
presente se mistura & memoria, ¢ onde a
nostalgia e a soliddo se fazem presentes como
companheiras constantes. Carphentier, com
essa metafora, sensibiliza para a experiéncia
humana do envelhecimento e da separagdo,
revelando o asilo como um territdrio afetivo e
existencial.

A metafora atribui as 4aguas uma vontade
propria e um carater contestador. Ao chamar as
aguas de “rebeladas”, o poeta personifica a

84




for¢a natural que escapa ao controle humano,
transformando a inundagdo em uma
insurgéncia contra a ordem urbana
estabelecida. Essa imagem revela a tensdo
A inundagdo “As aguas rebeladas” entre a cidade e a natureza, evidenciando a
(Carphentier, 2002, p. 122) fragilidade das construgdes humanas diante do
poder dos elementos. As aguas, ao se
rebelarem, denunciam também as falhas
sociais e ambientais que agravam o impacto
das enchentes, como a ocupagdo desordenada e
anegligéncia institucional. Com essa metafora,
Carphentier ndo apenas descreve o fendmeno
natural, mas evoca um chamado de alerta, uma
voz de resisténcia que rompe o siléncio da
paisagem urbana.
Ao comparar a morte a um sono que cobre o
corpo inteiro, o poeta suaviza a dureza do fim,
conferindo-lhe uma dimensao tranquila e quase
repousante. Essa figura poética evoca a ideia de
descanso final, um estado silencioso em que a
“O corpo todo que a morte | vida se aquieta, preparando-se para a
O velodrio cobriu de sono” despedida. O wveldrio, entdo, torna-se um
(Carphentier, 2002, p. 124) espago de transicdo onde o sono da morte é
testemunhado, convidando ao respeito, a
reflexdo e a reveréncia. Carphentier transforma
o momento doloroso da perda em uma cena de
paz e dignidade, dando voz a delicadeza do
siléncio que envolve o corpo ausente.
Quadro 2 — Metéforas de dor em espagos dolorosos.

Fonte: A Pesquisadora.

Os espagos mapeados pelo poeta flaneur, ruas, hospitais, delegacia, penitenciaria,
favela, filas, engarrafamentos, IML, incéndios, asilos, inundacdes, velérios — compdem
uma geografia urbana da dor, lugares onde o corpo e a dignidade humana frequentemente
sdo testados, atravessados por experiéncias de sofrimento, exclusdo, violéncia ou
abandono. Esses espacos sdo marcados por uma presenca constante da fragilidade
humana, seja pelo adoecimento, pelo controle estatal, pela pobreza, pela morte ou pela
soliddo. Na obra de Carphentier, essas realidades ndo sdo descritas de forma direta e crua,
mas sim por meio de requintadas metaforas, como quando o asilo é a “estagdo da
saudade”, ou o corpo no velorio € “o corpo todo que a morte cobriu de sono”. Ao lancar
mé&o da metéfora classica, o poeta mobiliza uma operacdo poética que transfigura o real
sem apaga-lo, conferindo a ele uma camada de sentido simbolico, afetivo e critico.

A metafora, nesse contexto, € um recurso que tensiona o visivel e o invisivel da
cidade. Ao invés de nomear o sofrimento de forma direta, ela sugere, insinua, desloca -
tornando o leitor cimplice na producdo de sentido. Isso confere uma poténcia critica a

linguagem: por exemplo, chamar o asilo de “estagdo da saudade” ativa simultaneamente

85



a ideia de trénsito, passagem e abandono, mas também carrega uma carga emocional de
perda, de auséncia familiar, de espera sem retorno.

Assim, a metafora classica permite a linguagem literaria dar conta do indizivel:
ela humaniza o que o cotidiano tende a naturalizar ou a ignorar. Ao traduzir a dor urbana
em imagens poéticas, Carphentier denuncia sem panfletar, emociona sem melodrama, e
oferece ao leitor uma outra forma de olhar para a cidade, com olhos mais atentos,

sensiveis e criticos.

3.4 Metaforas da gléria em espacos gloriosos

Na tradicdo catolica, os espacos gloriosos sdo aqueles associados a manifestacéo
da presenca divina, a experiéncia da graca e a realizacdo da comunh&o entre o humano e
0 sagrado. Eles ndo se limitam a locais fisicos, mas podem também ser compreendidos
como estados espirituais. Ainda assim, ao longo da historia da igreja, esses espacos se
materializaram em formas concretas — templos, altares, relicarios, santuarios, entre outros
— com o objetivo de traduzir o mistério da gléria de Deus em experiéncias sensiveis.

No plano teoldgico, o Céu é o espaco glorioso por exceléncia na fé catdlica. E
concebido como a morada definitiva de Deus, dos anjos e dos santos. Ali, segundo a
doutrina, os justos gozam da visdo beatifica, a plena contemplacéo de Deus, livre da dor,
da morte e do pecado. A liturgia e a espiritualidade catolicas frequentemente fazem aluséo
ao Céu como a “Patria definitiva”, onde se realiza a comunhé&o perfeita.

A igreja (templo) é chamada de “Casa de Deus” e representa na terra uma
antecipacdo do Céu. Em sua arquitetura e simbolismo, a igreja catolica estrutura-se como
espaco glorioso: o altar, o sacrério, as abdbadas, a luz filtrada pelas vidracas, tudo aponta
para a gléria do divino. O altar, em especial, é o lugar da Eucaristia, centro da vida crista,
onde Cristo se faz presente de modo real.

Lugares como Féatima, Lourdes, Aparecida, entre outros, sdo considerados
espacos gloriosos por serem locais de apari¢des ou manifestacBes extraordinarias da
Virgem Maria ou de milagres. Ali, muitos fiéis relatam experiéncias espirituais
profundas, curas e conversdes. Esses santuarios se tornam pontos de encontro entre o
sagrado e o humano, carregados de simbolismo e devocéo.

Os timulos de martires e santos, as reliquias, as catacumbas ou os sepulcros dentro

de igrejas sdo vistos como espacos gloriosos, pois remetem a vitdria da vida sobre a morte,

86



a santidade e a continuidade da igreja no tempo. Ha uma glorificacao da carne que foi fiel
até o fim, como expressdo da esperanca cristd na ressurreicdo. No plano espiritual, o
conceito de “glorificacdo” se aplica também ao corpo ressuscitado, como se afirma no
Credo: “creio na ressurreicdo da carne”. Na liturgia, essa gloria futura é celebrada de
forma simbolica e sensorial. A liturgia da Pascoa, por exemplo, estd impregnada de
elementos que evocam a gloria do Ressuscitado: luz, canto, perfume, som de sinos,
incenso, etc.

A iconografia, a musica sacra, 0s vitrais, os afrescos, tudo na arte sacra catdlica
busca expressar a gloria de Deus. S&o espacos visuais ou sonoros onde o fiel é elevado
ao mistério, ao encantamento da fé, e convidado a contemplagdo. Em sintese, 0s espacos
gloriosos na tradicdo catdlica séo interfaces entre o tempo e a eternidade, entre 0 mundo
visivel e o invisivel. Eles afirmam que a presenca de Deus pode ser sentida, celebrada e
vislumbrada j& nesta vida, mesmo que de maneira parcial, em preparacao para a plenitude
prometida no Reino dos Céus.

Em Contemplacdo das cidades, Carphentier estende a concep¢do de espacos
gloriosos da cidade a academia de letras, quermesse, ermida, catedral, batismo,
confirmagédo, ordenagdo, matrimonio, procissdo, novena, missa, via-sacra. Segundo o
poeta, “a cidade se ilumina e se expande nos espagos de glorificagdao, nos movimentos de
louvor que se verificam nos templos, nas ruas, nas instituicbes sagradas, na maior
evidéncia da vida sacramental” (Carphentier, 2012, p. 127). A seguir as metaforas com
as quais 0 poeta veste esses espagos.

Espaco “glorioso” Metafora Derivas de sentido da metafora

O poeta ressignifica a Academia de Letras
como um espago de presenga viva e inquieta,
afastando-se da ideia de imobilidade
associada a tradicdo. O poeta sugere que os
ocupantes dessas cadeiras ndo estdo apenas
guardando a memodria literaria, mas atuando
como sentinelas da ética, da linguagem e do
A Academia de Letras | “As cadeiras da vigilia” sonho coletivo. Os escritores sdo vistos como
(Carphentier, 2012, p. 129) figuras que transcendem seus proprios livros,
deixando rastros que iluminam, germinam e
evocam memoria. A metafora transforma as
cadeiras académicas ndo em tronos de
vaidade, mas em postos de vigilia ativa, onde
a literatura ¢ acdo espiritual e politica, e os
“escolhidos das Letras” tornam-se agentes de
inquietagdo ¢ esperanga.

A metafora revela a fusdo entre o sagrado ¢ o
popular. A “oragdo geral” sugere uma
religiosidade coletiva, difusa, que se espalha
pela cidade; ja o fato de ela estar “rindo”

87



A quermesse

“Uma oracdo geral anda
rindo nas ruas”
(Carphentier, 2012, p. 131)

confere a fé um tom de alegria, irreveréncia e
corporeidade. O poeta desloca a oragdo do
espago contido da igreja para o espago aberto
da rua, transformando a devogdo em
celebragdo comunitaria, viva, festiva e
corporal. Ao invés de uma fé silenciosa e
recolhida, a quermesse encarna uma
espiritualidade popular que se expressa em
cores, comidas, dangas e risos, uma religido
que pulsa com o cotidiano e os afetos. E uma
imagem que sintetiza bem a ambiguidade
entre o sagrado e o profano, tdo presente nas
festas populares brasileiras: uma oragdo que
caminha, que sorri, que vive entre 0 povo.

A ermida

“Igrejinha
montanha”
(Carphentier, 2012, p. 132)

pousada  na

A metafora evoca uma imagem de leveza,
recolhimento ¢ elevagdo espiritual. Ao
empregar o verbo “pousada”, o poeta sugere
que a ermida, pequena capela isolada, ndo
esta fincada com rigidez, mas sim assentada
com delicadeza, como um passaro
suavemente pousado sobre a vastidao do
mundo. Essa imagem transmite a ideia de um
sagrado intimo e silencioso, longe das
multiddes, que se insinua suavemente na
paisagem natural, fundindo o divino com o
ambiente. A montanha, tradicional simbolo
de transcendéncia, refor¢a o aspecto de
ascensdo espiritual, enquanto a “igrejinha”,
diminutivo  afetivo, indica uma fé
despretensiosa, modesta, mais voltada a
contemplagdo do que a ostentacao religiosa.

A catedral

“Toda catedral ¢ madona de
pedras”
(Carphentier, 2012, p. 134)

A metafora funde dois icones do imaginario
catdlico: a  catedral, grandiosa e
arquitetonica, ¢ a madona, figura da Virgem
Maria, simbolo de acolhimento, pureza e
maternidade. Ao dizer que a catedral ¢ uma
“madona de pedras”, o poeta humaniza a
construcao, atribuindo-lhe tragos femininos e
maternos, como se ela envolvesse e acolhesse
os fiéis com ternura silenciosa. A rigidez da
pedra se suaviza na imagem da madona,
sugerindo que a grandeza da catedral ndo esta
apenas em sua imponéncia fisica, mas em sua
capacidade de proteger, nutrir e inspirar
devocdo, como uma mée. E uma metafora
que espiritualiza a arquitetura e feminiliza o
sagrado, revelando a catedral como presenga
viva, amorosa € intercessora no mundo.

O batismo

“Familias festejaram  os
novos cidadaos / da cidade de
Deus na cidade dos homens”
(Carphentier, 2012, p. 135)

A metafora traduz a experiéncia do batismo
catdlico, sinalizando o ingresso espiritual dos
batizados — geralmente criangas — na "cidade
de Deus", expressio que remete a
comunidade eclesiastica e a promessa da vida
eterna. Ao mesmo tempo, o verso reconhece
que esse rito sagrado ocorre no espago
concreto e imperfeito da “cidade dos
homens”, ou seja, no mundo terreno,
marcado por suas contradi¢des. A imagem
sugere, portanto, uma tensdo entre o sagrado
e o profano, entre o ideal divino ¢ a realidade

88




humana, celebrando o batismo como um elo
simbolico entre esses dois dominios.

A confirmacao

“Um sacramento nos arma
cavaleiros / para o combate
no Amago das trevas”
(Carphentier, 2012, p. 136)

A metafora refere-se ao sacramento da
Confirma¢ao como um rito de fortalecimento
espiritual. Ao dizer que o sacramento “arma
cavaleiros”, o poeta evoca a imagem
medieval do guerreiro investido com honra e
missdo, sugerindo que o crismado recebe nao
apenas a fé, mas também a coragem e a
responsabilidade de lutar contra o mal, “o
amago das trevas”. Trata-se de uma metafora
que conjuga espiritualidade e combate ético,
apresentando o cristio como alguém
convocado a resistir as forgas da escuriddo no
mundo, armado com os dons do Espirito.

A ordenacdo

“E a palavra a rede e o teu
cajado, / pastor das aguas,
vales e desertos”
(Carphentier, 2012, p. 137)

A metafora associa a ordenagdo sacerdotal a
figura do pastor-missionario, cuja principal
ferramenta € a palavra, comparada tanto a
rede do pescador, que atrai e retine, quanto ao
cajado do pastor, que guia e¢ protege. Ao
chamar o ordenado de “pastor das aguas,
vales e desertos”, o poema sugere que sua
missdo ¢ ampla e desafiadora, estendendo-se
por todos os territérios da vida humana,
sejam férteis (aguas e vales) ou daridos
(desertos). A metafora ressalta o papel do
sacerdote como guia espiritual em todos os
contextos, munido da palavra como
instrumento de salvagdo.

O matrimo6nio

“Alegra-se a cidade com
fundacio de mais um
templo, /

doméstico altar com seu rito
cotidiano”

(Carphentier, 2012, p. 138)

A metafora traduz poeticamente o
matriménio catolico como a constru¢do de
um “templo” no seio da sociedade. O lar ¢
comparado a um altar sagrado, onde se
celebra diariamente o amor, o cuidado e a
fidelidade, os “ritos cotidianos” da vida a
dois. Ao dizer que a cidade se alegra, o verso
sugere que o casamento ndo € apenas um ato
privado, mas também uma celebracdo
comunitaria que fortalece o tecido social e
espiritual da comunidade. Trata-se de uma
visdo sacramental do matriménio como
espago sagrado vivido no ordinario.

A procissdo

“Bracos e devogdes na tarde
me carregam, / tensos como
os que vi lancando as redes”
(Carphentier, 2012, p. 139)

A metafora evoca a procissdo como um ato
coletivo de fé intensa e esfor¢o fisico. Os
“bracos e devocdes” remetem aos fiéis que
carregam imagens sagradas, guiados por
fervor e sacrificio, comparados a pescadores
langando redes — imagem biblica recorrente,
associada a missdo apostolica. A tensdo dos
corpos revela a entrega total, tanto espiritual
quanto  corporal, que marca essas
manifestagdes publicas de fé. O poeta sugere,
assim, que a procissdo ¢ um gesto de
evangelizagdo ¢ comunhdo, carregado de
esforco, esperanca e tradigdo.

A metafora confere uma dimensdo cosmica a
pratica da novena, transformando o tergo,
objeto simples e cotidiano, em constelagdo de
fé. As “contas rezadas” tornam-se “pequenos
astros”, sugerindo que cada oracdo ilumina e

89




“Eis o terco: contas rezadas | sustenta um “céu”, ou seja, uma esperanga
sia0 pequenos astros / que um | espiritual, uma ligacdo com o divino. As

A novena céu sustentam entre sofridas | “sofridas maos” indicam que essa fé nasce da
maos” dor e da perseveranga, revelando a devogao
(Carphentier, 2012, p. 141) popular como forga silenciosa que mantém

vivo o sagrado no mundo. Trata-se de uma
metafora de ternura e resisténcia.

A metafora confere a celebracdo litirgica um
carater de ensinamento supremo. A palavra
“catedra” remete ao assento do mestre,
simbolo de autoridade e transmissdo de saber,
especialmente na tradicdo eclesiastica, em
que a “catedra” do bispo representa sua
“A catedra de Deus” missdo de ensinar. Ao dizer que a missa € “a
A missa (Carphentier, 2012, p. 143) catedra de Deus”, a metafora destaca que,
naquele momento, é o proprio Deus quem
ensina, orienta e alimenta espiritualmente os
fiéis, por meio da Palavra e da Eucaristia. E
uma imagem que eleva a missa a um espago

de revelagao e formagao divina.
A metafora representa a Via-Sacra como uma
experiéncia coletiva de comunhdo com o
sofrimento de Cristo. Ao afirmar que “a
cidade” caminha, o verso sugere que ndo
apenas os individuos, mas o espago urbano
“Yem a cidade andar nos | como um todo se mobiliza e se transforma,
A via-sacra passos da paixio” incorporando os passos da paixdo. E como se
(Carphentier, 2012, p. 144) o percurso sagrado se derramasse sobre as
ruas, fazendo com que o drama espiritual
ultrapasse os limites do templo e penetre o
cotidiano. A metafora expressa, assim, a forca
ritual da fé que envolve a comunidade inteira
no mistério do sofrimento Redentor.
Quadro 3 — Metéforas de gl6ria em espacos gloriosos.

Fonte: A Pesquisadora.

O Quadro demonstra como o0s espacos gloriosos da cidade revisitados pelo poeta
flaneur sdo revestidos de lirismo e sacralidade por meio de metéforas classicas que
conferem a esses espacos e ritos uma dimensao simbolica e espiritual. Carphentier lanca
mdo de imagens elevadas, inspiradas na tradicdo retorica e religiosa, para poetizar o
cotidiano urbano. A metéfora classica, nesse contexto, torna-se um instrumento de
transfiguracdo simbdlica, capaz de revelar o sagrado no ordinario. Assim, ele funde
elementos da cultura popular, da tradicdo catdlica e da vida urbana num mesmo tecido
poético. Por exemplo, a academia de Letras é retratada como um templo da palavra e da
memoria, espaco da permanéncia e do legado, uma espécie de altar da cultura; a
quermesse é vista como celebracdo comunitaria que une o profano e o sagrado, com
cheiro de comida, jogos e musica, mas também marcada por devocéo e alegria coletiva;
a ermida é chamada de “igrejinha pousada na montanha”, imagem que evoca delicadeza,

isolamento e protecdo, como se a fé ali repousasse entre 0 céu e a terra; a catedral é

90



metaforizada como “madona de pedras”, atribuindo a constru¢do arquitetonica a aura de
uma figura maternal e sagrada, expressao da fé erguida em forma monumental.

Essa tessitura de metaforas mostra como Carphentier usa 0os moldes classicos,
muitas vezes inspirados na tradi¢do biblica, na poesia sacra e nos ideais da retdrica antiga,
para eleva-los poeticamente, reinterpretando a cidade ndo s6 como lugar de cimento e
transito, mas como cenario de transcendéncia e memoria coletiva. A metafora classica,
portanto, é 0 eixo poético que sustenta sua visdo de mundo: um mundo em que o cotidiano
urbano pode ser lido a luz do sagrado, do épico e do eterno.

A metafora cléssica, desde a retérica greco-romana até sua permanéncia na
tradicdo poética ocidental, € uma forma de nomear o mundo por elevacdo simbolica. A
relacdo de semelhanca estabelecida pela metafora tende a solenidade e a nobreza da
forma: ela busca ndo apenas descrever, mas transfigurar o objeto nomeado, inscrevendo-
0 numa ordem superior de sentido, porque se afasta da banalidade da linguagem ordinaria
(Aristoteles, 1973).

Essa tradicdo se prolonga na cultura judaico-cristd, que associa o visivel ao
invisivel, o terreno ao celeste. E nesse horizonte que se inscreve a obra lirica de Max
Carphentier, sobretudo em seus poemas sobre o0s espacos gloriosos da cidade, nos quais
a metafora classica se torna o eixo estruturante da linguagem poética. Esses espagos,
como a catedral, a ermida, o batismo, a confirmacéo, a procissao, a missa, entre outros,
n&o sao apenas descritos, mas interpretados poeticamente como manifestagdes do sagrado
no cotidiano urbano.

E 0 que vimos na metafora da catedral como “madona de pedras”. A construgio
arquitetonica € alcada a condicao de figura maternal e espiritual, retomando a imagem da
Virgem Maria como matriz da fé. Trata-se de uma metéafora classica em sua esséncia:
enobrece 0 espaco fisico conferindo-lhe aura simbdlica e religiosa. O mesmo ocorre com
a imagem do batismo, em que os “novos cidaddos da cidade de Deus na cidade dos
homens” sao assim nomeados para marcar o duplo pertencimento do sujeito: o terreno e
o espiritual. A cidade, espaco secular, é também lugar da graca. A metéfora, aqui, realiza
0 que Paul Ricoeur define como a capacidade de dizer algo novo ao reorganizar o real por
meio da linguagem figurada (Ricoeur, 2000).

Ao tratar da confirmacéo, Carphentier afirma que “um sacramento nos arma
cavaleiros para o combate no d&mago das trevas”. A imagem do cavaleiro remete a
iconografia medieval cristd, em que o fiel é investido de coragem para lutar contra o0 mal.

A metéfora transforma um rito sacramental em cena épica, sugerindo que a experiéncia

91



religiosa é também uma luta simbdlica. A forca da metéfora classica também se vé na
evocacao do matrimonio como “fundagdo de mais um templo, doméstico altar com seu
rito cotidiano”. O lar ¢ interpretado como templo, e o cotidiano, como liturgia. O amor
conjugal é revestido de solenidade espiritual, forma de elevar a experiéncia afetiva a
dimenséo do sagrado. E como se estivéssemos diante de uma comparago, como assinala

0 pesquisador Heronides Moura:

A metafora é uma ampliagdo de nossa capacidade de comparar. A grande
diferenca é que a meté&fora compara coisas muito diferentes, estabelece uma
analogia entre elas, e de certa forma as insere numa mesma categoria, criada
pela prdpria metafora. Ao usarmos aquela metafora um pouco triste, ja citada
antes, O casamento € uma empresa, nés consideramos que ha algumas
caracteristicas comuns, que unem coisas tao distintas, quanto um casamento e
uma empresa (Moura, 2012, p. 7).

Moura, como vemos, oferece uma leitura interessante e acessivel da metafora
como uma forma ampliada de comparacdo, que vai além da similitude direta para criar
analogias conceituais entre dominios distantes. Ao afirmar que a metafora “cria uma
categoria” ao aproximar elementos distintos, o autor antecipa, em linguagem clara, uma
das teses centrais da linguistica cognitiva, especialmente de George Lakoff e Mark
Johnson: a metafora como estrutura de pensamento, nao apenas figura de linguagem.

No exemplo do lar como sendo um templo, hd um deslocamento semantico que
produz uma nova forma de compreender o casamento, a partir das I6gicas de religiosidade
e rituais liturgicos. Essa comparacdo ndo apenas revela algo sobre o casamento na
cosmovisdo catdlica, mas também molda a forma como ele é vivido, como se exigisse
sacralidade e devogdo, tal qual uma organizacdo eclesiastica. A reflexdo de Moura,
portanto, mostra que a metafora ndo apenas comunica algo de maneira mais expressiva,
mas cria sentido, ao produzir categorias simbolicas novas.

Essa capacidade de cruzar fronteiras conceituais, comparando o intimo com o
teoldgico, o humano com o divino, o espiritual com o urbano, é o que permite, por
exemplo, que Carphentier descreva a missa como “catedra de Deus” ou a academia de
Letras como “as cadeiras da vigilia”: metaforas que, embora se apoiem em diferencas
estruturais, criam zonas comuns de significacdo, abrindo novas formas de ver e sentir o
mundo.

Guedelha (2013, p. 109), citando Ricoeur (2000), sublinha os caracteres

fundamentais da metéfora aristotélica, ressaltando as relagcdes presentes na metéafora:

92



necessidade de desvio da linguagem vulgar, empréstimo de um termo “estrangeiro”,
substituicdo de um termo proprio por um termo trdpico, contraposicdo entre sentido
préprio e sentido novo e preenchimento de um vazio semantico. Esses caracteres sao
observéaveis em todas as metaforas listadas no Quadro 3. E o caso da metafora do “padre”
como “pastor das aguas, vales e desertos”, como segue:

A) Necessidade de desvio da linguagem vulgar: o poeta, para descrever o padre e
o0 seu oficio, sente necessidade de marcar a sua mensagem com uma linguagem especial,
que se aparte das formas ordinarias de dizer. Por isso, ele busca construir uma linguagem
figurada;

B) Empréstimo de um termo “estrangeiro”: o termo “pastor” consiste um um
empréstimo retirado do campo da pecuéria, mais especificamente a ovinocultura,
passando a significar em outro campo, o dos oficios religiosos;

C) Substituicdo de um termo préprio por um termo tropico: o termo trépico € o
termo que Aristoteles denomina de “estrangeiro”, tomado por empréstimo. Assim, o
termo tropico “pastor das dguas, vales e desertos” substitui o termo proprio “padre”;

D) Contraposicao entre sentido préprio e sentido novo: os procedimentos de
empréstimo e substituicdo acarretam a linguagem figurada, que veicula um sentido novo;

E) Preenchimento de um vazio semantico: refere-se a ideia de que, diante de algo
que ainda ndo tem um nome exato, uma forma precisa de ser dito ou compreendido, a
metafora entra como ponte linguistica e conceitual. Esse “vazio” surge quando a
linguagem literal ndo da conta de expressar uma experiéncia complexa, nova ou subjetiva.
A metafora, entdo, cria sentido onde ele ainda néo estava definido, ampliando o campo
do que pode ser dito, sentido e pensado. Essa concepg¢do € muito proxima da defendida
por pensadores como Paul Ricoeur, que via a metafora como um “excedente de visdo”, e
também Octavio Paz, para quem a metafora nomeia 0 que ainda ndo tem nome. Dessa
forma, quando o poeta identifica o padre como “pastor das aguas, vales e desertos”, ele
diz algo que néo teria como ser dito de outra forma, sem perda de contetdo semantico.

Em sintese, a metafora classica em Carphentier ndo é ornamento, mas estrutura de
pensamento e visdo do mundo. Ela permite ler os espacos da cidade como teatro do
sagrado, onde os ritos, os edificios e os gestos cotidianos séo interpretados como signos
de uma realidade mais alta. E por meio dela que o poeta reconcilia o urbano com o divino,

o transitorio com o eterno, fazendo da cidade um espaco glorioso da linguagem e da fé.

93



4. A METAFORIZACAO DOS TIPOS HUMANOS QUE ESCULPEM A
FISIONOMIA DAS CIDADES

Este capitulo explora a metaforizacdo de diversos profissionais que enformam a
cidade e também pde em cena aqueles que se convertem em “clamores ambulantes™, 0S
doentes, indigentes, deficientes e marginalizados que perambulam pela cidade,
materializando uma grande massa de pessoas invisibilizadas. A base tedrica do capitulo
é a teoria da metafora conceptual, proposta por George Lakoff e Mark Johnson (2002).

4.1 A teoria da Metafora Conceptual como “virada paradigmatica”

Até a publicacdo do livro Metaphors We Live By, de George Lakoff e Mark
Johnson (1980), a metafora era tradicionalmente vista como uma figura de linguagem.
Considerada um recurso de estilo, ela pertencia quase exclusivamente ao campo da poesia
e da retdrica, sendo encarada como uma forma de linguagem figurada, que desviava da
comunicacao literal para gerar um efeito estético ou persuasivo, como vimos no capitulo
anterior. Nessa visdo classica, a metafora era superficial, algo que se podia adicionar ou
remover de um texto sem alterar fundamentalmente seu significado.

O livro de Lakoff e Johnson foi traduzido para o portugués no ano de 2002, com
o titulo Metaforas da vida cotidiana. Na apresentacdo, os tradutores aludem ao fato de
que ele representou uma “virada paradigmatica” nos estudos da metafora. A grande
mudanca de paradigma proposta por Lakoff e Johnson é a ideia de que a metafora ndo é
periférica, mas central ao pensamento humano. Para eles, a metafora €, acima de tudo,
um mecanismo cognitivo. Isso significa que ela ndo reside apenas na linguagem, mas em
nossa propria estrutura mental, determinando como pensamos, raciocinamos e agimos.
Ao invés de ser um simples adorno, a metéfora € o alicerce sobre o qual construimos a
nossa compreensao de conceitos abstratos:

“Em todos os aspectos da vida [...] definimos nossa realidade em termos de
metéaforas e entdo comegamos a agir com base nelas. Fazemos inferéncias,
fixamos objetivos, estabelecemos compromissos e executamos planos, tudo na

base da estruturacéo consciente ou inconsciente de nossa experiéncia por meio
de metaforas” (Lakoff & Johnson, 2002, p. 260).

Essa teoria se baseia na no¢do de que a nossa mente usa experiéncias e conceitos

concretos e corporeos para dar sentido a realidades mais abstratas ou dificeis de

94



conceptualizar. O capitulo 3 desta Dissertacdo demonstrou que, no modelo cléssico, de
matriz aristotélica, a metafora era tratada, sobretudo como uma figura de linguagem,
restrita ao discurso literario ou retorico; como uma substituicdo de termos com fins
decorativos ou estéticos; como algo secundario, fora do dominio do pensamento légico e
racional. Em contrapartida, a teoria da metafora conceptual propGe que a metéfora é
cognitiva, isto é, estrutura 0 modo como pensamos, agimos e percebemos o mundo;
nossas experiéncias corporais, sensoriais e culturais moldam sistemas metaféricos que
estruturam conceitos abstratos; usamos metaforas para compreender conceitos complexos
por meio de dominios mais concretos e familiares.

A partir dessa concepc¢éo, 0s autores da teoria conceptual estabelecem um novo
conceito de metafora, como segue: “A esséncia da metafora é compreender e experenciar
uma coisa em termos de outra” (Lakoff & Johnson, 2002, p. 47-48). A metafora, nesse
conceito, ndo é apenas uma figura de linguagem usada para embelezar o discurso, mas
um instrumento cognitivo fundamental. Ela permite que uma ideia abstrata, complexa ou
pouco tangivel seja compreendida através de outra mais concreta ou familiar. Os tedricos
afirmam que ndo apenas pensamos metaforicamente, mas vivenciamos o mundo de forma
metafdrica. 1sso quer dizer que a metafora ndo esta sé na linguagem que usamos, mas na
forma como percebemos, sentimos e interagimos com 0 mundo, uma vez gque nossas a¢oes
sdo guiadas por estruturas metaféricas profundamente internalizadas e, muitas vezes,
inconscientes.

A “virada paradigmatica”, portanto, foi: epistemoldgica, porque a metéfora
passou a ser vista como parte da estrutura do pensamento, ndo apenas uma questéo de
linguagem; interdisciplinar, porque influenciou areas como linguistica cognitiva,
filosofia, psicologia, educacéo, inteligéncia artificial, entre outras; revolucionaria, porque
mostrou que nosso raciocinio estd enraizado em estruturas metaféricas, muitas vezes
inconscientes, moldadas por nossa experiéncia corporal e cultural. Assim, a virada
paradigmatica da teoria da metafora conceptual esta no reconhecimento de que a metafora
ndo é algo que simplesmente “usamos”, mas algo com que, e por meio do qual, pensamos
e agimos. Ela € constitutiva da cogni¢do humana.

A filosofia tradicional, especialmente desde Platdo e Descartes, costuma operar
com a ideia de que a razdo é objetiva, universal e desinteressada, 0 conhecimento
verdadeiro decorre de uma representacdo fiel da realidade e a linguagem serve apenas
para nomear ou descrever o mundo, de forma neutra. Com a metafora conceptual,

passamos a lidar com a no¢do de que a razao € corporea, experiencial e metaforicamente

95



estruturada e de que ndo pensamos de forma puramente I6gica, mas sim por meio de
meté&foras ancoradas em experiéncias sensoriais e culturais. 1sso coloca em xeque o ideal
de uma racionalidade “pura”, afirmando uma razdo situada e metaféorica. A
fenomenologia, especialmente em Merleau-Ponty (1999), ja afirmava que o corpo € o
centro da experiéncia do mundo.

A metafora conceptual reforca essa ideia, ao mostrar que as metaforas conceituais
derivam de experiéncias corporais basicas (como “cima é bom”, “frio é auséncia de
afeto”, “caminho é vida”). Por exemplo, a metafora JESUS E O CORDEIRO
(Carphentier, 2012, p. 157), recorrente na literatura biblica, se baseia na experiéncia
concreta das pessoas da época que cuidavam de rebanhos, especialmente ovinos. Assim,
a teoria aproxima-se da fenomenologia ao valorizar a corporeidade como base da
cognicdo. Significa que as metaforas conceituais emergem da experiéncia sensivel e
corporal no mundo. Ou seja, pensamos a partir do corpo, da percepcdo e da interagdo
fisica com o ambiente, o que aproxima esse pensamento da fenomenologia de Merleau-
Ponty, que também vé no corpo o fundamento da experiéncia e do sentido.

A metafora JESUS E O CORDEIRO tem raizes na vivéncia cultural e religiosa do
sacrificio animal como expiacdo dos pecados. Para as pessoas da época de Cristo, essa
associacdo era tangivel, vivida — os cordeiros eram parte do cotidiano e do ritual. Assim,
a metafora ndo é arbitraria: ela ganha forca exatamente porque parte de uma experiéncia
concreta e encarnada, inscrita na cultura e nos sentidos. Assim, a linguagem metaférica
estd ancorada no corpo, ndo apenas na mente abstrata. 1sso vai ao encontro da visdo
fenomenoldgica, para a qual o corpo ndo é objeto, mas sujeito da percepcdo e da
significacdo. Assim, quando o poeta conceptualiza que JESUS E O CORDEIRO, 0 que
estd em jogo ndo é apenas uma comparacdo poética, mas uma construcdo de sentido
profundamente enraizada no modo como os sujeitos daquela cultura vivenciavam e
compreendiam o mundo.

Inegavel também é a conexdo com o giro linguistico moderno e pos-
estruturalismo. A teoria da metéfora conceptual dialoga com pensadores como Nietzsche,
Derrida e Foucault, ao sugerir que ndo ha acesso direto a realidade, mas sim uma
mediacdo constante por estruturas linguisticas e culturais; e 0s conceitos “neutros” da
filosofia séo frequentemente metafdricos e historicamente condicionados. Nietzsche, por
exemplo, afirmou que “a verdade ¢ uma metafora que se esqueceu que ¢ metafora”.
Lakoff e Johnson (2002) oferecem uma base cognitiva e linguistica para essa intuicdo

filosofica, possibilitando entendermos que a teoria conceptual promove, na filosofia, uma

96



critica & razdo objetiva e desincorporada, uma valorizacdo da corporeidade e da
experiéncia vivida, uma aproximacdo com fenomenologia, hermenéutica e p0s-
estruturalismo; uma releitura critica dos proprios conceitos filosoficos, e uma

compreensdo ética e politica dos efeitos das metaforas.

4.1.1 Relagéo entre dominios

A metéfora conceptual opera pela projecdo de um dominio da realidade sobre
outro dominio da realidade, aos quais Lakoff e Johnson (2002) denominam “dominio-
alvo” e “dominio-fonte”. O dominio-alvo é algo abstrato ou dificil de apreender e
explicar. Por exemplo, conceitos como amor, tempo, mente, emog¢des. J& 0 dominio-fonte
é algo concreto, sensorial, cotidiano, que serve de fonte para a analogia metaférica para
iluminar a compreensao. Lilian Ferrari, comentando a conceituacgao provida por Lakoff e

Johnson, explica:

A metéafora €, essencialmente, um mecanismo que envolve a conceptualizagdo
de um dominio de experiéncia em termos de outro. Sendo assim, para cada
metafora, é possivel identificar um dominio-fonte e um dominio-alvo. O
dominio-fonte envolve propriedades fisicas e areas relativamente concretas da
experiéncia, enquanto o dominio-alvo tende a ser mais abstrato. Em exemplos

29, ¢

como “ele tem alta reputagdo na empresa”; “ele despontou como o ator revelagdo
este ano”; “Jodo tem um cargo relativamente baixo”, o dominio-fonte € a
dimenséo vertical do espaco fisico, e 0 dominio-alvo € o status social (Ferrari,
2011, p. 92).

Nessa fusdo de dominios apontada por Ferrari, “O repertorio de conhecimentos,
informacdes, concepgdes que temos relativamente ao dominio-fonte é deslocado para o
dominio-alvo” (Guedelha, 2013, p. 149). Nesse sentido, a metafora conceptual € expressa
pela formula DOMINIO-ALVO E DOMINIO-FONTE? (Lakoff e Johnson, 2002). A
explicacdo de Guedelha (2013) evidencia que a metafora conceptual é mais do que uma
associacdo linguistica: € um processo de transposicdo ativa de estruturas cognitivas, em
gue o dominio-fonte funciona como matriz interpretativa para o dominio-alvo. Isso
reforca a ideia de que as metéforas ndo apenas refletem o pensamento, mas moldam a
maneira como pensamos, sentimos e agimos no mundo.

Por essa concepcdo, ao usar uma metéafora, transferimos ndo apenas palavras, mas
todo um repertorio simbalico, histérico, cultural e afetivo de um dominio da realidade

para outro. E esse repertério pode ser mapeado, numa atividade que chamamos de

2 Reitera-se que, por questdes metodoldgicas, as metaforas conceptuais sdo grafadas sempre com
maiusculas.

97



“mapeamento interdominios” (Lakoff e Johnson, 2002). Por exemplo, na metafora
DISCUSSAO E GUERRA, ndo apenas dizemos “atacar” ou "defender” ideias, mas
movimentamos toda a logica da guerra para o campo da discussdo: ha vencedores e
perdedores; 0 outro é um “inimigo”; argumentos sdo armas; o objetivo é derrotar, ndo
dialogar. Isso revela o poder epistemoldgico e ideoldgico da metafora: ela molda como
entendemos e nos posicionamos frente a uma experiéncia. Esse “deslocamento” do
repertorio do dominio-fonte pode inclusive naturalizar visdes de mundo, de forma muitas
vezes inconsciente.

Uma metafora muito explorada por Lakoff e Johnson (2002) é TEMPO E
DINHEIRO. Aqui 0 dominio-alvo ¢ o “tempo”, que queremos compreender melhor ou
explicar a sua esséncia. Diante da dificuldade de conceptualizar o elemento o tempo,
recorremos ao dominio-fonte “dinheiro”. Assim, por meio desta metafora, carregamos
para a ideia de tempo as concepcdes que temos sobre o dinheiro, ou seja, podemos gastar,
investir, economizar ou perder tempo. Esta metafora é uma das mais estudadas na teoria
da metéfora conceptual e revela muito sobre como pensamos, agimos e nos organizamos
socialmente nas culturas ocidentais modernas. Ela estrutura nossa maneira de
compreender o tempo como um recurso econémico, limitado, mensurével e valioso, como
se fosse dinheiro. Ou seja, falamos e pensamos o tempo em termos de um bem que pode
ser gasto, economizado, investido ou desperdicado.

Esta metafora tem implicagBes culturais e sociais: ela reflete valores tipicos de
sociedades capitalistas e industrializadas, nas quais eficiéncia, produtividade e
utilitarismo passam a ser critérios centrais na organizacdo da vida cotidiana. O tempo
deixa de ser vivido como experiéncia qualitativa (tempo do lazer, da contemplacdo, da
festa) para ser quantificado e mercantilizado. e atividades “nédo lucrativas” (como
descansar, sonhar, cuidar) podem ser vistas como “desperdicio” de tempo, 0 que revela
dimensGes éticas e ideoldgicas da metafora.

Do ponto de vista filoséfico, essa metafora pode ser criticada por reduzir a
pluralidade das experiéncias temporais a uma légica mercantil. Pensadores como Walter
Benjamin refletem sobre essa alienacdo do tempo: o tempo se torna abstrato, continuo,
homogéneo, marcado por relogios e cronogramas — o0 “tempo do capital” (Benjamin,
1985). Isso contrasta com concepcBes mais antigas, como o tempo ciclico das culturas
tradicionais. A teoria da metafora conceptual também permite imaginar outras formas de
pensar 0 tempo, como: TEMPO E UM FLUXO (“o tempo escorre”, “o rio da vida”);
TEMPO E UM CICLO (“tudo volta”, “as esta¢des do ano”); TEMPO E UMA VIAGEM

98



(“estamos avancando”, “deixando o passado para tras”). Essas met&foras oferecem
modos diferentes de conceber a existéncia, organizar a vida e atribuir sentido a passagem
do tempo. Como se vé&, a metafora TEMPO E DINHEIRO mostra como as estruturas
metafdricas moldam nossa visdo de mundo. Ela revela a valorizagdo do tempo como
recurso econémico e influencia profundamente nossos comportamentos, prioridades e até
nossas relacdes pessoais. Refletir sobre essa metafora nos ajuda a perceber seus efeitos
ideolodgicos e a imaginar modos alternativos de viver o tempo.

Em Contemplacdo das cidades, o poeta nos oferece um numero bastante
expressivo de metaforas, em que podemos observar a fuséo de diferentes dominios, como
nos seguintes casos, que explicarei a seguir: OS REBANHOS SAO FILHOS DOS
CAJADOS (Carphentier, 2002, p. 164) e OS RIOS SAO AS FONTES PEREGRINAS
(Carphentier, 2002, p. 166). A primeira metafora tem como dominio-alvo os rebanhos dos
tempos biblicos, revisitados pelo poeta. Mas secundariamente representam grupos de
pessoas ou comunidades sob orientagdo ou lideranga. Em contextos religiosos ou sociais,
o rebanho pode simbolizar os fiéis, os pobres, os submissos, ou qualquer coletivo que
segue um guia ou autoridade.

Ja o dominio-fonte é a ideia de filiacdo/familia, a relacdo entre pais e filhos,
especialmente aquela marcada pela protecéo, cuidado, autoridade e responsabilidade. O
cajado é tradicionalmente simbolo do poder pastoral, o instrumento do pastor que guia,
corrige e protege o rebanho. Ao dizer que os rebanhos sao “filhos” dos cajados, projeta-
se sobre a relacdo pastor-rebanho um modelo de parentalidade. Essa metafora inverte ou
amplia a relacdo tradicional entre cajado e rebanho. Em vez de o cajado ser apenas
instrumento, ele se torna “pai” ou “mae” simbodlico dos rebanhos, revelando que a
autoridade (representada pelo cajado) gera, forma ou molda o coletivo. Essa leitura sugere
que os rebanhos ndo apenas sao guiados, mas constituidos pela presenca do cajado — isto
é, da autoridade. A metafora carrega uma carga afetiva, pois a imagem da filiacdo remete
a cuidado, criagdo e pertencimento.

A segunda metafora destacada tem como dominio-alvo, OS RIOS SAO AS
FONTES PEREGRINAS, é marcada por uma combinacdo de lirismo e conceituagdo
geopoética, criando uma imagem dindmica da natureza. O dominio-alvo s&o 0s rios,
elementos naturais que fluem pelas paisagens e sdo essenciais para a vida e para a
organizacdo de territdrios e culturas. A metafora ndo descreve 0s rios apenas como corpos
d’agua em movimento, mas os reinterpreta liricamente. O dominio-fonte, por sua vez, é o

ponto de origem da &gua, o nascimento do rio. Mas quando a fonte é chamada de

99



“peregrina”, ou seja, uma viajante, andarilha, devota em jornada, temos a construgéo de
um dominio-fonte carregado de humanidade, espiritualidade e movimento consciente.

Ao aplicar o conceito de “peregrinacdo” (normalmente relacionado a seres
humanos, fé e deslocamento com propoésito) as fontes dos rios, o poeta humaniza a
natureza: 0s rios tornam-se seres em travessia, vidas liquidas em busca, ndo mais
passivos, mas ativos e intencionais em seu deslocamento. A metafora projeta sobre os
rios uma intencionalidade poética. Eles sdo vistos como filhos de fontes que caminham,
que partem em viagem. Assim, o rio deixa de ser simplesmente o “produto de uma
nascente” e passa a ser a propria fonte em movimento, em peregrinacéo. 1sso valoriza ndo
SO 0 percurso do rio, mas a propria ideia de origem como algo que ndo permanece fixo: a
fonte ganha mobilidade, alma, jornada.

Essa visdo é compativel com uma perspectiva fenomenoldgica e simbolica da
natureza, muito presente na literatura mistica, na ecopoesia e nas cosmologias indigenas,
onde rios tém espirito, vida e agéncia. Em suma, a metafora OS RIOS SAO AS FONTES
PEREGRINAS desloca a percep¢do comum sobre os rios, apresentando-os como
expressdes vivas e andantes de sua origem. O dominio-fonte (peregrinacdo) imprime ao
dominio-alvo (rios) um sentido de movimento sagrado, de trajetoria existencial. O
resultado é uma metafora que enriquece a relacdo entre natureza e humanidade, fundindo

geografia com espiritualidade, e conferindo alma ao fluxo das aguas.

4.1.2 Metéfora e expressao metaférica

Um dos pontos centrais da teoria da metafora conceptual é a distin¢do entre
metafora e expressdo metaforica. Essa diferenciacdo é fundamental para compreender
como as metéforas estruturam ndo apenas a linguagem, mas também o pensamento
humano. Segundo Lakoff e Johnson, o que chamamos de metafora, em sua forma mais
profunda, € um modelo mental — uma estrutura conceitual que permite compreender um
dominio da experiéncia (o chamado dominio-alvo) a partir de outro mais familiar (o
dominio-fonte). As expresses metaforicas, por sua vez, sdo manifestacdes linguisticas
concretas desse modelo cognitivo. Guedelha (2013, p.153) discorre sobre a questdo, a

partir dessa proposic¢édo de Lakoff e Johnson:

100



o termo “metafora” se refere ao conceito metaforico que existe na mente, ao
passo que “expressdo metaforica” se refere as expressdes linguisticas que
verbalizam essas metaforas. Por exemplo: TEMPO E DINHEIRO e
DISCUSAO E GUERRA sio metaforas. Ja “poupar tempo” e “arsenal de
argumentos” sdo expressdes metaforicas. O locus da metéfora (conceito
metafdrico) € o pensamento, enquanto o locus da expressdo metaforica é a
linguagem. As expressGes metaforicas sdo expressdes linguisticas através das
quais a metéafora é externada.

Como podemos ver, frases como “poupar tempo”, “investir energia” ou
“desperdicar horas” sdo expressdes metaforicas que verbalizam o conceito subjacente,
TEMPO E DINHEIRO, permitindo que ele se torne visivel na linguagem.

Essa distincdo tem importantes desdobramentos para os estudos linguisticos,
literarios, filosoficos e pedagdgicos, pois reorienta o foco da metafora como algo
intrinsecamente cognitivo, ndo apenas estilistico. Ao reconhecer essa diferenca,
pesquisadores dos mais variados campos podem explorar como metaforas estruturam
nossas formas de pensar o mundo e ndo apenas de descrevé-lo. Na verdade, este € um dos
pilares tedricos da linguistica cognitiva: a ideia de que pensamos metaforicamente e, por
isso, falamos metaforicamente. Essa disting&o entre conceito e expresséo permite analisar
ndo s a linguagem, mas também os proprios modos de compreender a realidade. Nessa
perspectiva,

“a lingua ¢é secundaria, no sentido de que é o mapeamento que sanciona o uso
da linguagem e dos padrdes de inferéncia do dominio-fonte para o dominio-
alvo. Longe de ser uma questdo simplesmente de palavras, o pensamento
humano é fortemente metaférico. E as expressdes linguisticas sé existem
porque ha metaforas no nosso sistema conceitual” (Guedelha, 2013, p. 153).

Muitas vezes, aquilo que a abordagem classica chama de metafora, na teoria
conceptual, é apenas a expressdo metaférica, que tem uma metafora na sua base. E
possivel observarmos isso nas metaforas que analisamos no capitulo 3 desta Dissertacao.
Por exemplo, quando o poeta, no poema sobre a missa, fala sobre a “catedra de Deus”
(Carphentier, 2012, p. 143), ndo temos ai uma metafora, em sentido estrito, se estamos
manejando a teoria conceptual. Temos, sim, uma expressdo metaférica. E como toda
expressdo metaforica, ela atualiza uma determinada metafora, que subjaz ao seu
proferimento. A metéafora, no caso, é DEUS E PROFESSOR/MESTRE, ja que o termo
“catedra” remete a0 mundo do ensino, especialmente ao ensino superior ou religioso.
Historicamente, catedra designava o assento elevado do mestre ou professor em sala de
aula, simbolo de autoridade, saber e transmissdo de conhecimento. Também esta

associada a catedra episcopal, ao trono de um bispo, refor¢ando a relagéo entre ensino e

101



autoridade religiosa. Neste caso, a figura de Deus é compreendida em termos do dominio
do saber institucionalizado. Deus é metaforicamente colocado na posi¢do de mestre que
ensina, instrui, julga e interpreta o mundo e a vida humana. Sua autoridade néo é apenas
espiritual ou mistica, mas também didatica, normativa e formadora de consciéncia.

A metafora “catedra de Deus”, ligada a missa, constr6i uma imagem na qual Deus
ocupa um lugar de supremacia intelectual e moral, como aquele que detém o saber ultimo,
e a partir de sua “catedra”, seu trono ou pulpito sagrado situado na missa, ensina, revela
ou impde verdades ao mundo. A metafora projeta o esquema de ensino/aprendizagem
sobre o campo da experiéncia religiosa ou espiritual, como se a vida ou a fé fossem uma
especie de sala de aula em que Deus ocupa a posicdo central do mestre. Nesse contexto,
o0 saber divino é apresentado como norma, doutrina, direcdo, algo que deve ser acolhido,

estudado ou obedecido.

4.1.3 Metéforas ontologicas

As metaforas ontoldgicas sdo um tipo especifico de metafora conceptual,
identificadas por George Lakoff e Mark Johnson (2002), por meio das quais concebemos
fendmenos abstratos, experiéncias, processos ou qualidades como se fossem seres ou
entidades. A ontologia é o ramo da filosofia que estuda o ser, a existéncia, a natureza das
coisas. Ao falar em metéforas ontoldgicas, estamos tratando de construgdes cognitivas
que permitem conceber o que ndo é fisico como se fosse, para que possamos pensar, falar
e interagir com isso. Dessa forma, as metaforas ontologicas “Relacionam-se a experiéncia
humana com objetos e substancias fisicas que servem de base para o entendimento de
nocdes abstratas. Atribuimos caracteres humanos e fisicos a essas nogdes, de forma a
iluminar a compreensdo” (Guedelha, 2013, p. 165).

Guedelha sublinha que “uma forma de metéafora ontoldgica bem especializada € a
personificacdo (entidades, substancias retratadas tendo PESSOA como dominio de
origem) em que entidades ndo-humanas sdo dimensionadas como pessoas” (Guedelha,
2013, p. 166). A personificacdo €, de fato, um tipo especial de metafora ontoldgica. Trata-
se de uma operacdo metaférica em que atribuimos caracteristicas, agdes ou intencdes
humanas a entidades ndo humanas, como objetos, forcas da natureza, conceitos abstratos
ou instituicdes. A personificacdo parte do principio das metaforas ontoldgicas porque
transforma entidades abstratas ou impessoais em “seres” com agéncia, emog¢ado, vontade

ou fala. Ou seja, ela “ontologiza” ao dar identidade e subjetividade humana a algo que

102



originalmente ndo tem. Isso acontece em Contemplagdo das cidades, por exemplo,

quando o poeta elege doze cidades e da a elas o status de pessoas. Sdo as “cidades da

virgem, dos santos, a cidade de Deus” (Carphentier, 2012, p. 175). O quadro 4 a seguir

mostra como essas

cidades foram “ontologizadas”, portanto tendo “pessoa” como

dominio-fonte.

Cidade Metaforizacio ontologica
“Reza por todos nds rosario eterno,
Fatima estende seu amém pelos campos do mundo.”
(Portugal) (Carphentier, 2002, p. 177)
Comentario:

A metéfora atribui a cidade de Fatima caracteristicas humanas e espirituais: ela reza, intercede, abengoa.
Trata-se de uma personificacdo da cidade como entidade sagrada e materna, cuja santidade se projeta
globalmente. Ao transformar Fatima num “rosario eterno” que “reza por todos”, o poeta confere a ela
existéncia viva e acdo continua, elevando-a de lugar geografico a sujeito espiritual e intercessor
universal.

“A cidade e a virgem se batizam

Aparecida E recebem de Deus o mesmo nome”
(Brasil) (Carphentier, 2002, p. 179)
Comentario:

Nesta metafora, o poeta funde a cidade de Aparecida e a figura da Virgem Maria em um s6 ser simbolico:
ambas “se batizam” e “recebem de Deus o mesmo nome”. A cidade adquire existéncia espiritual,
tornando-se quase sagrada ao compartilhar a identidade da padroeira. Essa fusdo nomeia a cidade como
extensdo do divino, onde o espago urbano se transforma em expressdo da fé, e o territdrio ¢
espiritualizado. Trata-se de uma profunda personifica¢do, que eleva Aparecida a entidade viva e
devocional, inseparavel da presenca da Virgem.

“Nos beiradées, cenaculo das garcas,
Manaus Manaus se multiplica e lava os pés
(Brasil) De esteios resolutos como apdéstolos”

(Carphentier, 2002, p. 182)
Comentario:

Nesta metafora ontoldgica, Manaus € representada como uma entidade viva, quase sagrada, que “lava
os pés” de seus esteios — homens e pilares da cidade — comparados a ap6stolos. A personificacdo
confere & cidade um papel de humildade e servico, & semelhanca de Cristo no cenaculo, ao mesmo tempo
em que espiritualiza o espago urbano dos beiraddes, chamados de “cendculo das gar¢as”. Ao unir
natureza, religiosidade e humanidade, Carphentier transforma Manaus em um ser que acolhe, purifica e
multiplica a vida em comunhdo com seus habitantes e com o sagrado da floresta.

“Madri salta das ruas para a paz

Madri de um Menino que brinca com seus pais”
(Espanha) (Carphentier, 2002, p. 183)
Comentirio:

Nesta metéfora ontolégica, Madri é personificada como um ser em movimento espiritual: ela “salta das
ruas”’, espago urbano, cotidiano, talvez tumultuado, para a “paz de um Menino”, evocando a figura do
Menino Jesus em ambiente familiar e sereno. A cidade, assim, é dotada de intengdo e sensibilidade,
capaz de buscar e habitar a paz divina e inocente. O poeta transforma Madri em uma entidade viva que
transcende sua materialidade e encontra repouso na ternura do sagrado. E uma metafora que espiritualiza
a cidade ao conecté-la a infancia, a familia e a presenca divina.

“Pedras se levantaram da terra
e se fizeram abraco

Avila para delimitar no mundo um ligar puro”
(Espanha) (Carphentier, 2002, p. 185)
Comentario:

Nesta metéfora, a cidade de Avila é construida poeticamente como um corpo vivo que emerge da terra:
“pedras se levantaram” — ndo como matéria inerte, mas como agentes com vontade — e “se fizeram

103



abrago”, gesto profundamente humano e afetivo. As muralhas da cidade, ao invés de apenas cercar ou
proteger, abracam, significando acolhimento, cuidado e espiritualidade. Assim, Avila é mais que
construcdo: é gesto, € intencdo, é presenga. Ao “delimitar no mundo um lugar puro”, a metafora
consagra o0 espago urbano como territorio sagrado, expressdo do divino no humano e do humano no
divino.

“Lisieux! Es toda uma viva catedral

Lisieux Desde as normandas colinas ajoelhadas

(Franga) Aos campanarios teus nas nuvens que mais rezam”
(Carphentier, 2002, p. 187)

Comentario:

Nesta metafora, Lisieux é elevada a condi¢do de ser sagrado e orante: “és toda uma viva catedral”. A
cidade ndo abriga uma catedral — ela é a catedral, viva, pulsante, espiritualizada em sua totalidade. As
“colinas ajoelhadas” conferem ao relevo um gesto humano de reveréncia, enquanto 0s “campandrios
nas nuvens que mais rezam” sugerem elevacdo, transcendéncia e comunica¢do com o divino. O poeta
transforma Lisieux em um organismo devocional, onde natureza, arquitetura e espiritualidade se fundem
numa Unica entidade viva em oracio. E uma metéafora que santifica o territorio e dissolve os limites entre
espaco, fé e existéncia.

“Negociai com Asfalto o espaco verde,
uma ressurreicio de rosas nas esquinas,
Sao Paulo e tocai com cajados mais salubres
(Brasil) 0s vossos carros, morbidos rebanhos”
(Carphentier, 2002, p. 191)

Comentario:

Nesta metafora ontoldgica, Sdo Paulo é representada como uma entidade capaz de agir, dialogar e se
transformar. A cidade ¢ interpelada diretamente: “Negociai com Asfalto o espago verde” — 0 asfalto,
simbolo da urbanizagdo excessiva, € tratado como um agente com quem se pode negociar, enquanto o
“espago verde” representa a natureza e a vida. Fala-se em “ressurrei¢do de rosas nas esquinas”,
sugerindo que a cidade tem o poder de reviver o que foi soterrado ou perdido, um apelo a regeneracéo
do urbano. Ja 0s “cajados mais salubres” e 0S “carros, mérbidos rebanhos ” associam o transito caotico
a um rebanho doente, conduzido por pastores que devem buscar caminhos mais saudaveis. Trata-se de
uma metéfora ontoldgica critica, que personifica elementos urbanos e convoca a cidade a conversdo
ecoldgica, a cura de si mesma

Assis “Estou em ti, Assis, tuas ruas me salvando”
(Italia) (Carphentier, 2002, p. 192)
Comentario:

Nesta metafora ontoldgica, Assis € personificada como uma entidade viva e redentora: “fuas ruas me
salvando”. As ruas da cidade ndo sdo apenas caminhos fisicos, mas agentes de salvacédo, dotadas de
poder espiritual e transformador. Ao dizer “estou em ti”, 0 poeta estabelece uma relagdo intima e quase
mistica com a cidade, como se habitar Assis fosse habitar um corpo sagrado. A metafora transforma o
espaco urbano em territdrio de acolhimento e cura, refletindo a heranga espiritual de S&o Francisco de
Assis e elevando a cidade a condicdo de lugar de encontro com o divino.

“Na saudade severa desses becos,
aprendei com a vigilia das guitarras:
Lisboa logo irrompa um citime, elas consolam,
(Portugal) e eis o fado curador de amores”
(Carphentier, 2002, p. 195)

Comentario:

Nesta metafora ontoldgica, Lisboa é evocada como uma entidade sensivel e consoladora, cujos becos
guardam uma “saudade severa”, sentimento profundo que ganha corpo no espaco urbano. A cidade é
dotada de memoria e emocao, e as “guitarras em vigilia” personificam o som do fado como presenca
viva, atenta, quase maternal. Quando “irrompe o ciume”, emogao humana dolorosa, “elas consolam” —
as guitarras, e por extensao Lishoa, tornam-se agentes de consolo. O “‘fado curador de amores” €, assim,
a expressdo terapéutica da alma lisboeta, fazendo da cidade um ser que sente, acolhe e cura. A metafora
ontoldgica transforma Lishoa em confidente e curadora das dores do coracéo.

“Calcuta, Calcutd, quantas vezes te mandei meus anjos
Calcuta como Tagore, a pregacio do l6tus;

(india) Gandhi, que fez as lancas se curvarem aos lirios”
(Carphentier, 2002, p. 196)

Comentario:

104




Nesta metafora, Calcuta é apresentada como uma entidade que recebe e acolhe forgas espirituais e
morais, simbolizadas pelos “anjos” enviados pelo poeta. A mencédo a figuras historicas e espirituais
como Tagore e Gandhi reforca a dimenséo sagrada e transformadora da cidade. Tagore, com a “pregagdo
do Ilotus”, e Gandhi, que ‘“fez as langas se curvarem aos lirios”, S80 agentes de paz e resisténcia
espiritual, cujas acoes se projetam em Calcuta, tornando-a palco e receptaculo dessa transformagéo. A
cidade, assim, ndo é mero espaco fisico, mas um ser que participa ativamente do embate entre violéncia
e paz, tornando-se simbolo de esperanga e redencédo

“Esse barco que chamamos Praca
Cidade do Vaticano volta feliz trazendo, findo o dia,
(Vaticano) as almas para a unc¢fo da ave-maria”
(Carphentier, 2002, p. 198)

Comentario:

Nesta metafora, a Praca do Vaticano é personificada como um “barco” vivo, capaz de transportar “as
almas” ao final do dia para a “un¢do da ave-maria”. O barco simboliza movimento, acolhimento e
travessia, sugerindo que a praga € um espaco dindmico de comunhao espiritual e prote¢do. Ao associar
a Praga a um veiculo que conduz as pessoas ao sagrado, o poeta confere ao espago urbano uma dimenséo
viva, funcional e profundamente religiosa. Assim, o Vaticano torna-se um organismo que cuida, guia e
renova a fé, transformando o espaco fisico em experiéncia espiritual compartilhada.

“Jerusalém final, irmi do Paraiso,
A cidade de Deus toda a Revelacio termina agora em ti”
(Carphentier, 2002, p. 206)

Comentario:

Nesta metafora ontologica, a “cidade de Deus”, Jerusalém final, é personificada como uma irma do
Paraiso, estabelecendo uma relagéo de parentesco sagrado entre o espago terreno e o celestial. Ao afirmar
que “foda a Revelagdo termina agora em ti”, Carphentier confere a Jerusalém um papel de culminancia
espiritual, ponto final e sintese de toda a histdria divina e da historia de todas as cidades. A cidade deixa
de ser um lugar fisico comum para tornar-se um ser simboélico, que encerra e realiza o designio divino.
Essa metafora eleva Jerusalém a um status ontol6gico de cidade sagrada definitiva, receptaculo e
consumacado da promessa divina.

Quadro 4 — Metaforas ontol6gicas em Contempla¢ado das cidades.
Fonte: A Pesquisadora.

O conjunto de metéforas ontologicas presentes em Contemplacéo das cidades,
conforme mostra 0 Quadro 4, evidencia uma reconfiguracdo simbolica do espago urbano,
em que as cidades dedicadas a Virgem e aos santos sdo projetadas como entidades dotadas
de agéncia, vida e intencionalidade espiritual. Carphentier desloca a nocdo tradicional da
cidade como mero espaco fisico para concebé-la como sujeito ativo, capaz de orar,
acolher, salvar e mediar a experiéncia do sagrado.

Por meio da personificagdo e da atribuicdo de qualidades humanas e
transcendentais, as cidades tornam-se locais de manifestacdo divina, revelando-se como
espacos de convergéncia entre 0 humano e o transcendente. Essa operacdo metaférica
confere a elas uma dimensdo ontoldgica que ultrapassa a materialidade, instituindo-as
como interlocutoras no dialogo entre a fé e o cotidiano. Dessa forma, a obra de
Carphentier contribui para a compreensédo da espacialidade religiosa ao demonstrar que o
espaco urbano pode ser concebido ndo apenas como cenario passivo, mas como agente

ativo na construcdo da experiéncia religiosa e simbolica. As metaforas ontoldgicas

105



presentes no texto sugerem uma visao integrada do sagrado e do profano, na qual a cidade
se torna corpo vivo da tradi¢do devocional, lugar de memoria e de esperanca.

4.2. Seres que esculpem a fisionomia das cidades

Entre os tipos humanos que ddo forma a fisionomia das cidades, Carphentier
destaca os diversos profissionais e os muitos indigentes. Sobre as profissdes, diz o poeta
que “sdo instrumentos dos dons de Deus e das necessidades sociais” (Carphentier, 2012,
p. 35). Argumenta que elas sdo imprescindiveis para o prosseguimento do mundo. E
acrescenta: “‘o trabalho intervém na realidade com tal ordem de beneficio e transcendéncia
que as profissdes, em seu sentido ultimo, s6 podem ser entendidas como afirmacées do
dinamismo do Amor que anima a criagdo” (Carphentier, 2012, p. 35). Além disso, “muito
do carater de uma cidade terd sua formacdo na maneira como agem, se aproximam e se
articulam as profissdes de seus habitantes. Deus dota as cidades de profissionais como
quem esculpe uma fisionomia” (Carphentier, 2012, p. 35). No livro estdo representados
0 médico, o engraxate, o guarda de transito, o motobdi, o feirante, o bombeiro, o policial,
0 balconista, o0 advogado, o urbanista, o cozinheiro e o guia de turismo.

O discurso por tras da apologia das profissdes, é que as cidades ndo nascem
prontas. Elas sdo, antes de tudo, o resultado de uma construcdo coletiva, lenta e continua,
em que multiplos saberes se entrelagam para esculpir sua fisionomia fisica, social e
simbdlica. A imensa gama de profissionais deixa marcas visiveis e invisiveis nas
paisagens urbanas, transformando espacos em lugares e estruturas em significados. Os
arquitetos desenham os contornos dos edificios e dos espa¢os gue organizam o cotidiano.
Os engenheiros tornam viaveis esses projetos, garantindo a solidez das pontes, a fluidez
das avenidas, a funcionalidade das infraestruturas. Os urbanistas pensam o tecido urbano
como um organismo Vvivo, buscando equilibrar crescimento, mobilidade e qualidade de
vida. Ja os paisagistas moldam a natureza dentro do concreto, recriando o verde onde
antes so havia cinza.

Mas a escultura da cidade néo se faz apenas de cimento e aco. Professores, artistas
e trabalhadores culturais também moldam a alma urbana — alimentam o imaginario
coletivo, preservam a memoria e ativam os afetos que nos ligam aos bairros, as pracas, as
esquinas. Os garis, com sua presenca cotidiana, sustentam a limpeza e a dignidade dos
espacos publicos. Os socidlogos e assistentes sociais contribuem para compreender e

enfrentar as desigualdades que desenham fronteiras invisiveis nas metrépoles. E 0s

106



gestores publicos, quando atentos ao bem comum, ajudam a harmonizar as mdaltiplas
vozes que disputam a cidade. A cidade, portanto, ¢ como uma escultura inacabada,
esculpida por maos mdltiplas e olhares diversos. Cada profissdo, cada oficio, cada acédo
contribui para a construcdo de um lugar habitavel, onde a vida possa se expressar em
todas as suas formas. Reconhecer essa complexidade é valorizar a cidade ndo apenas
como espaco fisico, mas como expressdo coletiva de um projeto de sociedade.

Quanto aos indigentes, estes também ajudam a esculpir a fisionomia das cidades,
mas de uma forma peculiar. Eles sdo os “tipos humanos classicos da infelicidade, ao
menos pela aparéncia com que contristam o mundo. E a grande massa de deficientes e
marginalizados, os filhos da indigéncia, clamores ambulantes que pdem as cidades
constantemente de maos postas” (Carphentier, 2012, p. 55). Todos eles precisam ser
vistos como nossos irmaos. E mais: “eles compartilham conosco a cidade, o nosso corpo
coletivo, a dimensdo que nos liga e nos deixa corresponsaveis, até onde podemos ser, pela
qualidade e beleza do caminho” (Carphentier, 2012, p. 55).

O poeta nos convida a uma profunda reflexd@o sobre a presenca dos indigentes nas
cidades, ndo como simples figurantes do espago urbano, mas como participantes ativos,
embora invisibilizados, na escultura da fisionomia citadina. Ao descrevé-los como “tipos
humanos cldssicos da infelicidade”, cuja aparéncia “contrista o mundo”, Carphentier
ndo os reduz a condicdo de miséria, mas evidencia como suas existéncias interpelam
eticamente a sociedade: eles sdo “clamores ambulantes”, manifestacGes vivas daquilo
que falta, daquilo que falha, daquilo que foi negligenciado. Esses corpos marginalizados,
muitas vezes ignorados ou tratados como incdomodos, cumprem o papel de espelhos
morais: revelam o grau de responsabilidade coletiva que assumimos, ou deixamos de
assumir, diante da desigualdade social.

Ao afirmar que “compartilham conosco a cidade, o nosso corpo coletivo”,
Carphentier desfaz a fronteira simbolica entre “nds” e “eles”. A cidade, nesse sentido, ¢
um organismo comum, um espago onde todos, sem exceg¢do, imprimem sua marca,
inclusive aqueles que ndo tém morada, que ndo aparecem nos planos urbanisticos, mas
que existem nos sinais, nos olhares, nas calcadas e sob as marquises. Ver os indigentes
como “nossos irmdos” €, portanto, um chamado a empatia, a corresponsabilidade e a
justica. Eles participam da beleza do caminho, mesmo quando a cidade insiste em relega-
los as bordas. Reconhecer sua presenca e dignidade é um ato politico e ético, pois a
qualidade de uma cidade ndo se mede apenas por suas constru¢fes, mas por sua

capacidade de acolher a todos, especialmente os mais vulneraveis. Esculpir uma cidade

107



mais justa, como propde Carphentier, é, antes de tudo, ndo fechar os olhos aqueles que
clamam por lugar e por humanidade. Entre os desvalidos e indigentes das cidades, o poeta
destaca o cego, o “aleijado”, o drogado, o mendigo, o sem-terra, 0 sem-teto, a prostituta,
0 desempregado, o louco, o leproso, o encarcerado e o exilado.

Todos esses profissionais e indigentes sdo metaforizados, essas metaforas podem
ser desempacotadas por meio da teoria conceptual, com podemos ver no Quadro 5 a

seguir, no qual destaquei as metaforas mais expressivas:

METAFORA CONCEPTUAL DOMINIO- DOMINIO-
ALVO FONTE
“MEDICOS SAO DISCIPULOS DE LUCAS”
(Carphentier, 2012, p. 37) Profissdo de Literatura biblica
médico

Comentirio da metifora:

A metafora eleva a pratica médica para além de um simples oficio técnico, conferindo-lhe uma dimensao
espiritual e ética. Ao associar os médicos a figura do evangelista Lucas, a metafora sugere que o ato de
curar ¢ uma missdo sagrada. Assim como os discipulos de Cristo, os médicos sdo retratados como agentes
de uma causa maior, usando a ciéncia, a compaixao e a fé para aliviar ndo apenas o sofrimento fisico do
individuo, mas também a “dor do mundo” que se manifesta no corpo da cidade. A metafora, portanto,
redefine o médico como um missionario da saude, cujo trabalho transcende o consultdrio para curar a
propria alma da sociedade.

“0O GUARDA DE TRANSITO E CRUZ VIVA” Guarda de Cristianismo
(Carphentier, 2012, p. 40) transito
Comentario da metafora:

A metafora confere uma dimensao sagrada e sacrificial a profissdo. Utilizando a teoria conceptual da

metafora, o poema de Max Carphentier associa o dominio do guarda de trinsito ao dominio da
crucificagdo de Cristo, transformando as ruas em um “calvario” e os bracos abertos do guarda em uma
“viva cruz”. Através dessa correspondéncia, o guarda deixa de ser apenas um regulador de trafego e se
torna uma figura de redengdo e sacrificio, cuja missdo € combater o caos urbano e salvar vidas. Seu
sofrimento diario sob o sol ¢ a chuva ¢ interpretado como um ato de intercessdo, um “sermao de ordem
abencoada” que clama pelo respeito e pela seguranca, fazendo dele um martir anoénimo do cotidiano.

“0 MOTOBOI E UM CAVALEIRO ANDANTE” Motoboi Literatura medieval
(Carphentier, 2012, p. 41)

Comentario da metafora:
A metafora traduz a realidade cotidiana do entregador em uma epopeia urbana. A teoria conceptual da

metafora revela como o autor usa o dominio da cavalaria medieval para dar significado ao trabalho do
motoboi: a moto € o “cavalo de ferro”, o capacete ¢ o “elmo de pléstico” e a mochila é o “alforje”.

Através dessa correspondéncia, o poema reinterpreta a entrega pontual como uma missao heroica de
“caridade”, onde o motoboi, um guerreiro solitario, enfrenta os perigos da cidade para levar “provisdes
de balsamo e de vida”. Assim, a metafora ndo s6 enobrece o trabalho, mas também destaca seu lado
tragico, transformando o motobdi em um herdi moderno que se sacrifica pela dindmica incessante da
cidade.

“0 FEIRANTE E A VOZ DAS FEIRAS” Feirante Pregio
(Carphentier, 2012, p. 42)
Comentario da metafora:
A metafora atribui ao feirante a fungdo de porta-voz simbdlico do espago da feira, aquele que traduz e
representa sua alma, seus sons, sua vitalidade. Assim, o feirante ndo é apenas um trabalhador, mas uma
encarnacdo expressiva do espirito da feira — sua fala, seus pregdes, sua interagdo com o publico sdo
elementos que ddo vida ao espaco ¢ o tornam reconhecivel. Essa metafora, portanto, traduz uma
concepgdo em que o individuo representa o coletivo, e o ato de falar se torna metafora para ser,
representar € manter viva uma cultura urbana popular.

108



“OS BOMBEIROS SAO ANJOS ENTRE CHAMAS” Bombeiros Religido
(Carphentier, 2012, p. 44)

Comentario da metafora:

Carphentier estabelece uma analogia em que os bombeiros sdo retratados simbolicamente como
protetores sagrados, dotando-os de um papel quase divino em meio ao caos representado pelo fogo. A
metafora destaca ndo apenas a coragem desses profissionais, mas também sua abnegacdo, presenga
salvadora e dedica¢do ao outro, mesmo em ambientes hostis e ameagadores. Assim, a metafora mobiliza
um imaginario religioso e afetivo para ressignificar o trabalho dos bombeiros, conferindo-lhe dignidade
moral e espiritual, e fazendo com que suas a¢des sejam vistas como manifestagdes do bem em meio ao
perigo.

“0O BALCONISTA E O ANFITRIAO DAS LOJAS” Balconista Recepgao
(Carphentier, 2012, p. 46)

Comentario da metafora:

A metéfora sugere que a fun¢do do balconista vai além da mera transacdo comercial: ele representa a
face humana do comércio, aquele que recebe o cliente como um convidado, oferece atencdo, cria
vinculos e contribui para a experiéncia do espago. A metafora amplia a compreensdo do papel do
balconista, atribuindo-lhe qualidades relacionais e afetivas, como cordialidade, presenga e cuidado.
Assim, a metafora valoriza o trabalhador do comércio, conferindo-lhe uma fung¢do simbdlica de
mediacdo entre o ambiente da loja e o cliente, ¢ transformando o espago comercial em ambiente de
interacdo humana e hospitalidade social.

“0 OLHAR DO URBANISTA E CHEIO DE
GEOMETRIA” Urbanista Matematica
(Carphentier, 2012, p. 49)

Comentario da metafora:

A metafora conceitual associa a forma de ver e pensar do urbanista ao universo da geometria, construindo
uma relagdo entre percepgao (olhar) e ordenacdo espacial (geometria). Carphentier atribui ao ato de ver
do urbanista uma estruturagdo mental ordenada, capaz de enxergar formas, padrdes, conexdes e
proporg¢des onde outros veem apenas ruas, edificios e fluxos caodticos. A metafora sugere que o urbanista
1€ a cidade como um campo de forgas espaciais que podem ser analisadas, planejadas e transformadas
com base em principios técnicos e estéticos. Assim, o olhar do urbanista ndo ¢ apenas contemplativo,
mas analitico e projetivo. A metafora destaca a capacidade do urbanista de articular razéo e sensibilidade
na leitura da cidade, transformando o caos urbano em desenho, 16gica e composic¢do espacial.

“0 COZINHEIRO E O ARTESAO DAS OFERTAS” Cozinheiro Artes manuais
(Carphentier, 2012, p. 51)

Comentario da metafora:

A metafora estabelece uma analogia entre o fazer culinario e o trabalho manual artistico, destacando o
cozinheiro como alguém que cria com cuidado, técnica e intengdo simbolica. Ao afirmar que “o
cozinheiro é o artesdo das ofertas”, Carphentier vai além da visdo utilitaria da alimentagdo. Ele sugere
que o ato de cozinhar ¢ um gesto de doagdo elaborada e que a comida, nesse contexto, ¢ uma “oferta”,
um presente, um gesto de hospitalidade, um simbolo de cuidado. A metafora confere ao cozinheiro uma
dimensdo estética e ética: ele transforma ingredientes brutos em presentes sensoriais, com afeto, técnica
e inten¢@o. Essa metafora também evoca o carater ritualistico e comunitario da comida, como algo que
se compartilha, que aproxima e que comunica. Assim, o cozinheiro ndo apenas nutre: ele oferece, com
as maos e o espirito, algo que carrega valor simbolico, tornando-se um artesdo da convivéncia humana.

“0 GUIA DE TURISMO E O PASTOR DAS RUINAS” | Guia de Pecuéria
(Carphentier, 2012, p. 53) turismo

Comentario da metafora:

Carphentier atribui ao guia um papel de mediagdo e cuidado: ele conduz os visitantes por entre os
escombros do tempo, dando sentido aquilo que estd quebrado, esquecido ou silenciado. As ruinas, que
por si so6 ndo falam, ganham voz e narrativa por meio da presenca do guia, que as interpreta, reanima e
reinscreve na memoria coletiva. Essa metafora sugere ainda que o guia protege o valor simbdlico da
historia, cuida do legado material e imaterial do passado, conduzindo os turistas com reveréncia por
espacgos que carregam dor, gloria, beleza ou decadéncia. Ele ndo apenas apresenta ruinas: ele pastoreia
significados, oferecendo uma travessia interpretativa que transforma pedras em histdria viva. Portanto,
a metafora real¢a a fungdo quase sacerdotal do guia de turismo diante do patriménio, revelando sua
importancia como guardido e intérprete da memoria.

“0S DROGADOS SAO ESCRAVOS DAS PAPOULAS” | Drogados Escravidao
(Carphentier, 2012, p. 60)

Comentario da metafora:

109




A metafora traduz a complexa realidade da dependéncia quimica em um conceito historico e
compreensivel, utilizando a teoria conceptual da metafora. O poema de Carphentier mapeia o dominio
da escravidao para o do vicio, retratando o dependente ndo como alguém que faz uma escolha, mas como
um individuo subjugado por uma for¢a que o domina completamente. As “papoulas” (as drogas) sdo os
senhores que roubam a liberdade e a dignidade, ¢ a vida do dependente é uma existéncia de subserviéncia
e degradagdo. A metafora ndo so ilustra a perda de controle e o sofrimento, mas também estabelece o
vicio como uma forma de maldi¢o, que s6 pode ser quebrada por um apelo a uma forga divina, a inica
capaz de “seduzir com teu apelo os que perderam o rumo”.

“0S MENDIGOS SAO CREDORES DE DEUS” Mendigos Economia
(Carphentier, 2012, p. 61)

Comentario da metafora:

Carphentier subverte as representagdes tradicionais da pobreza. Em vez de enxergar os mendigos como
aqueles que precisam da caridade ou da piedade dos outros, ele os coloca na posi¢do de quem tem direito
a algo que lhes foi negado, inclusive diante do proprio Criador. Trata-se de uma metafora profundamente
ética, que responsabiliza 0 mundo — e por extensdo, os homens — pela desigualdade, e posiciona os
indigentes como icones do déficit moral da humanidade. Nesse sentido, a metafora traz uma critica social
implicita: os mendigos, despossuidos de tudo, sdo justamente aqueles a quem o mundo mais deve, em
justica, dignidade, cuidado e solidariedade. E se sdo credores de Deus, é porque sua existéncia clama por
uma resposta que transcende a caridade individual e aponta para uma divida estrutural da sociedade com
os marginalizados. Portanto, esta metafora reconstréi a imagem dos mendigos ndo como passivos, mas
como portadores de um direito moral radical, cuja simples presenca denuncia a faléncia ética do sistema
e convoca todos a um olhar mais fraterno, justo e corresponsavel.

“AS PROSTITUTAS SAO FILHAS DA NOITE” Prostitutas Filiagdo
(Carphentier, 2012, p. 66)

Comentario da metiafora:

Carphentier mobiliza um campo simboélico complexo. A noite, tradicionalmente associada ao que escapa
a ordem diurna — ao oculto, ao marginal, ao indesejado ou ao ndo reconhecido —, ¢ aqui tratada como
uma mae simbdlica que abriga e gera essas figuras sociais. A metafora sugere que as prostitutas habitam
o limiar entre a visibilidade ¢ a sombra, sendo filhas de um tempo e espago que a sociedade geralmente
nega, esconde ou marginaliza. Entretanto, ao usar o termo “filhas”, Carphentier também humaniza e
resgata certa dignidade: essas mulheres ndo sdo coisas ou fungdes, mas sujeitos com origem, historia e
pertencimento, ainda que em um territério marcado pela exclusdo. A metafora também pode ser lida
como um gesto de empatia, ao reconhecer que elas sdao produtos e vitimas de estruturas maiores, da noite
simbolica de desigualdade, violéncia e abandono. Portanto, a metafora denuncia a condi¢do
marginalizada das prostitutas, ao mesmo tempo que confere a elas humanidade e pertencimento,
inscrevendo suas existéncias num universo simbdlico que merece ser compreendido, e ndo apenas
julgado ou silenciado.

“OS DESEMPREGADOS SAO ORFAOS DO
SALARIO” Desempregados | Filiagdo
(Carphentier, 2012, p. 67)

Comentario da metafora:

Carphentier usa a figura do 6rfao para expressar a perda de pertencimento, dignidade e propdsito. O
salario ndo é apenas sustento, mas o simbolo de uma conexdo com a criagdo divina; a sua auséncia faz
com que o desempregado se sinta “esquecido” por Deus, sem um lugar em seus “andaimes”. Essa
metafora traduz a dor do desemprego em uma dor da alma, uma sensac¢do de abandono que murcha os
“dons” e pesa mais que a propria fome, pois nega a oportunidade de participar e fazer a sua “oferta” ao
mundo.

Quadro 5 — Metéaforas dos tipos humanos que esculpem a fisionomia das cidades.
Fonte: A Pesquisadora.

O Quadro 5 demonstra como Contemplacdo das cidades (2012) oferece uma
abordagem poético-filoséfica da urbanidade, na qual as cidades ndo sdo apenas espagos
fisicos, mas expressdes vivas de uma coletividade. Um dos recursos centrais para essa
construcdo simbdlica é o uso de metéaforas conceptuais, compreendidas aqui a luz da
teoria de Lakoff e Johnson (2002) como estruturas cognitivas que permitem compreender

uma coisa em termos de outra. Carphentier emprega essas metaforas para lancar luz sobre

110



os diversos tipos humanos que habitam e moldam a fisionomia das cidades, conferindo-
Ihes sentido, forma e identidade.

As metaforas conceptuais utilizadas pelo autor associam funcBes sociais a
imagens arquetipicas, éticas ou simbolicas. A partir do mapeamento dessas metaforas,
observa-se que Carphentier organiza o espaco urbano como uma rede interdependente de
atuacdes simbolicas. O feirante, ao ser chamado de “voz”, remete a oralidade, a vitalidade
popular, ao comércio como espaco de encontro e expressao coletiva. O bombeiro,
comparado a um “anjo”, introduz a ideia de protecao, sacrificio e transcendéncia em meio
a0 risco e a destrui¢do. O urbanista, com seu “olhar cheio de geometria”, sintetiza a
racionalidade projetiva que molda o espaco. Sdo imagens que ressignificam o trabalho
cotidiano, elevando-o a uma condi¢do quase mitica.

Por outro lado, Carphentier ndo negligencia os sujeitos marginalizados. Ao dizer
que OS MENDIGOS SAO CREDORES DE DEUS ou que AS PROSTITUTAS SAO
FILHAS DA NOITE, o autor ativa metaforas que, embora profundamente simbolicas, séo
também criticas. Essas imagens denunciam a exclusdo social e ética, mas a0 mesmo
tempo conferem a esses sujeitos dignidade ontoldgica, inscrevendo-0s em uma dimensao
espiritual ou genealdgica que os reconecta a cidade e a humanidade. Trata-se de uma
forma de subversao do olhar normativo: o que € visto como descartavel torna-se essencial
para compreender a verdadeira fisionomia urbana.

As metéforas de Carphentier, portanto, operam como ferramentas de revelacdo e
pertencimento. Elas ndo apenas descrevem, mas também modelam uma ética do espago
urbano, onde a cidade é reconhecida como um lugar compartilhado, multiplo e fragil. Os
tipos humanos ndo estdo apenas na cidade: eles “sdo” a cidade, moldando-a com seus
gestos, olhares, saberes e auséncias. Dessa forma, a metafora conceptual torna-se nao s6
uma figura de linguagem, mas um instrumento de justica poética e epistémica. A oficina
poética de Carphentier demonstra como as metaforas conceptuais podem funcionar como
estratégias de humanizacdo do espago urbano, ao atribuir valor simbdlico aos diferentes
papéis sociais. Ao fazer isso, 0 autor contribui para uma visao de cidade que é, a0 mesmo

tempo, territorio e texto; mapa e corpo; arquitetura e ética.

111



CONSIDERACOES FINAIS

Esta Dissertacdo, ao pesquisar sobre Contemplacdo das cidades, de Max
Carphentier, pretendeu cumprir seu compromisso de divulgar a literatura do Amazonas
no ambito académico e fora dele, abrindo caminhos para novas pesquisas, principalmente
no que diz respeito a teopoética e ao neossimbolismo no Clube da Madrugada, topico
ainda pouco conhecido. Pretendeu também contribuir para o estabelecimento de um
dialogo produtivo entre diferentes areas do conhecimento académico, como a teopoética,
a concepcdo baudelairiana de flaneur, a cidade como matéria poética e a escrita
metaforica. Estes saberes fundamentaram os capitulos iniciais sobre a cidade como objeto
literario e suas interfaces com poesia e espiritualidade.

Desse modo, o trabalho atingiu o objetivo geral de analisar como se da a
metaforizacdo dos espacos urbanos, entre o concreto e o transcendente, a luz do didlogo
entre cidade e literatura, poesia e teologia, meditacdo e critica social. Foi possivel
concluir que Max Carphentier é um competente metaforista, representante do
neossimbolismo no Amazonas, uma vez que, em Seus poemas, as imagens poéticas
revelam sua visdo lirica sobre a cidade, que é Manaus, mas que também sdo todas as
cidades do mundo, e de modo inteligente constroi a metaforizagdo dos espacos e das
vivéncias humanas por meio das interfaces entre poesia e teologia.

Essas interfaces, metaforizadas nos poemas, fazem emergir na leitura a triade
poesia / cidade / religiosidade, desvelando as tensbes e 0s encantamentos do existir
humano. A cidade é o espaco do movimento, do concreto e do ruido, mas tambéem da
solidariedade ou da solidao e do mistério. A poesia, por sua vez, é a linguagem que tenta
ouvir o que se cala entre prédios, que procura sentido nas frestas do asfalto e devolve
humanidade a paisagem urbana. E a religiosidade, como experiéncia do sagrado, habita o
mesmo territorio, como uma busca silenciosa por transcendéncia em meio ao caos.

Entendo néo ser exagerado afirmar que Carphentier soube articular esses dialogos
com precisdo cirdrgica. Fez com que o sagrado ganhasse novas formas e expressoes,
fazendo os templos conviverem com as penitenciarias, as delegacias com 0s aeroportos,
as procissdes com o transito. O poeta percebe essa convivéncia paradoxal e a transforma
em imagem: um tribunal pode ser um altar das profissées; o som de uma sirene, um
chamado a oracdo. A poesia urbana de Carphentier, portanto, ndo nega a materialidade
da cidade, antes a transfigura. O que é cimento torna-se metafora e o que € pressa vira

prece.

112



H4, nesses didlogos, uma dimensédo profundamente espiritual. Mesmo em tempos
de descrenca como 0 nosso, o ser humano continua a procurar simbolos que o liguem a
algo maior. A cidade, com seus contrastes, torna-se o novo deserto dos profetas, lugar de
revelacdo e perda, de fé e davida. Carphentier produz uma poesia que emerge como
liturgia desse cotidiano: um ato de resisténcia diante da dessacralizagdo do mundo. Assim,
fazendo ecoar outros poetas como Drummond, Jodo Cabral e Adélia, reafirma que o
sagrado ndo se exila do urbano.

As interfaces manuseadas pelo poeta séo, assim, um espaco de reinvencédo. Ele
traduz o invisivel no visivel, o espiritual no concreto, o divino no humano. A cidade, por
um instante, volta a ser lugar de alma e de revelacéo, de epifania. O eu-lirico, poeta,
convertido em flaneur, é o mediador dessas perambulacdes que mesclam a dor, 0 gozo e
a gloria de ser profundamente humano, mesmo mergulhado no marasmo do mundo
urbano. Sim, porque Contemplacao das cidades é uma travessia lirica pelo espacgo urbano
e pela condi¢do humana diante do tempo e da modernidade, convidando-nos a perceber e

sentir o que ha de humano por tras das paisagens de pedra e cal.

113



REFERENCIAS

ARISTOTELES. Arte Retorica e Arte Poética. Tradugio de Antonio Pinto de Carvalho.
Rio de Janeiro: Editora Tecnoprint, 1973.

ARISTOTELES. Poética. Traducéo de Eudoro de Sousa. S&o Paulo: Abril Cultural, 1973.
(Os Pensadores).

BAUDELAIRE, Charles. As flores do mal. Traducdo de Ivan Junqueira. Rio de Janeiro:
Nova Fronteira, 2006.

BAUDELAIRE, Charles. Poesia e Prosa. Rio de Janeiro: Nova Aguilar, 2002.
BENJAMIN, Walter. Sobre o conceito de historia. In: BENJAMIN, Walter. Magia e
técnica, arte e politica: ensaios sobre literatura e histdria da cultura. Tradugdo de Sérgio
Paulo Rouanet. S&o Paulo: Brasiliense, 1985. p. 222-232.

BENJAMIN, Walter. Obras escolhidas Il: Charles Baudelaire, um lirico no auge do
capitalismo. Sdo Paulo: Brasiliense, 1991.

BENJAMIN, Walter. Baudelaire e a modernidade. Belo Horizonte: Auténtica Editora,
2015.

BIBLIA. Portugués. Biblia Sagrada. Tradug&o de Equipe de tradutores. 15. ed. S&o Paulo:
Paulus, 2011.

CARPHENTIER, Max. Contemplacéo das cidades. Sdo Paulo: Edi¢Ges Loyola, 2012.
CASTRO, Walter de. Metaforas machadianas. Rio de Janeiro: Ao Livro Técnico, 1978.
ELIADE, Mircea. O sagrado e o profano. Sdo Paulo: Martins Fontes, 1992.

FERRARI, Lilian. Introducdo a linguistica cognitiva. Sdo Paulo: Contexto, 2011.
GENETTE, Gérard. Paratextos editoriais. Cotia, SP: Atelié Editorial, 2009.
GUEDELHA, Carlos Antdonio Magalhdes. A Metaforizacdo da Amazonia em textos de
Euclides da Cunha. 2013. Tese (Doutorado em Literatura) - Universidade Federal de

Santa Catarina, Floriandpolis, 2013.

JOYCE, James. Stephen Hero. Traducdo de Elton de Andrade. Rio de Janeiro: Siciliano,
1992.

KUSCHEL, Karl-Josef. Os escritores e as escrituras: retratos teoldgico-literarios.
Traducdo de Paulo Astor Soethe et al. Sdo Paulo: Edi¢bes Loyola, 1999.

LAKOFF, George; JOHNSON, Mark. Metaforas da vida cotidiana. Traducdo de Mara
Sophia Zanotto. Campinas, SP: Mercado das Letras; Sdo Paulo: WDUC, 2002.

LOPES, Edward. Metafora: da retorica a semioética. 1. ed. Sdo Paulo: Atual, 1986.

114



MANZATTO, Antdnio. Teologia e literatura: bases para um dialogo. Interacées: cultura
e comunidade, Belo Horizonte, v. 11, n. 19, p. 8-18, 2016.

MARCUSCHI, Luiz Antbénio. A propoésito da metafora. Revista de Estudos da
Linguagem, v. 9, n. 1, p. 31-70, 2000.

MERLEAU-PONTY, Maurice. Fenomenologia da Percepcdo. Traducdo de Carlos
Alberto Ribeiro de Moura. S&o Paulo: Martins Fontes, 1999.

MOURA, Heronides Maurilio de Melo. Vamos pensar em metéaforas? Sdo Leopoldo:
UNISINQOS, 2012. (Colecdo Aldus).

NASCIMENTO, Luciana de Abreu. Normas e préaticas promovidas pelo Ensino de
Ciéncias por Investigacdo. 2011. 182 f. Dissertacdo (Mestrado em Ensino de Ciéncias) -
Faculdade de Educacéo, Universidade de Sao Paulo, S&o Paulo, 2011.

PESAVENTO, Sandra Jatahy. O imaginario da cidade. Porto Alegre: Editora
Universidade, 1999.

RICOEUR, Paul. A metéfora viva. Traducdo de Dion Davi Macedo. Sdo Paulo: Loyola,
2000.

ROLNICK, Raquel. O que é cidade. 3. ed. Sdo Paulo: Brasiliense, 1988.

TELLES, Tendrio. Clube da Madrugada — Presenca modernista no Amazonas. 2. ed.
Manaus: Valer, 2019.

TELLES, Ten6rio; GRACA, Antbnio Paulo. Estudos de literatura do Amazonas.
Manaus: Valer, 2021.

VILLAS BOAS, Alex. A ideia de poiésis na Teologia crista. Teoliteraria, Séo Paulo,
V. 2, n. 4, jul./dez. 2012, p. 264-290.

115



